بسم الله الرّخين الرّحميم تالیف: آیت الله انظلی ناصر مکارم شیرازی اور دیگر علم اود انشور ام المت عب اعلالي<sup>ش</sup>لاً) امير موت من مي نېچ البلاغه کې جدید، جامع شرح اورتفسیر (جلردوم) ترجمهز يرتكراني جة الاسلام مولا ناسيد شهنشاه سين نقوى پیشکش باب العلم دارا لتحقيق مسجد باب العلم فروغِ ایمان ٹرسٹ، شالی ناظم آباد، بلاک ڈی، کراچی، پاکستان ناشر مصباح القب ران ٹرسٹ

#### جمله حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں.

| كلام إمير المونين على ملايئا                                                  | نام کتاب        |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| جلد دوم                                                                       |                 |
| حضرت آیة الله اعظلی ناصر مکارم شیرازی دام ظلهٔ                                | مۇلف            |
| جة الاسلام محمد جعفراما مي ، حجة الاسلام محمد رضا آشتياني                     | معاونين         |
| جة الاسلام ابرا بيم بهادرى، حجة الاسلام محمد جوّادار سطا،                     |                 |
| جة الاسلام سعيددا وُدى، حجة الاسلام احمد قد س                                 |                 |
| جة الاسلام مولا ناسيَّد شهنشاه حسين نقو ي                                     | ترجمهز يرتكراني |
| /• • • <u>.</u>                                                               | تحداد           |
| اوّل                                                                          | طبع             |
| مصباح القسر آن ٹرسٹ                                                           | ناشر            |
| ستمبر <b>ان ب</b> اطابق روز عید غد یر ۱۸ ذی الحجه بر سام <sup>و</sup> ا طحر ی | تاريخ اشاعت     |
|                                                                               | مطبع            |
|                                                                               | بدير            |

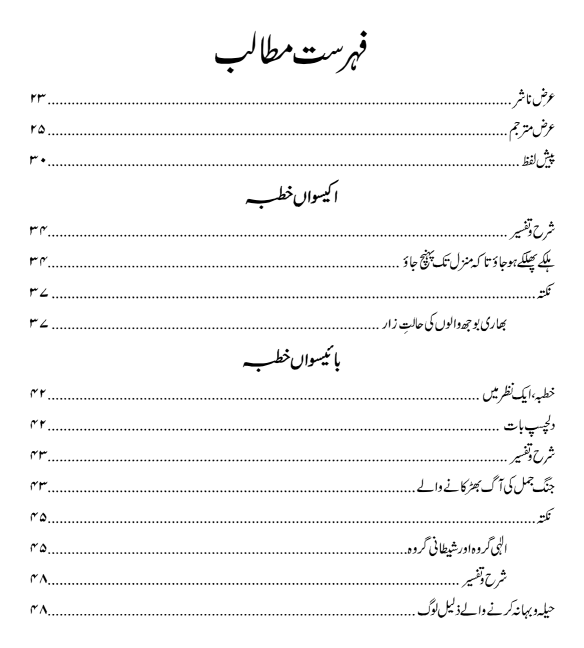


بابالعلمدار التحقيق

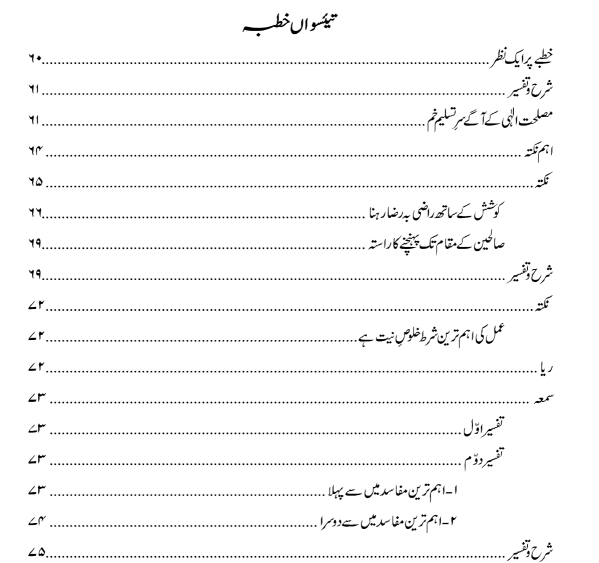
مىجدباب العلم بلاك ڈى، ثالى ناظم آباد، كراچى، پاكستان

انتساب

بهروح پرفتوح محسن علم وادب وثقافت اسلامی، شريف اجل د المنقبتين رضى ذُوالحُسبين سيدمحد الشريف الرضى اعلى اللدمقامه الشريف



| ۲  | كلام امير المونيين على عليظةجلد دوّم |
|----|--------------------------------------|
| ۵۳ | شرح وتفسير                           |
| ۵۳ | کیاتم لوگ مجھے ڈراتے اور دھمکاتے ہو؟ |
|    | نکنتر                                |
| ۵۷ | نا قابل شکست لوگ                     |



لوگوں کا اصل سر مایہ ......۵

قابل تو ځڼکټه .......

| ۷  | نكتر                                       |
|----|--------------------------------------------|
| ۷  | نیک نامی کی قدرو قیمت (لسان صدق)           |
|    | ىثرح وتفسير                                |
|    | خاندان کے تمام افرادایک دوسرے کے محافظ ہیں |
|    | قابل توجّدامر                              |
| ٨٢ | نکتر                                       |
| ٨٢ |                                            |

چوبىيىوا*ل خط*ب

| ٨٧ | خطبے پرایک نظر                                      |
|----|-----------------------------------------------------|
| ۸۸ | شرح وقفسير                                          |
|    | سازش کرنے والوں میں سے ہیں ، بلکہ میں زمانہ شاس ہوں |
| 9+ | ايک عمده نکتر                                       |
| ٩٣ | ي.<br>نکټر                                          |
| ٩٣ | نه <i>س</i> ازش کرواور نه ستی کرو                   |

يچيواں خطب

| ۲۹۲۹ | خطبهایک نظرمیں                                    |
|------|---------------------------------------------------|
| ۹۸   | شرح وقفسير                                        |
|      | تم لوگوں کی منافقت نے مجھے بے بس کردیا            |
| 99   | نكاًت                                             |
| 99   | ا _ شهرکوفهه کی دورٔخی                            |
| l++  | ۲۔ حضرت اِما معلیٰ اوراہلِ کوفہ کے مزاج کا تجزیبہ |
| ۱۰۳  | شرح وتفسير                                        |
| ۱۰۳  | کہاں خرابی ہے؟                                    |
| ۱•۲  | نکات                                              |

| ٨                | كلام امير المونيين على مايينا)جلد دوّم |
|------------------|----------------------------------------|
| ۱۰۲              |                                        |
| ا∙∠              | ۲_ملتوں ( قوموں ) کی فتح وشکست کاراز   |
| ۱+۹              | شرح وتفسير                             |
| 1•9              | میں تم لوگوں سے اکتا گیا ہوں           |
| II <b>r</b>      | كلام سيدر ضى                           |
|                  | نكتر                                   |
| III <sup>m</sup> | بنوفراس بن غنم کون تھے؟                |

حچىبىيوان خطب

| نطبه،ایک نظر میں                                      | \$ |
|-------------------------------------------------------|----|
|                                                       |    |
| ئرح وتفسير<br>                                        |    |
| مانهٔ جاہلیت میں عرب کی حالت                          |    |
| کات                                                   | ţ  |
| زمانهٔ جاملیت پرایک طائرانهٔ نظر                      |    |
| بدترین اور بهترین گھر                                 |    |
| ئرح وتفسير                                            | è, |
| ردناک صبر                                             | ,  |
| کات                                                   | ţ  |
| ا_رحلت پیغیبر کے بعد کے طوفانوں کا رُخ                |    |
| ۲: کیا اِما ملی ملایتان نے خلیفۂ اوّل کی بیعت کی؟     |    |
| نرح وتفسیر                                            | è  |
| ىياسى رسوائى كامعامله                                 | v  |
| کات                                                   | ţ  |
| ا _د نیادی سیاست میں اخلاقی اصولوں کی کوئی حیثیت نہیں |    |
| ۲۔ دین کودنیا کے عوض فروخت کرنے والے                  |    |

| ۱۳۰۴ | ۳-استقامت اورکامیایی کارابطه                       |
|------|----------------------------------------------------|
|      |                                                    |
|      | خطبے کی سنداورز مان ومقام صدور                     |
|      | خطبه،ایک نظر میں                                   |
| ۱٬ ۰ | شرح وتفسير                                         |
|      | جہاد جنت کے درواز وں میں سے ایک درواز ہ            |
|      | ن <b>کات</b>                                       |
| ۱۳٬۲ | ا به جهادملتوں کی عظمت وسر بلندی کاراز             |
| Ir∠  | ۲_کیااسلامی جہادصرف دفاعی ہے؟                      |
| ۱۵ + | ىثرح وففسير                                        |
| ۱۵ • | اگرکوئی اس غم میں مرجائے تو وہ اس کا سز اوار ہے    |
| ۱۵۴  | نکات                                               |
| ۱۵۴  |                                                    |
| ۱۵۵  | ۲_مذہبی اقلیتوں کی حمایت                           |
| ۱۵۵  | ساردینی غیرت                                       |
| ۱۵۷  | شرح وتفسير                                         |
| ۱۵۷  | وہ اپنے باطل پرمتحد ہیں اور آپ اپنے حق پرمنتشر ہیں |
| ١٢٠  | نكات                                               |
| ١٢٠  | ا بيتمام سرزنش اورملامت کس ليے؟                    |
| ואר  | شرح وتفسير                                         |
| ואר  | مجھےرنجیدہ خاطر کردیا                              |
| ۵۲۱  | نکات                                               |
| ۵۲۱  | ا۔نالائق پیروکار پیشواؤں کوذ مے دارتھ ہراتے ہیں    |
| 172  | ۲_ایک سوال کاجواب                                  |

| ۱•  | كلام امير المونيين على عليظةجلد دوّم                          |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| (۲۸ | سارایک اورسوال                                                |
| 179 | م <sub>ا</sub> ۔ماجرا کااندوہنا ک انحام                       |
| ~   | الثلب كيسوان خطبه                                             |
| ۱∠۱ | خطبه،ایک نظرمیں 🗉                                             |
| I∠۲ | شرح وتفسير                                                    |
| IZY | د نیادآ خرت اما مملّی کی نظر میں                              |
|     | نکات                                                          |
| 122 | ا _د نیادآ خرت کی زندگی احادیث اسلامی کی رُوسے                |
| ا∠٩ | ۲ _ نا قابلِ تلاقی نقصان                                      |
| ΙΛ• | کوچ کی صدادی جا چکی ہے                                        |
| ΙΛ• | شرح وتفسير                                                    |
| ΙΛΖ | نکات                                                          |
| ΙΛΖ | ا _ إس دُنيا _ كون سازادِراه تياركري                          |
| ΙΛΛ | ۲۔ہوا پر شق اور کمبی امیدیں سعادتِ انسانی کے دوسخت دشمن ہیں . |
| ~   | انتيسواں خطب                                                  |
| 190 | خطبه،ایک نظرمیں                                               |
| 19∠ | ىثىرح وتفسير                                                  |
| ۲+۱ | نکتر                                                          |
| ۲+۱ | کو فیوں کی شستی کے عوامل                                      |
| ۲۰۳ | ىثرح وقفسير                                                   |
| ۲۰۹ | چندنکات                                                       |
| ۲•٩ | احق کولینا چاہیے                                              |

<sup>[1]</sup> پیذطبه شیعہ ستّی کتابوں میں نقل ہے۔البیان واکتبیین ، ج۱،۵۵،۱۳ تجاز القرآن ،ص۲۲۲، تحف العقول ،عقد الفرید ، ج۲، ۳۲، مروج الدّ ہب ، ج ۳،ص۳۱۳، علام<sup>جلس</sup>یؓ نے بحارالانوار میں ارشادمفید سے تھوڑے سے فرق کے ساتھ فل کیا ہے۔

| ۲۰۸ | ۲ _ وطن کا دفاع                              |
|-----|----------------------------------------------|
| ۲۱۲ | ىثرح قفسير                                   |
|     | تم نے اپیا کام کیا ہے کہ میں تم سے مایوں ہوں |
|     | نكتر                                         |
| ۲۱۳ | نا کامیوں کی اصل وجوہات                      |

## تيسوان خطب

| ۲IZ  | خطبهایک نگاہ میں |
|------|------------------|
| r 19 | ىثرح وتفسير      |
| ۲۱۹  |                  |
| rrr  |                  |
| rtp  | •                |
|      | • • • •          |

# اكتيبوان خطب

| ۲۳۰ | ىثىرح وتفسير                                       |
|-----|----------------------------------------------------|
|     | خطا کاروں کی نجات کے لیے کوشش                      |
|     | چندنکات                                            |
| rrr | ا یہ مولاً کے پیغام پرز بیر کا رَدَّعمل            |
| ۲۳۶ | ۲ یطلحہوز بیر کی زندگی کا خلاصہ                    |
| ۲۳۷ |                                                    |
| ٢٣٨ | سارامر بالمعروف اورنہی عن المنكر کے لیے لازم شرائط |

## بت يبوال خطب

| ۲۳۱ | خطبه،ایک نگاه میں                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ۲۳۳ | ىثرح وتفسير                                               |
| ٢٣٣ | ہم اُس دور میں ہیں کہ جس میں اِہمیتوں کا معیار دگر گوں ہے |
| ٢٣٦ | چندنکات                                                   |

| (17 | کلام امیر المونین علی ملایتانجلد دوّم             |
|-----|---------------------------------------------------|
| rry | ا_زمانے کے فاسد ہوجانے سے کیا مراد ہے؟            |
| rr2 | ۲۔اہمیتوں کا معیار دگر گوں ہونے کا نتیجہ          |
| ۲۵۰ | شرح وثفسير                                        |
| ۲۵۰ | لوگوں کے چارگردہ ہیں                              |
| ۲۵۶ | نكتر                                              |
| ۲۵۲ | یہ چاروں خطرنا ک گروہ ہر معاشرے میں پائے جاتے ہیں |
|     | شرح وتفسير                                        |
| ۲۵۸ | پانچواں گروہ:الہٰی بندے                           |
| ۲۶۴ | شرح وتفسير                                        |
| ۲۹۴ | اپنے سے پہلےلوگوں سے عبرت لو                      |
| ryy | كلام سيّدر ضيٌّ                                   |
| ry2 | نكتر                                              |
| ۲۹۷ | د نیااولیاءاللہ کی نگاہ میں                       |

تينت ييوال خطب

| r∠r | خطبہ،ایک نگاہ میں |
|-----|-------------------|
| ۲۷۲ | شرح وتفسير        |
| ۲۷۲ |                   |
| r∠9 |                   |
| ۲८٩ | ا۔ذی قارکباں ہے؟  |
| ۴۸۰ | ۲_عرب کی جہالت    |
| ۲۸۱ |                   |
| ۲۸۳ | ىثرح ۋىفسىر       |
| ۲۸۳ |                   |
| ٢٨٨ |                   |
|     |                   |

| ٢٨٨            | حسد،معاشرتی فسادات کی جڑ                                 |
|----------------|----------------------------------------------------------|
| خطب            | چۈنتىسوان                                                |
|                | خطبه کی شان ورود                                         |
| r9r            | خطبہ،ایک نظر میں                                         |
| ۲۹۴            | شرح وتفسير                                               |
| ۲۹۴            | وائے ہوتم لوگوں پر!۔۔۔شہادت سے کیوں ڈرتے ہو؟<br>سر بید ب |
| r9∠            | ايکا ټم نکته                                             |
| r9∠            | اس قدر سرزنش آخر کس کیے ہے؟                              |
|                | ىثرح ۋىنسىر                                              |
|                | دُشمن بیدار ہےاورتم خوابِ غفلت میں ہو                    |
| ۳ • ۳          | ايك نكتر                                                 |
| ۳ • ۳          | کچروہی ضعف وشکست کی وجوہات                               |
| ۳•۵            | ىثرح ۋىغسىر                                              |
| ۳•۵            | میں تن تنہادشمن کے سامنے کھڑا ہوں                        |
| ۳•٩            | ايكنكته                                                  |
| ۳+۹            | ایک شجاع رہبرکا آخری فیصلہ                               |
| ۳۱۲            | شرح وقفسير                                               |
| ۳۱۲            | میرےاورتمہارےایک دوسرے پرحفوق                            |
| ۳۱۸            | چندنکات                                                  |
| ۳۱۸            | ا۔إمام اورأمت کے باہمی حقوق                              |
| ۳۲۱            | ۲ ـ حق اور مصلحت پر تصیخپا تانی                          |
| پينت ييواں خطب |                                                          |

| ۳۲۴ | خطبہ،ایک نگاہ میں |
|-----|-------------------|
| ۳۲۵ | j z 🏟             |

| ۳۲۵ | نافرمانی کانتیجہ ہے ہے                |
|-----|---------------------------------------|
|     | نات                                   |
| ۳۳۱ | داستان حکمیت                          |
| ۳۳۵ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|     | · · · · · · ·                         |

https://downloadshiabooks.com/

## حچصنيبوان خطب

| ۳۳۸ | خطبہ،ایک نگاہ میں           |
|-----|-----------------------------|
| ۳۳۸ | شرح وتفسير                  |
| ۳۳۸ | نہروان کے خوارج پراتمام حجت |
| ۳۴۲ |                             |
| ۳۴۲ | خوارج کی عبرت انگیز داستان  |
|     |                             |

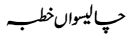
# سينت يسوال خطب

| ۳۴۷                                     | خطبہ،ایک نگاہ میں                                    |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ۳۴۸                                     | شرح وقفسير                                           |
| ۳۴۸                                     |                                                      |
| ror                                     | شرح وقفسير                                           |
| ror                                     | طاقتورظالم م <i>یر بےن</i> ز دیک ضعیف ہیں            |
| ۳۵۵                                     | نكتر                                                 |
| ۳۵۵                                     | مظلوم کی حمایت اورخالم سے جنگ                        |
| ۳۵۸                                     |                                                      |
| ۳۵۸                                     |                                                      |
| ריין דיין דיין דיין דיין דיין דיין דיין | نکتر                                                 |
| ٣٦١                                     | وه پیان جو پنج مرا کرم سانتا پیر کاعلی ملایتا سے تھا |
| ار ننیسواں خطب                          |                                                      |
| ۳۹۳                                     |                                                      |

| тчг | ىثىرح ۋىغسىر                    |
|-----|---------------------------------|
| ۳۹۴ |                                 |
| ۳۹۸ |                                 |
| ٣٩٨ | حقائق کی تحریف میں شیے کا کردار |
| ۳۷۰ |                                 |
| ۳۷+ | موت سے ڈرنا بے فائکرہ ہے        |
| ۳۷۱ |                                 |

انت اليسوال خطب

| ۳۷۳  | خطبهایک نگاہ میں                                       |
|------|--------------------------------------------------------|
| ۳۷۵  | شرح وقفسير                                             |
| ۳۷۵  | میں نے کیوں ہاتھ پر ہاتھ رکھ دیا؟                      |
| ۳۷۸  | شرح وتفسير                                             |
| ۳۷۸  | کمزوروں کے ساتھ دشمن کے مقابلے میں کھڑ نے نہیں ہو سکتے |
| ۳۸+  |                                                        |
| ۳۸۰. | دشمن کے مقالب میں سُستی کا نتیجہ                       |



| ۳۸۳            | خطبہ،ایک نگاہ میں      |
|----------------|------------------------|
| ۳۸۵            | شرح وتفسير             |
| ۳۹۱            |                        |
| ۳۹۱            | ايتحريف كي آفت         |
| ۳۹۲            | ۲ یشکیل حکومت کی ضرورت |
| ۳ ۹۳           | ابن ایی الحدید کی غلطی |
| اكت ليسوان خطب |                        |

خطبه،ایک نگاه میں .....

### بياليسوال خطب

| ۳۱۱ | خطبہ،ایک نگاہ میں                           |
|-----|---------------------------------------------|
| r1r | ىثرح دىفسىر                                 |
| r10 | ىثرح وتفسير                                 |
| rti | نکتر                                        |
| ۴۲۱ | جی ہاں نامۂ اعمال موت کے ساتھ بند ہوجا تاہے |
|     |                                             |



| ۴۲۵           | خطبہ،ایک نگاہ میں                   |
|---------------|-------------------------------------|
| rr            | شرح وتفسير                          |
|               | صلح وجنگ                            |
| ٣٣ •          | نکټر.                               |
| ۴۴۳ •         | اصل ہدف صلح و ہیعت کی دعوت دینا تھا |
|               | ىثرح قفسير                          |
|               | اعلان جنگ                           |
| ٣٣٩           | ئلن <i>ز</i>                        |
| ۳۳۹           |                                     |
| چواليسوان خطب |                                     |

| ٣٣٩          | شان درود |
|--------------|----------|
| ۳ ۳ ۱        | /        |
| ٣٣١          |          |
| ۳ <i>۳</i> ۳ |          |

https://downloadshiabooks.com/

| ۳۳۳ | ا ـ تاريخ اسيرانِ بني ناجيه |
|-----|-----------------------------|
| ۳۳۵ |                             |

## يبنيت اليسوال خطب

| ۳ <i>۴۷</i> | خطبہ،ایک نگاہ میں               |
|-------------|---------------------------------|
|             | شرح وتفسير                      |
| ۴۴۸         | خدا کی بے یا یاں رحمت           |
|             | شرح وتفسير                      |
|             | د نیا آرز دوّں کی آماجگاہ       |
| ۴۵۵         | نكتر                            |
| ۴۵۵         | کفاف اور عفاف ہر چیز سے افضل ہے |

# حچصياليسواں خطب

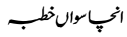
| ۴۵۹  | خطبہ،ایک نگاہ میں |
|------|-------------------|
| ۴۶۰  |                   |
| ۴٬۲۰ |                   |
| ٣٦٢  |                   |
| ۴٦٢  | فلسفهُ دعا        |

## سينتأليسوان خطب

| ٣٦٩             | خطبہ،ایک نگاہ میں .             |
|-----------------|---------------------------------|
|                 | ىثىرح وتفسير                    |
|                 | کو فیے سے ستقبل کی پیش گوئی     |
| ۳۷۴             | کوفے کے بارے میں دومختلف نظریات |
| اژ تالیسواں خطب |                                 |

| ۴∠∠ | بانكاه مير | بر،ایک | خطبه |
|-----|------------|--------|------|
|-----|------------|--------|------|

| 1                | كلام امير المونيين على اليلامجلددوّم                   |
|------------------|--------------------------------------------------------|
| ۳۷۸              | شرح وقفسير                                             |
| ۲ <sup>۲</sup> ۸ | صرف خداہی ستائش کا سز اوار ہے                          |
| ۴۸۳              |                                                        |
| ۴۸۳              |                                                        |
| ٣٨۵              |                                                        |
| ۴۸۵              |                                                        |
| ۴۸۵              |                                                        |
| ٣٨٩              | ۳۷-اما <sup>م</sup> سرز مین انبار پر                   |
| فريب             | <sup>مہ</sup> ۔ اما <sup>م</sup> ، راہب کے گرجا گھر کے |
| ۴۸۸              |                                                        |



| ۳۸۹                         | خطبہ،ایک نگاہ میں                      |
|-----------------------------|----------------------------------------|
| ۴۹۰                         | ىثرح قفسير                             |
| ۴۹۰                         | اے خیال وقیاس ووہم وگمان سے برتر ذات   |
| ٣٩∠                         | نکنتر                                  |
| ۳۹۷                         | اس کاوجودآ شکاراور حقیقتِ ذات پنہاں ہے |
| يچ<br>پيچپاسوا <b>ن</b> خطب |                                        |
| <b>A</b> = 1                | مرا ب م/ل فلو                          |

| ۵ • ۱ | خطبہ،ایک نگاہ میں                 |
|-------|-----------------------------------|
| ۵+۲   | شرح وتفسير                        |
| ۵ • ۲ | ہواوہوں کی پیروی فتنوں کی اہتداہے |
|       | ،<br>نکا <b>ت</b>                 |
| ۵+۷   | فتنوں کی جڑ                       |
| ۵ • ۸ | شیطانی سیاستیں                    |
| لمب   | اكب ونوال خط                      |

#### باونوان خطب

| ۵۲۵ | خطبہ،ایک نگاہ میں             |
|-----|-------------------------------|
| ۵۲۷ | شرح وتفسير                    |
| ۵۳۲ |                               |
| ۵۳۲ | د نیا کی نا پائیداری          |
| ۵۳۵ |                               |
| ۵۳۶ | ىثرح قفسير                    |
| ۵۳۶ |                               |
| ۵۳۹ | ىثرح وتفسير                   |
| ۵۳۹ | الله کی نعمتوں کی عظمت ودسعت: |

#### ترينوان خطب

| ۵۳۳        | ىثرح وتفسير                    |
|------------|--------------------------------|
| ۵۴۳        | قربانی کامل ہونی چاہیے         |
| ۵۴۵        | نكتر                           |
| ۵۴۵        | قربانی بے عیب کیوں ہونی چاہیے؟ |
| چونواں خطب |                                |

| ۵۵۵ | خطبہ،ایک نگاہ میں        |
|-----|--------------------------|
|     | ېترح دېفسير              |
| ۵۵۲ | امامً کاخودکوجنگ سےروکنا |

#### حچ*ھپ*نواں خطب

| ۵٦٣ | خطبہ،ایک نگاہ میں                                |
|-----|--------------------------------------------------|
| ۵۲۵ | شرح وتفسير                                       |
| ۵۲۵ | ہم رسول خدائے ہم رکاب ہوکر مخلصا نہ جنگ کرتے تھے |
| ۵۷  |                                                  |
| ۵۷. | ا _ دوسرا فتنه بصر بے میں                        |
| ۵۷۱ | ۲ لشکر میں نظم وضبط اور مخلصا نہ جہاد            |
| ۵۷۲ |                                                  |

#### ستاونوان خطب

| ۵۷۳ | خطبه،ایک نگاه میں                                    |
|-----|------------------------------------------------------|
| ۵۷۵ |                                                      |
| ۵۷۵ | خطرناک ڈشمن ہے ہوشیارر ہیں                           |
| ۵۸۲ | نکات                                                 |
| ۵۸۲ | ا - امامؓ نے اپنے منظور نظر خص کا نام کیوں نہیں لیا؟ |

| ۵۸۲ | ۲_امیر شام مهدورالدّ م کیوں تھا؟                       |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ۵۸۶ | سا-امام پرسب وشتم كالنسوسناك تاريخ ,                   |
|     | <sup>م</sup> ا۔ دشمن کے مقابلے میں تقیہا یک دفاعی ڈھال |

## انٹ ونواں خطب

| ۵۹۳ | خطبه،ایک نگاه میں        |
|-----|--------------------------|
| ۵۹۴ |                          |
|     |                          |
| ۵۹۴ | امام کی مطلومیت کی انتها |

# انتشطوال خطب

| ۵۹۹ | شرح وتفسير               |
|-----|--------------------------|
| ۵۹۹ | ايک عجيب پيش گوئی        |
| ۲۰۲ |                          |
| ۲+۲ | آیاغیب سے آگاہی ممکن ہے؟ |

## 

| ۲•۵ | ىثىرح وتفسير                                          |
|-----|-------------------------------------------------------|
|     | خوارج کی عاقبت                                        |
|     | :كات                                                  |
| ۲•۷ | ا - خوارج ایک طرزفکر کا نام ہے، نہ کہایک گروہ کا نام! |
|     | ۲-آخرخوارج چوروںاورکٹیروں کی صورت میں ظاہر ہو گئے     |

**عرض نا نثر** مصباح القرآن ٹرسٹ محسن ملت علامہ سیّد صفد رحسین نجفی اعلی اللّٰہ مقامہ کے ان صد قاتِ جاربہ میں سے ہے، <sup>ج</sup>ن سے لوگ تا قیامت استفادہ کرتے رہیں گے اور موصوف کے درجات عالیہ میں اضافہ ہوتا رہے گا۔مصباح القرآن ٹرسٹ نے تراجم وتفاسیر قرآن سے کا م شروع کیا اور پھر ہروہ کتاب جس کی ملت کو ضرورت تھی، شائع کی اورا نشاء اللّٰہ العزیز شائع کی جاتی رہے گی۔

قر آن واہل بیت سیم کی تعلیمات کو عام کرنا اور انہیں گھر گھر پہنچا نا ہمارے ادارے'' مصباح القرآن ٹرسٹ' لا ہور کا پہلے روز سے ہدف رہا ہے ۔ اس سلسلے میں دسیوں علمی کا م جو علما ئے کرام کی تالیف وتصنیف اور ترجے کی صورت میں منظر ومشہود ہیں ۔ ان میں حضرت آیۃ اللہ العظلی ناصر مکارم شیر از کی دام خلاء کی تالیف شدہ '' تفسیر نمو نہ ہفسیر پیام قرآن''سر فہرست ہیں ۔ اوارہ ہٰذا نے چاہا کہ حضرت آیۃ اللہ العظلی ناصر مکارم شیر از کی دام خلاء کی تالیف شدہ '' تفسیر نمو نہ ہفسیر پیام قرآن''سر فہرست ہیں ۔ اوارہ ہٰذا نے چاہا کہ حضرت آیۃ اللہ العظلی ناصر مکارم شیر از کی دام خلاء کی تالیف شدہ '' میں منظر وشہود ہیں ۔ ان میں حضرت آیۃ اللہ العظلی ناصر مکارم شیر از کی دام خلاء کی تالیف شدہ '' تفسیر نمو نہ ہو قرآن''سر فہرست ہیں ۔ اوارہ ہٰذا نے چاہا کہ حضرت آیۃ اللہ العظلی ناصر مکارم شیر از کی دام خلاء کی شرح ن جالا نے '' پیام امام امیر المونین علیہ السلام'' کا ترجمہ پیش کیا جائے ۔ اگر چہ خود حضرت آیۃ اللہ العظلی ناصر مکارم شیر از کی دام خلاء کی محصر اجازت دی تھی ، یہاں منون احسان ہیں جۃ الاسلام والمسلمین الحاج السیّد ذوالقدر رضوی دامت برکانڈ (ویل ونما کندہ آ قائی مکارم شیر از کی برائے لندن ) کے جن سے تحریر کی اجازت حاصل کر بے ترجمہ کیا گیا ہے ۔ امید ہے بہت جلد تمام

یا در ہے کہ مصباح القرآن ایک خود مختارا دارہ ہے۔ اس کے بانی مرحوم ججة الاسلام والمسلمین علامہ سیّد صفد رحسین نجفی س تھے۔ انہوں نے اس ادارے کا ایک الگٹر سٹ تشکیل دیا جو اوّل دن سے اخراجات کا خود انتظام کرتا ہے۔ ادارہ مصباح القرآن ٹرسٹ ججة الاسلام مولانا سیر شہنشاہ حسین نقو می کا تہہ دل سے مشکور ہے کہ اُنہوں نے شرح نیچ البلاغہ کے ترجمہ کی نگرانی کے فرائض از خود انجام دیئے، نیز ادارہ 'نباب العلم دارانتحقیق'' کا بھی ممنون ہے کہ اُنہوں نے تشرح نیچ البلاغہ کے ترجمہ کی نگرانی کے مصباح القرآن کی تمام کتابیں آپ کے استفادے نے لیے انٹرنیٹ پر موجود ہیں ، جن کا مطالعہ آپ ان ویب

#### www.misbahulqurantrust.com

قارئین کرام سے التماس ہے کہ اگر وہ اس کتاب میں کہیں خامی، کمی یاغلطی محسوس کریں توہمیں مطلع فرمائیں، ہم آپ کے شکر گزار ہیں۔ ادارے کی ترقی اور اس کے بانی محسنِ ملت علامہ سیّدصفدر حسین خبفی اعلی اللّہ مقامۂ کے درجات ک بلندی کے لیے دعا کا طالب

مسئول مصباح القرآن ٹرسٹ، لا ہور، پاکستان

غرص مترجم

قر آن مجید الله کاده کلام ہے جوتما م گزشتہ آسانی صحیفوں کے بعدا پنی تمام ترجا معیت اور ضرورت کے مطابق بیکر علم اللی سرور کا مُنات رحمة للعالمین آ محضرت محم مصطفیٰ صلی الله علیہ وآلہ وسلم پر نازل کیا گیا جو قیامت تک رہنمائی عطا کر تار ہے گا اور اس کی تغییر وتفہیم کی ذ مے داری بعداز پنج بر اسلام سل الله علیہ وآلہ وسلم پر نازل کیا گیا جو قیامت تک رہنمائی عطا کر تار ہے گا مستیوں نے اپنی احادیث ، فرامین اور علی اقدامات کے ذریع اسے تصویر تجسم عطا کی اور علی جامد پہنایا ، یعنی اہل بیت علیم السلام کی روش ، ان کے فیصلے اور طرز زندگی قر آن کی علی تفسیر ہے ، الدبند اس عظیم مرمائی جو تی جمع کر کے کتابی شکل دینا ایک اس کی خدمت ہے جسم علاق میں نا در علی اقدامات کے ذریع اسے تصویر تجسم عطا کی اور عملی جامد پہنایا ، یعنی اہل بیت علیم السلام کی روش ، ان کے فیصلے اور طرز زندگی قر آن کی عملی تفسیر ہے ، الدبند اس عظیم مرمائی جمع کر کے کتابی شکل دینا ایک اسا س خدمت ہے جسم علام میں دوش ، ان کے فیصلے اور طرز زندگی قر آن کی عملی تفسیر ہے ، الدبند اس عظیم مرمائی جمع کر کے کتابی شکل دینا ایک اسا س خدمت ہے جسم علام میں دوش ، اور علی از حمد نے اپند ذوق ادبی وعلیم کر مطابق جمع کر کے تین اور میں ایک اسا س عباد تو فروغ دے رہی ہے معال مرحمد نے اپند ذوق ادبی والم کے مطابق جمع کر کے تین اور کی کی اور کی کی اور کیں اور ک مہزار سال سے عقلوں کی بیداری وہدایت ، ضمیروں کی سالمیت ، فطرت کی اصالت ، سمان کی کی قیادت اور ان سب کے محور اللہ کی

تَحْتَ كَلَامِ الْخَالِقِ وَفَوْقَ كَلَامِ الْمَخْلُوْقِ

مسلم وغیر مسلم علمائے کرام ادراہل ادب نے ایسے سیجھنے اور سمجھانے کے لیے سیکڑوں مفصل و موضوعاتی شرطیں، مقالے اور مضامین لکھے، ایسی ہی شروح میں سے ایک مرجع عالی قدر حضرت آیۃ اللہ العظلی ناصر مکارم شیر ازی ( مدخلہ العالی ) اور دیگر علما ودانشوروں کی مرتب کردہ بہترین ، سلیس اور نئی شرح " پیام امام امیر المونین علیہ السلام " ہے۔ نہج البلاغه اور مولاعلی علیہ السلام کی خدمت ونو کری کا کسے شوق نہیں ہوگا۔ چنانچہ مصباح القرآن ٹرسٹ لا ہور کے مسئول محترم جناب سیڈ محمد ا جمة الاسلام والمسلمين سيّد ذوالقدر رضوى دامت بركانه كى تحريرى اجازت اور حضرت آية الله علّا مه سيّد عقيل الغروى دامت بركانة سے مفيد مشوروں اور رہنمائى كے بعد باب العلم دار التحقيق، كراچى، پاكستان كے اراكين، مولانا محمد حسين كريمى، مولانا غلام على عار فى، مولانا فداحسين انقلابى، مولانا محمد ليعقوب شاہد آخوندى، مولانا منظور حسين ابوالحسنى، جناب مظهر نقوى ( مرحوم )، محترم آغانا در رضوى، محترم سيّد ذوالفقار حسين نقوى سميت محترم مرزا محمد ملين ، محترم خدى مولانا اسدى، محترم مسيّد شهزاد عالم زيدى، محترم خمير الحسين فقوى سميت محترم مرزا محمد على، محترم ذاكر سير جيحا كام شروع ہواجس كى تيسرى جلداب الحمد للله آپ كى سي مار من ور محترم مرزا محمد على محترم فلار

اس کتاب کے کمل دورے کے بعد چند جلدوں کاضمیمہ ترتیب دیا گیا ہے، جس میں روات کا ذکر، جو کہ منہاج البراعہ (خوئیؓ) سے استفادہ ہے اور حوالہ جات بھی مزید بڑھائے جائیں گے۔ اسی طرح قائد ملت جعفریہ علامہ مفتی جعفر حسین اور برصغیر کے بلند مرتبہ علامہ سید ذیثان حیدر جوادی کی شرح کے علاوہ باب العلم دارانتحقیق کی جانب سے معلومات کا اضافہ ہے۔

قابل ذکر ہے کہ پیام امیر المؤمنین علی ملائلہ میں اردو ترجمہ علامہ مفتی جعفر حسین مرحوم اور علامہ سیر ذیشان حیرر جوادی سے لیا گیا ہے۔

نیج البلاغہ کا اگر پوری ملّت مطالعہ کرلتے یقیناً ترقی وعظمت مسلمین وشیع میں کئی گنا اضافہ ہوگا اورا نشاء اللّہ بیکا وش اس راہ میں مدد گار ثابت ہوگی۔ شہید پر وفیسر سیّد سبط جعفر زیدی سے اس کتاب کے بارے میں مشورے رہے کہ نیج البلاغہ ک منظوم ترجمہ کیا جائے ، چنا نچہ اس پر کا مشروع کر دیا گیا ہے۔

والسلام سيدشهنشاه سين نقوى مدير: باب العلم دارانتختيق ، كراچي ، يا كستان

جناب تية الاسلام والمسلين سيد شينشاد حسين تقوى واحت . دائركش ببالعلم دارا تتحقق، مکان شیراری فرو فالمان وس سليرى مليلى، للدن -14,7,12,17,12 السكلسان الملام فيجود مرافق وركان الظماش العريز آب ارطرت فخروا مافيت اول ك يدجان كرفي بالتامر عادوى بك حرت آيداند العمى في بعر مكدم شرادى كان كرول اليد اور وال فكالبلات كالمين ولقي شرع ماجام 2 اردو ترجد باب العلم والمحقيق حفرت آية الله العلى في المع ممارم مركد م فيرادى و قل العالى 2 قما تحد الدران 2 لعدان 2 اقس ے متول کا بیٹرے سے ٹی آپ کی خدمت ٹی سم تلب سے میڈ کید وٹل کر تاہوں۔اورد ما گزار ہوں كروت كرام آب كر وقيعات عن الغاف فراعاد آب عالى جد وجلد كوش قول سر الراد 24 تليفود يدادر خدمت كحت وقد بب المرادية معمت وطبارت كى قرض ت حقرت آيداللد العظمى مكدم شرادىد ظدالعالى باتب آب كوأن كى الم كايول 2 ترجد ادراشامت كى اجار حاصل میں اس عظیم الثان كتاب كى تحقيل اور اشاعت كے ليے يكى وست ب دعا ہوں .دت اكبر \_ بماندوتوال \_ آب كومت دبارد كوقت وطاقت مطافرا خادرا م ي كارتمول ك لي زياده IFTE Ren - دة والقدر شوى 12 pp 1-2-00 Babul Murad Centre 856-858 Harrow Road, Sudbury Town, Wembley, Middlesex, London HA0 2PX. U.K. Tel: 0208 908 1525 - Fax: 0208 537 1232 - Answer Phone: 0208 908 0055

مجوز كالحكسس

## پیش *لفظ*

نہج البلاغد آج کی دنیا میں تصور سے کہیں زیادہ بہتر طریقے سے روشی پھیلا رہی ہے، کیوں کہ بہت ساری اجتماعی اور انفرادی مشکلات اور دشواریوں کاحل اس میں موجود ہے اور بشریت کی جان لیوا پیاریوں کے لیے دوااس میں پوشیدہ ہے ۔ نیج البلاغد کی روشن شعا نمیں دنیائے اسلام کی سرحدوں کو پار کر کے اب غیر مسلموں کے دلوں کوبھی منور کرنے لگی ہیں، وہ ایسے فیضایب ہور ہے ہیں کہ بھی ان کے بیانات نیج البلاغہ کے بارے میں آتے ہیں تو دوستوں کے جان ودل کو چھنجوڑ کے رکھ دیتے ہیں اور شوق کے آنسو جاری ہوجاتے ہیں ۔

ایک عرب عیسائی مفکر میخائیل نعمہ " نبح البلاغہ اور اس کے صاحب " کے عنوان سے رقم طراز ہے :

" على صرف اسلام كے ليے ہيں، اگر ايسا ہے تو ٢٥٩ ما ميں ايك عيسانى ان كى گزشته زندگى كے بارے ميں تحقيق و جستجو اورد قت كيوں كرتے ؟ ( يہ جارج جرداق ايك لبنانى عيسانى مصنف ہيں جنہوں نے كتاب "الا ما مر على صوت العد الله الا ندسانية " لكھى ہے، يدان كى طرف اشارہ ہے ) اور ايسے دل رُبا شاعر، دل فريب واقعات، زم اور لطيف حكايات اور حيرت انگيز جنگى واقعات كو شاعر اندا نداز سے بيان كرنے والے، ايك ايسے مردِميدان، جو نه صرف جنگ كے ميدان ميں، بلكہ دور اندليش اور پاك دلى ميں، فصاحت و بلاغت اور سحر انگيز بيانى ميں ، بہترين اخلاق اور جوشِ ايمانى ميں، بلند ہمتى ميں، مظلوموں اور نااميدوں كى مددكر نے ميں، جن اور حراكيز بيانى ميں ، بہترين اخلاق اور جوشِ ايمانى ميں، ميدان حك ميں من جملہ تمام ميں آيك كو كى خلاف اور تي كى چيروى كرنے ميں ، من جملہ تمام صفات حسنہ ميں ايسے مردِ

ن البلاغدی کشش اس حدتک ہے کہ سخت پیاسی ارواح کواپنی شفاف حقیقت سے ایسا سیراب اور مست کردیتی ہے کہ اس کی شراب طہور کا نشد انسان کے وجود کے تمام ذرات سے ظاہر ہونے لگتا ہے، کو یا حوض کو تر ہے اور مولاعلی ملیک ساقی کو تر کنار بے پر بیٹھے ہر کسی کو اس کی قابلیت کے مطابق فائدہ پہنچاتے ہیں۔ مگر افسوس کہ نیچ البلاغد کی تفسیر وتشرح اور معانی ک وضاحت کے بارے میں مسلمان دانشوروں نے اجتماعی شکل میں اگر چہ بہت کو ششیں کی ہیں، مگر اب بھی گہری اور معانی کی تشریحات کی ضرورت ہے۔ پہلے زمانے میں بزرگان دین نے اپنے حساب سے مدہ شرحیں کہ کہ تو البلاغہ کی نہیں البلاغہ پر بہت کم ان کی نگاہ تھی، مگر آج کی دنیا کو تازہ اور تفسیل ت کے ساتھ شرحیں درکار ہیں، اسی بنا پر "تفسیر نمونہ کا کا مختم کرنے کے بعد، مولا امیر المؤمنین حضرت علی ملیک کی عنایات اور مدد سے مالی مشکلات کے باوجود ہم نے نہے البلاغہ کی مل شرح وقشیر کا

اكيسوان خطبه

«وهى كلبة جامعة للعظة والحكبة»

ايك ايباكلمه بے جوتمام موعظہ دحكمت كواپن اندر سميٹے ہوئے ہے (ميدانِ حشر وقيامت وبہشت وجہنم)۔ فَإِنَّ الْعَايَةَ أَمَامَكُمْ وَإِنَّ وَدَاءَكُمُ السَّاعَةَ تَحْدُوْ كُمْ تَخَفَّفُوْا تَلْحَقُوْا فَإِنَّمَا يُنْتَظَرُ بِأَوَّلِكُمْ آخِرُكُمْ .

"تمہاراانجام (میدانِ حشر، بہشت ودوزخ)تمہارے سامنے ہے۔موت کی ساعت تمہارے تعاقب میں ہے۔ ملکے پچلکے رہوتا کہ آگ بڑھنے والوں کو پاسکو۔تمہارے اگلوں کو پچچلوں کا انتظار کرایا جارہا ہے۔" (تم سب ایک ہی وقت میں محشور کیے جاؤگے)

قَالَ السَيِّدُ الشَّرِيْفِ أَقُوْلُ إِنَّ هٰنَا الْكَلاَمَ لَوُوْذِنَ بَعَدَ كَلامِ اللَّهِ سَبُحَانَهُ وَبَعْدَ كَلاَمِ رَسُوْلِ الله (صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ) بِكُلِّ كَلاَمِ لَمَالَ بِهِ رَاجِعاً، وَ بَرَّزَ عَلَيْهِ سَابِقاً فَأَمَّا قَوْلُهُ (عَلَيْهِ السَّلَامُ): تَخَفَّفُوْا تَلْحَقُوْا فَمَا سُمِعَ كَلَامٌ أَقَلُ مِنْهُ مَسْهُوْعاً وَلَا أَكْثَرُمِنْهُ تَحْصُولاً وَ مَا أَبْعَدُ غُوْرَهَا مِنْ كَلِبَةٍ، وَأَنْقَعُ نِطْفَتُهَا مِنْ حِكْبَةٍ، وَ قَدْ نَبَّهُمَا فِيْ كَتَابِ الْخَصَائِص عَلى عَظْمِ قَدُرِهَا وَشَرَف جَوْهَرِهَا »

<sup>[1]</sup> اس خطیکوسیّدرضیؓ نے کتاب مصادر نیج البلاغہ میں، خصائص ، ص ۷۸ پر نقل کیا ہے۔اور خطبہ نمبر ۱۲۷ کے ذیل میں اس خطبے میں سے کچھ حصے کا اضافہ ہوا ہے۔"طبری" نے اسے اپنی تاریخ کی کتاب میں ۳ سیق میں نقل کیا، مصادر نیج البلاغہ، جلدا، ص ۱۷ س، وجلد ۲، ص ۳۰ ۳، تاریخ طبری کی طرف رجو ع کریں تو واضح ہوگا کہ لوگوں نے جمعہ کے دن ۲۵ ذی الحجہ امیر المؤمنین کی بیعت کی اور جب سب سے پہلاخط بہ جو آپؓ نے دیا وہ ۱۷۷ واں خطبہ ہے، بیه ۲۱ واں خطبہ ای خطبے کا ایک حصہ ہے۔تاریخ طبری، جلد ۳، ص ۵۷ م "سیّدرضیؓ فرماتے ہیں کہ اس کلام کا خدااورر سولؓ کے کلام کے بعدجس کلام سے بھی مواز نہ کیا جائے تو حُسن وخو بی میں ان کا پلّہ بھاری رہے گااور ہر حیثیت سے بلندر ہے گااور آپؓ کا یہ ارشاد کہ " تمخطؓ فُوّا تَلۡحَقٌوْا «اس سے بڑ سنے ہی میں نہیں آیا، جس کے الفاظ کم ہوں اور معنی بہت ہوں۔ اللہ اکبر! اس کلم کے معنی کتنے بلنداور اس حکمت کا سرچشمہ کتنا صاف و شفاف ہے کہ تشنگانِ علم وحکمت کو سیر اب کرتا ہے۔ ہم نے اپنی کتاب" خصائص" میں اس فقر سے کھی کے عظمت اور اس سے معنی کی بلندی پر دوشنی ڈالی ہے۔"



ملکے پھلکے ہوجاؤتا کہ منزل تک پہنچ جاؤ

نیج البلاغد کے ١٢ وین خطبے کا یہ جملہ ہو پھر فرق کے ساتھ اس خطبے کے ضمن میں بیان ہوا ہے۔ سیّدرضی مرحوم کے اس کلام سے استفادہ ہوتا ہے کہ امامؓ نے اس کوا پنی خلافت کے آغاز میں بیان فرما یا ہے ۔ مگر کتاب " مطالب السکول "ک مطالع سے استفادہ ہوتا ہے کہ یہ خطبہ بیسویں خطب اور اُن ، ہی مطالب کانسلسل ہے۔ <sup>[1]</sup> اور بیا حتمال بھی موجود ہے کہ ان تنیوں خطبوں کوا میر المونین ؓ نے ایک ساتھ بیان فرما یا ہے، پھر بعد میں تین حصوں میں تقسیم کردیا گیا ہے۔ بہر حال خطبے کا یہ حصہ چند جملوں سے زیادہ نہیں ہے۔ سیّدرضیؓ کی گفتگو میں یہ خدا اور رسولؓ کے کلام کے علاوہ ، ہر کلام سے کس قدر گہرا، پُر معنی اور شفاف ہے اور سب پر سبقت لے جائے گا، پتی بات بھی یہی ہے۔ رہیسی فصاحت و بلاغت ہے کہ چھوٹے چھوٹے جملوں

حضرت امیر المونین لوگوں کو پہلے ہی خطبے میں قیامت کے مسلے کی طرف اور عدالتِ الہٰی کے کثہر ے کی طرف اور اس طریقے سے ان کواپنی خلافت کے دوران پیش آنے والے حالات میں بڑی ذے داریوں کی طرف متو جفر ماتے ہیں اور ہوتسم کی منافقت سے دوری اور تخریب کاری اور اختلافات سے بچانے کی کوشش کرتے ہیں اور فرماتے ہیں: «فَإِنَّ الْعَايَةَ أَمَامَكُمُ، وَإِنَّ وَدَاءَ كُمُ السَّاعَةَ تَحُلُوْ كُمْ» آ

🗓 منهاج البراعة ،جلد ۳،ص ا • ۳

<sup>T</sup> تحدوکم کاماڈہ حدواور حد کی ہے، اس کے معنی مخصوص آواز کے ساتھ اونٹ چلانے کے ہیں ،اور عام طور پر جوبھی چیز آواز کے ساتھ چلائی جائے اس پر اطلاق ہوتا ہے۔ "یقیناً منزل ( قیامت کے بر پاہونے ، بہشت اور دوزخ ) تمہارے سامنے ہے اور موت کی گھڑی تمہاری پیچھیے ہے اور وہ تمہیں لے کر ساتھ چل رہی ہے۔"

«الغاية» سے مرادانجام کار، قيامت کے بر پاہونے اور بہشت وجہنم ہے، يہ جمله اس ليے ہے که اس دنيا کى زندگى ہميشہ رہنے والى دوسرى دنيا كى زندگى كے ليے ديباچہ ہے۔ اور ميہ جو فرمايا ہے: "وہ تمہارے سامنے ہے" سے مقصود يہ کہ قيامت کے بر پاہونے ميں شک وتر ددنہيں ہے۔ «الشّاعة »كى تعبير كے بارے نيج البلاغہ كے بعض شارعين نے کہا ہے کہ اس سے مراد قيامت صغرى يعنى موت ہے۔

یہ جو کہا ہے کہ قیامت تمہارے پیچھے ہے" بیاس وجہ سے ہے کہ موت کے اسباب انسان کے تعاقب میں ہیں۔ موت اس کا بچپنے سے جوانی اور جوانی سے بڑھا پے اور بڑھا پے سے زندگی ختم ہونے تک پیچھانہیں چھوڑتی یعض نے کہا ہے کہ "الساعة "سے مراد شب وروز کے اوقات ہیں، جیسے اس کی ذمے داریاں کیے بعد دیگرے قطار میں کھڑی ہیں اور زندگی کے اختنام تک انسان ان ہی ذمے داریوں کو نبھانے میں مصروف رہے گا۔ان دونقا سیر میں کوئی خاص فرق نہیں دونوں کا ماحصل اور نتیجہ ایک ہی ہے۔

کلمہ " تمخلُو ٹکٹر، جو کہ حدو کے ماد سے ہے (اونٹ کو مخصوص آواز کے ساتھ چلانے کے معنی میں آتاہے)۔اس سے بینکتہ بچھ میں آتا ہے کہ شب وروز اور ماہ وسال کی گردش اگر چہ انسان کوزندگی کے خاتمے کے نزدیک کر دیتی ہے، مگردنیا کے زرق برق، پیسے روپے اور اس کی سرگر میاں انسان کو اصل ہدف سے غافل کردیتی ہیں۔

در حقیقت بیختصر جملہ جواس خطبے کے شروع میں آیا ہے، قیامت کبر کی اور قیامت صغر کی دونوں کی طرف اشارہ ہو سکتا ہے اور سننے والوں کو بعد میں آنے والی گفتگو کو سبحض میں مدد دیتا ہے۔ حضرت امام علیؓ پھر اس مختصر جملے کو ارشاد فرماتے ہیں جوانتہا کی صاف و شفاف معنی بیان کرتا ہے" تحقق قو ا تلکت قُوا ۳ کملکے چھلکے ہوجا وَ تا کہ منزل تک پنچ جاؤ۔

جب بمجھی کوئی کارواں راستہ چلتا ہے اور جو گروہ اس میں شامل ہیں اور سامان سے لدے ہوئے ہیں وہ کارواں کے ساتھ راستے کے پیچ وخم اور کھا ئیاں عبور کرنے سے پیچھے رہ جاتے ہیں اور قافلہ ایک نفریا چند نفر کے انتظار میں اس جگہ زیا دہ تضم بھی نہیں سکتا، پس ان کوچھوڑ کرچل دیتے ہیں اور ایسے ہی لوگ چوروں ،صحرائی ڈاکوؤں اور بھیڑیوں کے لیے بہترین لقمہ اور شکار ہیں۔اور جو ملکے پھلکے سامان کے ساتھ ہیں وہ قافلے کے ساتھ ساتھ چلتے ہیں اور وہ دوسروں سے پہلے اپنی منزل تک پہنچ جاتے ہیں۔

انسان اس دنیا کی زندگی میں ایک ایسے مسافر کی طرح ہے کہ جس نے سامان سفر باندھا ہواورا پنی اصل منزل

(قیامت کی زندگ) کی طرف بڑھ رہا ہواور جنہوں نے اپنے سامان کو دنیاوی چیزوں سے بھاری کرلیا ہے، وہ قیامت کی زندگی کے نشیب وفراز میں پیچھے رہ جاتے ہیں اور شیطان کا شکار بن جاتے ہیں ،لیکن پر ہیز گار اور زہد وتفو کی والے لوگ جنہوں نے اپنی زندگی کو دنیاوی چیز وں سے میانہیں ہونے دیا، وہ قیامت کے پیچی وخم، راستوں اور کھا ئیوں کو جلدی سے ط کر لیتے ہیں اور ہمیشہ کی سعادت یا لیتے ہیں۔

خطبہ نمبر ۲۰۴۲، بیوہی خطبہ ہے جسے حضرت امام علی ملایتا نے اپنے اصحاب کو مخاطب کرتے ہوئے کئی بارار شادفر مایا -ہم یہاں پھر نقل کرتے ہیں:

تَجَهَّزُوا رَحَكُمُ اللهُ، فَقَدُ نُوْدِى فِيْكُمْ بِالرَّحِيْلِ وَ أَقِلُوا الْعُرْجَةَ عَلَى الثَّنْيَا ... فَإِنَّ أَمامَكُمْ عَقَبَةً كَوُوُدًاوَمَنَازِلَ فَغُوْفَةً مَهُوْلَةً»

" خداتم لوگوں پر رحم کرے، ایک انتہا نی سخت اور مشکل پیش قدمی کے لیے تمہارے درمیان اعلان کیا جاچکا ہے۔ دنیا میں مزید زندگی گزارنے کاارادہ ترک کردیں کہ آگے سخت اور دشوار گزار راہیں اور خوفناک منازل راستے میں آئیں گی اور اُنہیں انسان کوتنِ ننہا طے کرنا ہے۔"

نیج البلاغہ کے بعض شارعین نے انسانوں کو مسافروں سے تشبید دی ہے کہ جو سمندری طوفانوں اور لہروں میں سفر کرتے ہیں۔اگر کشتی ہلکی نہ ہوتو اس کا غرق ہوناحتی ہوتا ہے۔وہ کہتے ہیں کہ "گرداب" سے مراداس دنیاوی زندگی کی موجیں ہیں اور "کشتی "سے مراد انسانوں کے دل ہیں جنہیں دُبِ دنیا بھاری کردیتی ہے۔غرق کرنے کے لیے بھنور کے گرداب میں چینک دیتی ہے۔<sup>[1]</sup>

> امیرالمونین مذکورہ دستورکی اس جملے کے ذریعے سے تحمیل فرماتے ہیں: «فَإِنَّهَما يُنْ تَطَرُ بِأَوَّلِ كُمْرِ آخِرُ كُمْر» «اگلوں کو پیچیے آنے والوں کے انتظار میں روکا گیا ہے۔"

یہ جملہ اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ تمام بشریت ایک قافلے کے حکم میں ہے، ان میں سے پچھ گروہ سب سے پہلے اس راستے پر سفر کے لیے نگل چکے ہیں اور پچھ گروہ در میان میں سفر جاری رکھے ہوئے ہیں اور آخر میں پچھ گروہ سفر پر نگلے ہوئے ہیں۔ یہ تمام گروہ ایک ہی راستے پرچل رہے ہیں۔ اور قیامت کے بر پاہونے کے بعد محشر کے میدان میں بیلوگ ایک دوسرے سے ملیں گے۔

🗓 معارج نېج البلاغه محقق بيحقي ، ص ۱۰۹

اس مثال کو یوں بھی پیش کیا جاسکتا ہے کہ موت کے قانون سے کسی کو بھی اسٹنی نہیں اور یہ بھی یقین ہے کہ تمام انسانوں کی گفتار وکردار ورفتار، حرکات وسکنات کولکھا جاچکا ہے ۔اس بنا پراگلوں کے اعمال آنے والوں اور پیچھے رہ جانے والوں کے لیے ہوشیار کرنے اور سب کے لیے روشنی کا پیغام دیتے ہیں۔

تكتبر

بھاری بوجھ دالوں کی حالتِ زار

انسانی گروه کی بدیختی اور شکست کے اہم ترین محوال میں وہی چیزیں ہیں، جن کی طرف چند مختصر جملوں میں اشارہ ہوا، یعنی انسان اپنی دنیاوی سادہ زندگی کوایسے کا موں سے جن کی ہر گز کوئی ضرورت نہیں تھی ان کے ذریعے آخرت کے سامان کو بھاری کردے فرض کریں ایک مسافر ایک دن کے سفر کے لیے اپنے ساتھ پچھرو ٹیاں، پچھ مقدار نمکو، پچل، اپنے حساب سے لیتا ہے اور ایک رومال میں باندھ کر سفر کے سامان میں رکھ دیتا ہے ۔ اس کے برعکس ایک اور مسافر کوفرض کریں کہ دوہ اپنے ساتھ ساتھ مجھانے پینے کے ٹی تھلیاں اور مٹھائیوں کے گئی ڈ بے اور میوہ جات کی ٹو کریاں ایک اور مسافر کوفرض کریں کہ دوہ اپنے ساتھ سالن مور ایک رومال میں باندھ کر سفر کے سامان میں رکھ دیتا ہے ۔ اس کے برعکس ایک اور مسافر کوفرض کریں کہ دوہ اپنے ساتھ سالن مور ایک رومال میں باندھ کر سفر کے سامان میں رکھ دیتا ہے ۔ اس کے برعکس ایک اور مسافر کوفرض کریں کہ دوہ اپنے ساتھ سالن مور ایک رومال میں باندھ کر سفر کے سامان میں رکھ دیتا ہے ۔ اس کے برعکس ایک اور مسافر کوفرض کریں کہ دوہ اپنے ساتھ سالن مور کی نے نے کئی تھیلیاں اور مٹھائیوں کے گئی ڈ بے اور میوہ جات کی ٹو کر بیاں ای ایک دن کے سفر کے لیے لے کر چلتا ہے۔ میں میں بین کے کئی تھیلیاں اور مٹھائیوں کے گئی ڈ بے اور میوہ جات کی ٹو کر پاں ای ایک دن کے سفر کے لیے لے کر چلتا ہے۔ کہ سکتے ہیں کہ پہلا مسافر آ رام ور احت سے سفر کی منزلیں طے کر تا ہے یا دوسرا مسافر ؟ یہاں ہم یقین سے کہ سکتے ہیں کہ پہلا مسافر آ رام ور احت کے ملاہ ہے میت کا نیتے ، جھکتے اٹھے ، لیسے میں شرا بور ذلت وخوار ی بھکن سے چُور ہو کر اپنی منز ل کی طرف بڑ ھتا ہے۔

یہ احوال اُن لوگوں کا ہے جو مالِ دنیا کی فراوانی اوراس کی چمک دمک میں مگن رہتے ہیں اوررات دن انسان مال کے حساب کتاب اوراس کی حفاظت کی فکر میں دنیا و مافیہا سے بے نیاز ہو کر غرق رہتا ہے، جس کی وجہ سے نہ اسے خدایا د آتا ہے اور نہ قیامت کی فکر رہتی ہے، بلکہ اس کے ساتھ دنیا کا آرام وراحت بھی اس سے چھن جاتا ہے۔ یہاں پر نیچ البلاغہ کے بحض شارحین نے حضرت سلمان فارس <sup>ٹ</sup> کا ایک قصّہ نقل کیا ہے کہ جو مذکورہ گفتگو کے لیے بہترین دلیل ہے۔وہ قصّہ پکھ اس طرح ہے:

"جب حضرت سلمان فاری ؓ مدائن کے گورنر کی حیثیت سے منتخب ہوئے توسوار کی کے لیے جوجانور آپؓ کے پاس تھااس پر آپؓ سوار ہوئے اور اسلیے سفرشروع کیا۔اور مدائن کے شہروں میں آپؓ کی آمد کی خبر پھیل گئی۔لوگوں نے گروہوں ک

<sup>[[]</sup> ہیہ بات یا در ہے کہ اُس وقت مدائن کی پوری حکومت میں یا مدائن کے بعض بڑے حصوں میں ایرانیوں کی آبادی تھی اور مدائن کی گورنری کے لیے حضرت سلمان فاری <sup>®</sup> کا انتخاب نہایت مناسب اور صحیح تھا، کیوں کہ اس سے وہاں کے ایرانیوں کو ایک ایرانی کے وسیلے سے اسلامِ واقعی کی طرف بلانے اور قبول کرنے میں بہت مدد ملی۔ انہوں نے بازار میں ایک دکان کرائے پر لے کرا سے مرکز حکومت اور عدالت گاہ بنادیا۔ ان کے پاس جو چیزیں تقیس اس میں رکھ دیں۔ ان کے پاس بچھا کے بیٹھنے کے لیےایک چھوٹی سی دری (ٹاٹ) وضو کرنے کے لیےایک لوٹا اور راستے میں کام میں لانے کی ایک چھڑی تقلی۔

حضرت سلمان فارس کی حکومت کے دنوں میں مدائن میں زبردست سیلاب آیا اور شہر کے بڑے جصے میں پانی بھر گیا۔ہر طرف سے لوگوں کے شور وغل سنائی دینے لگے، ایک گروہ چنج رہا ہے کہ ہمارے بیچ کیا ہوئے؟ ہمارے خاندان والے س عذاب میں گرفتار ہو گئے؟ ہمارے مال و متاع پر کیا آفت آگئی ۔سلمان فارس نے بیچھانے کی وہی دری (ٹاٹ) کند صے پر رکھا، پانی کالوٹا اور چھڑی سنیچالی اورایک بلندی پر جانے بیچھ گئے۔اس سے بعد کہا:

« لْمَكَنَا يَنْجُو الْمُخَفَّفُوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ »

"اس طرح جوزندگی کاسامان مختصر رکھے گادہ قیامت کے دن نجات پانے دالوں میں سے ہوگا۔"

حضرت سلمان فاری <sup>ش</sup>ودہ <sup>مس</sup>ق ہیں جنہوں نے جنگ احزاب میں لینگر اسلام کی نجات کے لیے ایک بہترین اور خصوصی تدبیر کامشورہ دیا۔ ایسانہ تھا کہ ان مخصوص حالات میں لوگوں کے مسائل سے غافل رہیں ، ان کا مقصد بیتھا کہ مدائن کے پائے تخت میں رہنے والے اُس وقت کے ایرانی لوگ دولت و ثر وت اور جاہ وحشمت پر سی کو چھوڑ کر باہر نگل آئیں ۔ انہیں مال ودولت کی چک دمک میں غرق زندگی کے انجام سے خبر دار کرنا چاہتے تھے کہ اس قسم کی گھنا و نی زندگی گزار نے سے سی بڑی مصیبت میں گرفتار ہونے اور اس کے بڑے انجام سے خبر دار کرنا چاہتے تھے کہ اس قسم کی گھنا و نی زندگی گزار نے سے نی بڑی مصیبت میں گرفتار ہونے اور اس کے بڑے انجام سے خبر دار کرنا چاہتے تھے کہ اس قسم کی گھنا و نی زندگی گزار نے نی در کورہ خطبے میں دونہا یت مختصر جملوں میں بیان فرمائیں ، مگر معنی کے اعتبار سے سمندر کو کوز سے میں سمو یا ہوا ہے فرمایا: « تحفیق فُتُہ ا تَلْحَقُقُتُهُ الْ تَلْحَقُتُ ہوا ۔

" جلکے پھلکے ہوجاؤتا کہ منزل تک آسانی ہے پنچ سکو۔" یہاں سے ہم کلام سیّدرضیؓ کی طرف چلتے ہیں، جوانہوں نے اس خطب کے بعد ذکر کیا ہے، فرماتے ہیں: " امامؓ کی بیگفتگو خدا اور رسولؓ کے کلام کے بعد سب سے بہتر و برتر گفتگو میں شار ہوتی ہے اور اس سے رہنمائی ملتی ہے، خصوصاً جملہ « تحققٌ فُوا تذکّحقُوا " ایسا کلام ہے کہ اس سے مختصر اور معنی و مفاہیم سے پُر جملہ نہ سنا گیا اور نہ دیکھا گیا ہے۔ کیا گہرا اور عین جملہ ہے! اور کیا معنی و مفاہیم سے پُر اور حکمت آ میز جملہ ہے! اس کلام سے حکمت والوں کی نشدر وحوں کو سیر اب کیا جا سکتا ہے۔ اس کلام کی اہمیت و عظمت کے بارے میں کتاب " خصائص " میں بھی بحث کی گئی ہے۔ "

🗓 منهاج البراعة ،جلد ٣٠ ص ٢٠ • ٣

بانيسوان خطبه

ومنخطبةعليهالسلام

«حِيْنَ بَلَغَهُ خَبَرُ النَّا كِثِيْنَ بِبَيْعَتِهٖ وَفِيْهَا يَنُمُّ عَمَلَهُمُ وَ يَلْزَمَهُمُ دَمَ عُثْمَانَ وَ يَتَهَلَّهُمُ

بِالْحَرَّبِ» جب آپٌ کونبر دی گئی که پچھلوگوں نے آپؓ کی بیعت تو ڑ دی ہے اور آپؓ پرخلیفہ ثالث کے آل کا الز ام لگا کر جنگ کرنا چاہتے ہیں۔تو فرمایا:

پہلا حصّہ

ٱلَاوَاِنَّ الشَّيْطَانَ قَلُذَمَّرَ حِزْبَهُ وَاسْتَجْلَبَ جَلَبَهُ لِيَعُوْدَ الْجَوْرُ إِلَى ٱوْطَانِهِ وَيَرْجِعَ الْبَاطِلُ إلى نِصَابِهِ وَاللهِ مَا آنُكَرُوا عَلَى مُنْكَرًا وَلَا جَعَلُوا بَيْنِي وَبَيْنَهُمُ نَصِفًا.»

«معلوم ہونا چاہیے کہ شیطان نے اپنے گروہ کو بھڑ کا نا شروع کردیا اورا پنی فوجیں فراہم کر لی ہیں تا کہ ظلم اپنی انتہا کی حد تک اور باطل اپنے مقام پر پلٹ آئے ۔خدا کی قشم!انہوں نے مجھ پر کوئی سچا الزام نہیں لگایا اور نہ انہوں نے میرے

اوراپنے درمیان کوئی انصاف برتا۔"

خطبه، ايك نظرمين

یہ خطبہ جس طرح اس کے موضوعات سے پتا جیلتا ہے کہ بیطلحہ وز ہیر کی طرف سے بیعت تو ڑنے اور پھر خلیفہ ثالث کے قُلْ کو جنگ جمل اور اُس کے بعد شام میں جنگ کی آگ بھڑ کانے کے لیے بہانے کے طور پر استعمال کرنے کی طرف اشارہ فرماتے ہیں۔ یہاں پر امام واضح طور پر ان لوگوں کی مذمت اور انہیں تنبیہ کرتے ہیں۔ خطبے کے آخر میں دشمنوں کی طرف ا خود کودی گئی دھمکیوں کا ذکر کرتے ہیں، جن کا آپؓ نے ان کو دندان شکن جواب دیا ہے۔ پی خطبہ اور ما اویں، ۲ ۲ ویں اور ۲ کا ویں خطبے کی آپس میں نسبتیں اور شاہتیں رکھنے کی وجہ سے قابل ملاحظہ ہے، اسی بنا پر احتمال ہے کہ ان خطبوں میں سے ہر خطبہ سی ایک خطبے کا حصہ ہے، جس سیر رضی نے خصیق وجہ سے قابل ملاحظہ ہے، منا سبت کے حساب سے الگ الگ نوں کی نے خطبہ کی ایک خطبے کا حصہ ہے، جس سیر رضی نے خصیق و قوض کے بعد ہر کسی کو اس کی منا سبت کے حساب سے الگ الگ نوں کیا ہے۔

🗓 علّام مجلسی نے اس حدیث کو"احتجاج طبری " سے فقل کیا ہے۔ بحارالانوار، جلد ۲۳۶ص ۲۷۷، حدیث ۲۰۶

حضرت علی وآل علی میبر الله کے دشمن ایسی ہوشیاری سے حرب استعمال کرتے ہیں ،مولاعلی ملیلا کے مانے والوں کو آئکھیں کھول کے بیٹھنا چا ہے۔(مترجم) نیچ البلاغہ کے بعض شارحین اس خطبے کو جنگ صفین کے موقع پر بیان کردہ خطبوں میں سے شمار کرتے ہیں۔اور اس میں اس جنگ کی نسبت کچھا شارے ملتے ہیں جوامیر شام کی طرف متو جبہ کرتے ہیں۔ <sup>11</sup> لیکن سیّدرضی ؓ نے جو مضامین ان کے لیے انتخاب کیے ہیں اور این ابی الحدید <sup>12</sup> کی گفتگو سے بھی بیداستفادہ ہوتا ہے کہ اس خطبے کے مضامین ہر کھا ط سے دونوں گروہوں (ناکشین یعنی دھو کے بازوں ، مارقین یعنی ظلم وستم کرنے والوں) سے بھی نسبت رکھتے ہیں اور صرف جنگ جمل کے



جنگ جمل کی آگ بھٹر کانے والے جس طرح پہلے اشارہ ہوا کہ بیذ طبہ جنگ جمل کی آگ بھڑ کانے والے طلحہ وزییر اوران کے دوستوں کی خیانت کاری پر شتمل ہے، بید دنوں حکومت کی ہوس میں دیوانے ہوئے جارہے تھے۔ اور امیر المومنین سے حکومتی اہم مناصب کے حصول میں ناکامی کے بعد نفسِ امارہ کی ہوس اور وسوسۂ شیطانی کی بنا پر امام علیٰ سے اپنی جھوٹی بیعت تو ڑ دی اور لوگوں کے کچھ گروہوں کو اپنے گردجمع کرلیا اور پنج میر اسلام حلیٰ شیالی ہی ہمسر حضرت عائشہ کو مذموم مقاصد کی جکیل کے لیے اپنے ساتھ ہم

> <sup>[1]</sup> شرح قطب الدين راوندی، جلدا، ص ۱۸۸ <sup>[1]</sup> شرح نيچ البلاغه، اين الي ليديد، جلدا، ص ۵**۰** ۳

راز وہم عقیدہ بنالیااورخلیفہ ثالث کے خون کے انتقام کے عنوان سے ولی خداکےخلاف قیام کیا۔ 🗓

اور بصر ہ کوئٹی سمتوں سے اپنے فاسد کا موں کے لیے پر و پیگنڈ سے کا مرکز بنالیا۔اما مؓ اس خطبے کی ابتدامیں ہی اس سازش کی طرف اشارہ فرماتے ہیں:

أَلَا وَإِنَّ الشَّيْطَانَ قَلْ ذَمَّرَ <sup>[1]</sup>حِزْبَهُ وَاسْتَجْلَبَ جَلْبَهُ <sup>[1]</sup>لِيَعُوُدَ الْجَوْرُ إِلَى أَوْطَانِه، وَ يَرْجِعَ الْباطِلُ إِلَى نِصَابِهِ<sup>[1]</sup>،

" ہوشیار ہوجاؤ! شیطان نے اپنے گرد ہوں اور سپا ہیوں کواپنے گرد جمع کرلیا ہے، تا کہ ظلم اپنی منزل کی طرف پلٹ آئے اور باطل اپنے مرکز کی طرف واپس آ جائے۔"

یہ گفتگوفتنہ وفساد پھیلانے والوں کی سرگرمیوں کی طرف اشارہ ہے، جوخلیفۂ ثالث کے قتل اورلوگوں کی حضرت علی ایلیہ کی بیعت کے بعد سامنے آئیں۔ یہاں شیطانی گروہ سے مرادوہ لوگ ہیں جوخلیفۂ ثالث کے زمانے میں بیت المال کا غلط استعال اور اسلامی مملکت کی کھال اُدھیڑ رہے بتھے اور خلیفۂ ثالث کے بعد خود خلافت وحکومت کو حاصل کرنے کے لیے دنوں کی گنتی کررہے بتھے۔

امامؓ نے اس معنی خیز <sup>گ</sup>فتگو میں خبر دار کیا ہے کہ آگاہ ہوجا ؤ! شیطان صفت لوگ پرو پیکنڈے کے ذریعے پھر جمع ہو گئے ہیں ، تا کہ تمہیں پھر سےظلم وستم کی جہالت اور باطل کی طرف پلٹادیں ،اوران کا ہدف سے سے کہ اسلامی سرز مین میں

<sup>[1]</sup> امیرشام کی جانب سے صرف خلیفہ تالت کے خون کا انتقام نہیں تھا، بلکہ بیعت قتلن طلحہ وزیر اور عا کشہ کے ذریعے جنگ جمل میں قتل وغارت گری اس لیے کہ گئی، تا کہ امیر شام این آگ بھڑکا نے کے لیے ثبوت بیش کر سے مشہور مؤٹر نا ابن اشیر کناب" کامل ابن اشیر میں کہ حضرت عا کشہ جب مکہ مد یہ یہ کہ درمیان سے آرہی تعین ، راستے میں خلیفہ تالنہ سے تو کی کہ محصور مؤٹر نا ابن اشیر کناب" کامل ابن اشیر میں کہ حضرت عا کشہ جب مکہ مد یہ یہ کہ درمیان سے آرہی تعین ، راستے میں خلیفہ تالنہ سے تو کی کھنے بین کہ حضرت عا کشہ جب مکہ مد یہ یہ کہ درمیان سے آرہی تعین ، راستے میں خلیفہ تالنہ سے تو کی خطرت عا کشہ جب مکہ مد یہ ہے درمیان سے آرہی تعین ، راستے میں خلیفہ تالنہ سے تو کی کھنے بین کہ حصورت عا کشہ جب مکہ میں اے احکان" کے باتھ پر بیعت کی خبر جب کی تو بہت افسوس ہوا اور کہا:

ظاہرو آ فرکارظلم وفساداور بیت المال میں لوٹ تھوٹ کا بازار گرم کریں اور امام وقت کو اسلامی معاشر ہے کی اصلاح اور غلیفہ ثالث کے دور میں اسلام وسلمین کے پیکر پرلگائے گئے زخموں پر مرہم پڑی رکھنے سے باز رکھیں ۔ آپ اپنی گفتگو کو جاری رکھتے ہوئے اس حقیقت کو داختے فرمانے ہیں کہ ان شر پھیلانے والے شیاطین کے پاس اس مخالفت کے لیے جودہ لوگ کر ہے ہیں کوئی دلیل نہیں ہے اور تابع کرنے کے لیے ہررو ثن و واضح منطق اور دلیل ان کے اس مخالفت کے لیے جودہ لوگ کر ہے ہیں کوئی دلیل نہیں ہے اور تابع کرنے کے لیے ہررو ثن و واضح منطق اور دلیل ان کے اس مخالفت کے لیے جودہ لوگ کر ہے ہیں کوئی دلیل نہیں ہے اور تابع کرنے کے لیے ہررو ثن و واضح منطق اور دلیل ان کے اس کے بعد فرماتے ہیں: " وَاللَّٰذِهِ! مَا أَنْ کُرُو ا عَلَى مُنْ کُوًا، وَلَا جَعَلُو اَبَدِیْہی وَ بَیْ بَیْ مَا اس اس کے بعد فرماتے ہیں: " وَاللَٰو! مَا أَنْ کُرُو ا عَلَى مُنْ کُوًا، وَلَا جَعَلُو اَبَدِیْہی وَ بَیْ بَیْ مَا اس انصاف کو حاکم اسے نظر مان کے بیں: انصاف کو حاکم انے ہیں، امام ہیں توڑنے والے دھو کے باز دوبڑ ہے شیطانوں طلحہ وزیبر کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کر ایت انہ کی میں میں مام ہیں توڑنے والے دھو کے باز دوبڑ ہے شیطانوں طلحہ وزیبر کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کر ایت ان کے بیاداور کرور بہانوں کی طرف اشارہ فرماتے ہیں کہ ان لوگوں کا بہا یہ خلیفہ ثالث کے خون کا برلہ تھا کہ جس مین یہ بین دی جنگ جس کی آگ کی جو کی طرف اشارہ فرماتے ہیں کہ ان لوگوں کا بہا یہ خلیفہ ثالث کے خون کا برلہ تھا کہ جس مین یہ بلد میں کی آگ ہے جو کی ای کی طرف اشارہ فرماتے ہیں کہ ان لوگوں کا بہا نہ خلیفہ ثالث کے خون کا برلہ تھا کہ جس خرب پر تی ہے۔ تو ضرب پر تی ہے۔

مہیں طلامی ، بلکہ مسلما نوں کے درمیان سے فتنہ دفسا دکوئتم کرنے کے لیے جس نے کوشسیں کیں وہ صرف امام علی ملیطا متھ ے عہد و پیمان توڑنے والوں نے اس سلسلے میں کیے گئے اپنے فیصلوں میں انصاف سے کا منہیں لیا اور واضح تہمتوں کا سہارا لیا،البتہ سے روش غیر متوقع نہیں جب کسی کا کوئی غیر مشر وع مفاد مذلفر ہو۔ ہمارے دور میں بھی ایسے نمونے مشاہدے میں آتے ہیں کہ کم و جور کے سرکردہ افراد غیر مشر وع مفاد لینے میں کوئی دقیقہ فروگز اشت نہیں کرتے ہیں۔

تكتتهر

اللي گروه اور شيطاني گروه

🏼 نُصِفْ ، بروزن ألف ادر نِصْف ، بروزن جسم دونوں کے معنیٰ انصاف ،عدالت ادر حدِ اعتدال ہیں۔

جس طرح او پر یے جملوں میں حضرت امام علی ملاحظ نے جن چیزوں سے متعلق ایک لطیف اشارہ فرمایا ہے، وہی چیزیں قرآن مجید میں سور کہ مجادلہ کے آخر میں بیان ہوئی ہیں۔وہاں پر تمام انسانوں کو دوگر دہوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ ان میں سے ایک رحمانی گروہ (حزب اللہ) دوسرا شیطانی گروہ (حزب شیطان) اور حزب اللہ کی اصل نشانی ہیہ ہے کہ اللہ سے دوستی رکھے گا،اور «بغض فی الله» حزب شیطان کی نشانی اللہ سے دشمنی رکھنا ہے۔ اس حقیقت کے بیان کے ضمن میں سیح مونین دشمنانِ خدا سے ہر گر دوستی اور محبت کے لیے رابطہ بر قر ارنہیں رکھیں گے، اگر چہ اپنے نزد یک ترین افراد دجیسے ماں باپ، بیٹا اور بھائیوں کی صورت میں ہی کیوں نہ ہوں ۔ آ کے فرماتے ہیں:

> «أولَبٍكَ حِزْبُ الله الآلَانَ حِزْبَ الله هُمُ الْمُفْلِحُونَ شَا بولكَ الله كاروه بين، آكاه موجا وَ! الله بن كاكروه كامياب ب-"

ان کے مقابل ایسے گروہ ہیں جواپنے منافع کی حفاظت کے لیے دشمنانِ خدا سے دوستی کے لیے رابطہ برقر ارر کھتے ہیں اور منافقت اور دو غلے بن کے ذریعے اپنے مال ومتاع کے گھمنڈ میں آگے بڑھتے ہیں اور بندگانِ خدا کے درمیان ظلم و فساد کا بنج بوتے ہیں۔قر آن مجیدان کے بارے میں فرما تاہے:

اِسۡتَحُوَدَ عَلَيۡهِمُ الشَّيۡظُنُ فَٱنۡسُمُمَ ذِكۡرَ اللَّهِ ۖ ٱولَٰبِكَ حِزۡبُ الشَّيۡظَنِ ۗ ٱلَآ اِنَّ حِزۡبَ الشَّيۡظن هُمُ الۡخُسِرُوۡنَ® <sup>ِ</sup>

» شیطان ان پر غالب آگیا ہے اور یا دِخدا سے انہیں غافل کردیا ہے، آگاہ ہوجا وً! بی شیطانی گروہ ہیں اور شیطانی گروہ نقصان میں ہیں۔"

ان دونوں گروہوں کا وجود نزول قرآن مجید اور پینجبر اکرم سلین تائید کی خامانے میں ہی نہیں تھا ، بلکہ ہرزمانے میں ایک نئی شکل کے ساتھ ظاہر ہوتا ہے۔اس بارے میں ایک شاعر نے کہا ہے : میٹھا اور کھارا پانی اسرافیل کے صور چھو نگنے تک باقی رہے گا۔اگرآج ہم اس جہاں کا نظارہ کریں تورو زِروثن کی طرح نظر آتا ہے کہ بید دوگروہ ایک دوسرے کے مدّمقا بل صف آراہیں۔

شیطانی گروہ ہر وقت طاقت ودولت کے بل بوتے پرظلم و بر بریت اور فساد کے بیج بونے میں مشغول ہے جب کہ الہٰی گروہ اللّہ کے دستورات پر کار بندرہ کرا گر ظاہراً ہاتھ خالی ہوں توبھی اس ظالم گروہ کے مقابل استقامت دکھاتے نظرآتے

السورة مجادله، آیت ۲۲
السورة محادله، آیت ۱۹

ہیں۔ شیطانی گروہ ہمیشہ کسی مناسب موقع کے انتظار میں رہتا ہے اور بیہ موقع حکومتوں کی تبدیلی اور زمانے کی دگرگونی کے وقت ملتا ہے۔ اس کا روثن نمونہ حضرت علی ملیسہ کی حکومت کے ابتدائی دنوں میں نظر آیا۔ خلیفہ ثالث کے دور میں اپنی جانوں سے ہاتھ دھونے والے جاہل کشکروں کی اولا دوں نے پر وردگار کے خالص بندے کے مقابلے میں قیام کرنے کے لیے ایک دوسر بے کا ساتھ دیا تا کہ دہ ظلم وستم جو حکومتِ مولاعلی ملیسہ میں ختم ہوا تھا، پھر سے زندہ کریں۔ مولا کے فرمان کے مطابق ظلم اپنے دطن کی طرف چل پڑ ااور باطل کی جڑیں انجام کو پہنچ چکیں۔

حضرت امیرالمونین اپنی حکومت کے ان حساس لمحات میں اہلِ ایمان کوخبر دار کرتے ہیں کہ ہوشیار رہو تا کہ شکرِ شیطان کے جال میں مت پھنس جا وَاوران کی سازشوں کے شکارمت ہوجا وَ۔

ضمناً مذکورہ تعبیر سے بیہ بات روثن ہوجاتی ہے کہ ظلم وجور کا وطن وہی جگہ ہے جہاں کشکر شیطان زندگی بسر کرتا ہےاور باطل کی بنیا دوہی اصول ہیں جن پر شیطانی گروہ کار بند ہے۔

دوسراحصته

وَإِنَّهُمْ لَيَطْلُبُوْنَ حَقًّا هُمْ تَرَكُوْهُ وَدَمًا هُمْ سَفَكُوْهُ فَلَئِن كُنْتُ شَرِيْكَهُمْ فِيُهِ فَإِنَّ لَهُمْ لَنَصِيْبَهُمْ مِنْهُ وَ لَئِنْ كَانُوًا وَلُوْهُ دُوْنِى فَمَا التَّبِعَةُ إِلَّا عِنْدَهُمْ وَ إِنَّ اَعْظَمَ حُتَيْهِمْ لَعَلَى اَنْفُسِهِمْ يَرْتَضِعُوْنَ أُمَّا قَدُ فَطَمَتْ وَ يُحْيُوُنَ بِنُعَةً قَدُ أُمِيْتَتْ يَا خَيْبَةَ التَّاعِى مَنْ دَعَا وَ إِلَامَ أُجِيْبَ وَإِنَّ لَرَاضِ بِحُجَّةِ اللهِ عَلَيْهِمْ وَعِلْمِهِ فِيهِمْ.

"وہ مجھ سے اس حق کا مطالبہ کرتے ہیں، جوخود ہی انہوں نے چھوڑ دیا ہے اور اس خون کا عوض چاہتے ہیں، جسے خود انہوں نے بہایا ہے۔ اب اگر اس میں، میں ان کا نثر یک تھا تو پھر اس میں ان کا بھی تو حصہ نگلتا ہے اور اگر و ہی اس کے مرتکب ہوئے ہیں، میں نہیں تو پھر اس کی سز ابھی صرف انہی کو بھگتنا چاہیے۔ جوسب سے بڑی دلیل وہ میر ے خلاف پیش کریں گے وہ انہی کے خلاف پڑ ہے گی۔ وہ اس ماں کا دود ھر پینا چاہتے ہیں، جس کا دود ھ<sup>من</sup>قطع ہو چکا ہے۔ اور مرک ہوئی بدعت کو پھر سے زندہ کرنا چاہتے ہیں۔ اُف کتنا نا مراد، یہ جنگ کے لیے رکچار نے والا ہے۔ بیکون ہے جو لکار نے والا ہے، اور کس مقصد کے لیے اس کی بات سی جارہی ہے اور میں اس سے خوش ہوں کہ ان پر اللہ کی حجت تمام ہو چکی ہے اور ہر چیز اُس کے علم میں ہے۔

شرح وتفسير

حیلہ وبہانہ کرنے والے ذلیل لوگ

امامؓ اپنے اس وسیع خطبے میں اور اس سے پہلے بھی انتہائی مختصر انداز میں مگر وسیع معنیٰ کے ساتھ شرح بیان فرماتے ہیں۔ اس میں عہد و پیان توڑنے والوں اور مسلمانوں کے در میان جنگ کی آگ بھڑکانے والوں کے دلائل سے ان پر کاری ضرب لگا کرمحکوم کیا ہے۔ اس حصے میں آپؓ کی گفتگو سے خلیفہ ثالث کے خون کا بدلہ لینے والے طلحہ وزبیر اور ان کے ساتھیوں کے اصلی مقاصد کی طرف اشارہ ہوتا ہے:

؞ۅؘٳ۪؞ۧۜؠؙٛۿڔڶؾڟڵڹؙۅ۫ڹؘڂڦۧٵۿ؞ٙؾٙڗػؙۏ؇ؘۅۮڡٙٵۿ؞ٝڛؘڣػؙۏ؇ۥ

" بیلوگ ایسے حق کا مطالبہ کرتے ہیں کہ جسے انہوں نے خودترک کیا ہے،اورایسے خون کا انتقام مجھ سے چاہتے ہیں جسے انہوں نے خود بہایا ہے۔"

مشہور مؤرّخ طبر کی اپنی تاریخ میں خلیفہ ثالث کے کسی دوست <u>ن</u>فل کرتے ہیں کہ جب لوگوں نے بلوہ کر کے خلیفیہ ثالث کو گھر سے میں لے لیا تو امام علی سیسۃ خیبر میں تھے، جس وقت آپ ڈ وا پس پینچ تو خلیفیہ ثالث نے آپ ئے پاس آ دمی بیسی کر اپنے گھر بلا یا۔ جب آپ دہاں پینچ تو خلیفہ ثالث نے خدا کی حمد و ثناء کی ادر یوں آپ سے اظہار خیل کیا: " میر ہے آپ پر کچھ حقوق ہیں ، اسلام کا حق ، اخوت و بر ادر کی کا حق اور خاندانی حق ، اگر یہ حقوق بیمی نہ ہوں تو اسلام یے قبل ہمارے رہیں اور کی تصد یو فرمانی اور و جل کی ڈو سے ہم ایک دوسر ہے کی کا م آ سکتے ہیں۔ اسلام می قبل ہمارے در میان عبد و بیان اور پر کچھ حقوق ہیں ، اسلام کا حق ، اخرت و بر ادر کی کا حق اور خاندانی حق ، اگر یہ حقوق بیمی نہ ہوں تو اسلام یے قبل ہمارے در میان عبد و بیان اور پر کچھ دا بط خرور حصر بن کی رُو سے ہم ایک دوسر ہے کی کا م آ سکتے ہیں۔ وہاں لوگوں کا بہت بڑا جمع تھا، آپ نے خلام سے فرمانی اور وہاں سے باہر نگل آ کے اور طلحہ کو دُھونڈ تے ہو کے اس کے گھر پہنچی، «اسلام لوگوں کا بہت بڑا جمع تھا، آپ نے خلام سے فرمانی اور وہاں سے باہر نگل آ کے اور طلحہ کو دُھونڈ تے ہو کے اس ک سلحہ نے کہا ہمار ہے تھا، آپ نے خلام سے خر مایا: " اسطلح ایتو نے کیا شور شرا ہے بر پا کیا ہوا ہے؟ " اسلام نی تی کر نے کا وقت ہے، کام صد سے زیادہ آ کے جاپہ بیچا ہے اور فت تہ و فسان بڑھ چکا ہے۔ امیر المونین ن نے اس پر اپنی باتوں کا کوئی ای شرنیں دیکھا تو وہاں سے چلے گئے، خلیفہ ثالث کے پاس والپ آ کے اور بیت المال (خزانے) کی طرف تشریف لے گے اور فرمانا:

"اس کا د**ر**وازه کھول دو!" مگر چاپی نہیں ملی، تو آئ نے خزانے کا دروازہ تو ڑنے کا عظم دیا، جب درواز کے کوتو ڑا گیا تو آئ نے فرمایا: " بیت المال کے اندر سے تمام سامان ماہر نکال کر لے آؤ۔" پاہرلا کرڈ عیر کردیا گیا تو آپؓ نے بیت المال کولوگوں میں تقسیم کرنا شروع کیا۔ یہ بات شہر میں پھیل گئی اور جولوگ طلحہ کے گھر میں جمع تھےان تک بھی بیہ بات پہنچ گئی تقسیم بیت المال کی بات سنتے ہی لوگ آ ہستہ آ ہستہ وہاں سے نگلتے چلے گئے اور صرف طلحہ دیاں پاقی رہ گیا۔ يەخبرجپخلىفە ثالث تكېپنچې تووه خوش ہوگیا، کیوں كەطلحەكان كےخلاف پروپیگیندا نا كام ہوگیا تھا۔ جب طلحہ نے اپنے آپ کونٹہا یا یا توخلیفہ ثالث سے ملاقات کے لیے چلا آیا اوراجازت لے کر میڈھ گیا اورخلیفہ ثالث سے کہا: «يا امير المؤمدين؛ أستغفر الله وأتوب اليه!» ميں ايك كام كرنا جا ہتا تھا،خداوند متعال اس ميں مانع ہوگیااوراب میں اپنے اس کام سے توب کرنے آیا ہوں۔" خلیفہ ثالث نے اس سے کہا: "خدا کی قتیم! تُوتو بہ کرنے نہیں آیا، بُری طرح شکست کھا کر آیا ہے اور خدا کے انتقام سے بچنے کے لیے پہاں بھا گ کرآیا ہے۔" طبر ی کسی دوسری جگہا پنی اسی تاریخ میں لکھتے ہیں :جس وقت خلیفہ ثالث کواس کے گھر میں قتل کیا گیا تو ،سودان بن حمران نامی ایک شخص با ہر نطا اور کہا کہ طلحہ کہاں ہے؟ ہم نے خلیفہ ثالث کو آل کردیا ہے۔ 🖻 ان ثبوتوں اور دیگر تاریخی شواہد سے یہ خوبی استفادہ ہوتا ہے کہ طلحہ خلیفہ یزالث کوتل کرنے والے اصل محرک میں <u>سے ضرورتھا۔ حضرت عائشہ کا ب</u>ی معروف جملہ کہ انہوں نے صراحت کے ساتھ لوگوں کوخلیفہ ثالث کے قُل کا حکم دیا اور کہا: «ٱقْتُلُو انَعْثَلًا!قَتَلَ اللهُنَعْثَلًا» «نعثل (خلیفہ ثالث ) کوتل کر دو! خدانعثل کوتل کرد ہے۔" ابن ابی الحدید، نہج البلاغہ کے کسی ایک خطبے میں جنگ جمل کے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے صراحت کے ساتھ کہتے ہیں کہ تمام تاریخ اسلام لکھنے والے بیاعتراف کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ،خلیفہ ثالث کے سخت ترین دشمنوں میں سے تفیس۔ یہاں تک کہا پنے گھر پر پیغیبرا کرم سائٹ لاپنے کا لباس آ ویز اں کر دیا تھا اور جولوگ بھی اس کے قریب آ کراہے دیکھتے

الاتریخ طبری،جلد ۲۰،۰۰۰ ۵۳ ۲۰
الاتریخ طبری،جلد ۳،۰۰۰ ۲۰
الاتریخ طبری،جلد ۳،۰۰۰ ۲۰

تتصان سے کہتی تقییں، دیکھتے ہو کہ بیر پنج برا کرم سلانٹا آیڈ کا گرتا ہے جوابھی میلا بھی نہیں ہوا ہے، کیکن خلیفۂ ثالث نے سنّتِ پنج برا کرم سلانٹا آیڈ کم فرسودہ کردیا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ سب سے پہلے جس نے خلیفۂ ثالث کو عشل کہا وہ حضرت عا کشت کہتی تھیں کہ مثل کو آل کردو،خدانعثل کو آل کردے۔ ї

یہاں تعجب کی بات میہ ہے کہ جولوگ خلیفہ ثالث کے خون کے انتقام کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے ہیں، بے ایمان و بے تقویٰ سیاست دان خود پارٹی کے لوگوں کے ذریعے سیاست چرکانے کے لیے پرو پیگنڈا کرتے ہیں اور بعد میں دفاعی پوزیشن اختیار کرتے ہوئے اس پرو پیگنڈے کے خلاف لڑتے بھی خود ہیں۔

امامٌ گفتگوکوجاری رکھتے ہوئے فرماتے ہیں:

«فَلَئِنْ كُنْتُشَرِيْكَهُمْ فِيْدِ فَإِنَّ لَهُمْ لَنَصِيْبَهُمْ مِنْهُ وَلَئِنْ كَانُوًا وَلُوْ لُوُ لُوْ فَمَا التَّبِعَةُ إِلَا عِنْدَهُمْ »

> «وَإِنَّ أَعْظَمَهُ مُحَبَّةٍ مِهْدَلَعَلْي أَنْفُسِهِمْ» « ثبوت سےطور پر پیش کی جانے والی اہم ترین دلیل خودان سےخلاف ہے۔"

اور جو کچھ بیک پتے ہیں اس کاوہ خود اصل مصداق ہیں۔ اب تک راز داری میں اور پس پر دہ سب کچھ ہور ہاتھا، یہاں پر امامٌ ان کے راز کوفاش اور ظلم کے پر دے چاک کرتے ہوئے فرماتے ہیں: یہلوگ جوشور شرابہ کر رہے ہیں اس کا مقصد کچھ اور ہے، یہلوگ مجھ سے خلیفہ ثالث کے خون کے انتقام کی آڑ میں ان کی طرح کی حکومت اور بیت المال میں امتیازات ومراعات اور ہر طرح کی حچھوٹ چاہتے ہیں، لیکن انہیں معلوم ہونا چاہیے کہ وہ سیاہ دور گر رگیا اور واپس نہیں آئے گا۔ فرماتے ہیں:

🗓 شرح نیج البلاغه ابن ابی الحدید، جلد ۲ ، ص ۲۱۵

«يَرْ تَضِعُوْنَ أُمَّا قَلُ فَطَمَتُ و يُحْيُوُنَ بِلْعَةً قَلْ أُمِيْ تَتْ» «يولُك ايك اليى ماں سے دودھ پينے نے خواہش مند ہيں کہ جس کی چھا تيوں کو کاٹ ديا گيا ہواورايک اليى بدعت پيدا کرنا چاہتے ہيں کہ جس کوم ہے ہوئے کافی مدت گز رچکی ہے۔"

اس جملے کی تفسیر میں دوسرے احتمالات بھی آئے ہیں، ان میں سے ایک ہیے ہے" وہ ماں جس نے اپنی چھا تیوں کو کاٹ دیا ہو۔" بیروہی دورِ جاہلیت کی سنتیں، بدعتیں اور تعصّبات ہیں، جونو راسلام کے پھیلنے سے پہلے ان کے درمیان رائج تحسی ، بیلوگ حکومت پر پہنچنے یا کسی خاص گرو ہ کی حمایت کے لیے تمام غیر اخلاقی وسائل سے استفادہ کرتے تھے۔ امیر المونین اس جملے میں فرماتے ہیں کہ" وہ دور گزر گیا اور اس مال کے چھا تیوں کو کاٹ دیا گیا، اب کوئی غلط وسائل اور جھوٹے بہانوں کے ذریعے اپنے نامشروع خواہشات کی تکمیل نہیں کر سکتا۔"<sup>11</sup>

ی تفسیر دوسرے جملے کے لیے مناسب تر ہے، جس میں کہا گیا ہے کہ "وہ لوگ مردہ بدعت کو دوبارہ زندہ کرنا چاہتے ہیں۔" دونوں جملوں کے لیے بھی یتفسیر مناسب نہیں، کیوں کہ ان دونوں جملوں کوایک معنی میں لینا ظاہر لفظ کے خلاف ہے۔ بعض مفسرین کہتے ہیں" یہ لوگ خلیفہ ثالث کے نون کے بدلے کے ساتھ در حقیقت ان کے طرز حکومت کو چاہتے ہیں"۔ جب کہ شورش بر پاکر نے والے اُن لوگوں میں سے تھے، جنہوں نے خلیفہ ثالث کے خلاف بغاوت کی اور ان کوتل کر ڈالا۔ اس طرح وہ اس مال سے جس کی چھا تیاں کاٹ دی گئی ہوں، دود دھ بینا چاہتے ہیں۔ البتہ مکن ہے تمام جملوں میں یہ معنی استعال

حفزت تُفتَلُولا مح بر هات بين اوراس كروه ككامون كانتيجد كالت موئ بهترين تعبير كى طرف اشاره فرمات بين: «ياخي بيبة السّاعي: مَنْ دَعَاوَ إِلَا مَر أُجِيْبَ ؟»<sup>[3]</sup>

"اے نا اُمید و! ان دعوت کرنے والول کے پاس آ وً! آ کے دیکھو یہ کس کو دعوت دے رہے ہیں اور یہ نا دان لوگ س کی دعوت قبول کررہے ہیں؟"

حقیقت میں امام کی ریتعبیر جمل کی ہولناک جنگ کے انجام کی طرف اشارہ ہے۔ آپؓ ان کی عاقبت کوناامیدی اورشکست سے تعبیر کرتے ہیں ، ان موقع پر ستوں کی عاقبت خراب ہے، جوخود خلیفہ ثالث کے قُل میں براہ راست ملوث

🗓 منصاح البراعة ،جلد ۳،ص ۱۰ ۳

<sup>الل</sup> "خیبة "ناامیدی کے معنیٰ میں آتا ہے اور" داعی "سے مرادیبال طلحہ یا زبیر ہے جولوگوں کوامام علیه السلام کے خلاف شورش کی دعوت دےر ہے تھے۔" مَن دَعا "ان دونوں کی ذلّت وخواری کی طرف اشارہ ہے۔اور جملہ" الام اُجیب "اند ھے اور ہم برے نما گروہ کی ذلت وخواری کی طرف اشارہ ہے جو آنکھیں بند کر کے ان دونوں کے پیچھے چلتے رہا۔

ہیں،اُن کونل کرنے کے بعداینی سیاست جرکانے کی خاطر بدلہ لینےاٹھ کھڑے ہوئے اورمسلمانوں کے درمیان فتنہ دفساد بریا کیا،اور کچھ گروہ ہم سےاوراند ھے ہوکران کے پیچھے چل پڑےاورد نیاوآ خرت میں ذلیل درسوا ہوئے۔ امامٌ گفتگوکوجاری رکھتے ہوئے فرماتے ہیں : ؞ۅٳڹۣٚٞڶؘڗٳۻؚۼؚڿۜڐؚٳٮڵۊؚۼؘڵؽؠۿڔۅۼڵؠ؋ڣۣؿؠۿ؞ " میں ان پراللہ کی حجت اور اُس کاعلم ہونے کے سبب ان لوگوں سے چربھی راضی ہوں۔" میرے اور اس گروہ کے درمیان اللہ تعالیٰ حاکم ہے۔ ممکن ہے جب الہٰی ہونے کا مقصد باغیوں اور سرکشوں کے بارے میں آیا ہواد ہی جگم قر آنی ہو،جس میں فرمایا گیاہے: « وَإِنْ طَآبِفَتْنِ مِنَ الْمُؤْمِدِيْنَ اقْتَتَلُوْا فَأَصْلِحُوْا بَيْنَهُمَا » فَإِنَّ بَغَتْ إِحْلِيهُمَا عَلَى الْأُخُرِي فَقَاتِلُوا الَّتِيْ تَبْعِيْ حَتَّى تَغْيَّءَ إِلَى أَمُر اللهِ » · <sup>[1]</sup> " جب بھی مؤمنین کے سی دوگرد ہوں میں نزاع ہوجائے توان کے درمیان صلح کراد و، اگران دونوں میں سے ایک دوسرے پر تحاوز کرتے تو تحاوز کرنے دالے گروہ سے لڑوتا کہ حکم الپی کی طرف پلٹ آئے"۔ «چلیہ فی پی پٹر ، کا جملہ ممکن ہے اس مشہور جدیث کی طرف اشارہ ہوجے پیخ برا کرم صلی تناہی ہے امیر المونین کے ا بار فرمايا به قَاتَلَ النَّاكِثِيْنَ وَالْقَاسِطِيْنَ وَالْبَارِقِيْنَ ،وه ناكثين وقاسطين اورمارتين سے جنگ كر عگا۔ اُس دفت حضرت اُمّ سلمیہؓ نے ان تین گروہوں کے بارے میں سوال کیا تو پیغمبر اکرمؓ نے اس کی تفسیر میں فرمایا: ناکشین سے مرادجمل کے عہد و پیمان توڑنے والے لوگ ہیں،اور قاسطین سے مرادامیر شام کی فوج ہےاور مارقین سے مراد نہروان کے ناصبی ہیں۔ 🖾 خلا ہر ہے جوشخص خدا کی مصلحت پر راضی اور آئندہ آنے والے زمانوں کے پُردردحواد ثات اور شمنوں کی شکست وناامیدی سے آگاہ ہو،اُس کی روح خوشنو دی رضائے الہٰی سے سرشاراورکمل اطمینان سے ہوگا۔

حصيهتوم

فَإِنْ آبَوْا ٱعْطَيْتُهُمْ حَتَّالسَّيْفِ وَكَفَى بِهِ شَافِيًّا مِنَ الْبَاطِلِ وَنَاصِرًا لِلُحَقِّ وَمِنَ الْعَجَبِ بَعْثُهُمْ إِلَى آنُ ٱبْرُزَ لِلطِّعَانِ وَآنُ آصْبِرَ لِلْجِلَادِ هَبِلَتُهُمُ الْهَبُوُلُ لَقَدُ كُنْتُ وَمَا أُهَنَّدُ بِالْحَرْبِ وَلَا

الاسورة حجرات، آيت ٩
الحقاق الحق، جلد ٣، ٩٩، ينابي المودّة سفق كما كيا \_

اُڑھ جُ بِالصَّرِّرِبِوَ اِنِی لَعَلی یَقِدِنِ مِنْ رَبِّی وَ غَیْرِ شُبْہَمَةٍ مِنْ دِینی.» "اگر ان لوگوں نے اطاعت سے انکار کیا، تو میں تلوار کی باڑان کے سامنے رکھ دوں گاجو باطل سے شفاد سے اور حق کی نصرت کے لیے کافی ہے۔ چیرت ہے! کہ وہ مجھے سے پیغام سیسجتے ہیں کہ میں نیزہ زنی کے لیے میدان میں اتر آؤں ، اور تلواروں کی جنگ کے لیے جمنے پر تیار رہوں ۔ رونے والیاں ان کے نم میں روئیں ۔ میں تو ہمیشہ ایسار ہاہوں کہ جنگ سے ور این میں این میں از موں کہ جنگ سے خوفز دہ نہیں کیا جا سکا اور میں اپنے پروردگار کی طرف سے یقین کے در جے پر فائز ہوں اور اینے دین کی حقانیت میں مجھے کوئی شک نہیں ہے۔"



غلطیوں سے ماہرلائیں۔(لیکن یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ ہر دور میں ایک ایسا گروہ موجود ہوتا ہے جواپنے فاسد مقاصد کے لیے اس عمل کی مخالفت کرتا ہے بہلوگ سوائے تلوار کی زبان کے کوئی اور زبان نہیں شمچھتے ) حکومت الٰہی کے نمائند ہے ایسے لوگوں کے ساتھ خدا کی قدرت پریقین رکھتے ہوئے ختی ہے پیش آتے ہیں اور حتی طور پرانہیں کا ملأمنتشر کردیتے ہیں یہ ان فكرى اوراخلاقى بيارافرادكا آخرى علاج ہوتا ہے: «إِنَّ آخِرَ اللَّوَاءِ الْكَنُّ <sup>ِ، []</sup> " نا قابل علاج بیاریوں اور زخموں کا آخری علاج داغ دینااور جلا ناہے۔" جمله « مَتَنافِيًّا قِينَ الْبَاطِلُ اورجملة ناصر اللحق» دونوں لازم وملزوم بيں، كيوں كه باطل كى سركشى كا علاج حق کی مدد سے ہی ممکن ہےاور حق کی مدد سے ہی باطل کوسرنگوں کیا جا سکتا ہے۔ حضرت اس گفتگو کو جاری رکھتے ہوئے فرماتے ہیں : ؞ۅٙڡؚڹؘٳڵۼجؘڹؠؘۼ۫ٛۿؙۿٳڶڲٙٲؘڹٛٲڹٛۯڒؘڸڵڟؚۼٵڹ<sup>ؚ</sup>ؗ<sup></sup>ٵۅؘٲڹٛٲٛڞڹڒڸڵ۫ؖؖؖۼڵٳۮؚ<sup>ؚ</sup> عجیب بات ہیہ ہے کہ انہوں نے مجھ سے اعلانِ جنگ کیا ہے اور مجھے اپنے نیز دں اور تکواروں کا مقابلہ کرنے یا ان ے مطالبات تسلیم کرنے کا پیغام بھیجاہے، جب کہ اسلامی جنگوں میں بہادری اور شجاعت اور میری تلوار کی کاٹ کی صفائی کا وہ مشاہدہ کر بچکے ہیں کہ س طرح میں نے دشمنوں کے نامی گرامی پہلوانوں کو میدان جنگ میں چھاڑ کرجہنم واصل کیا ہے اور کفارکوشکست سے دوجار کیا ہے ۔ اس مثال سے بخو بی واضح ہوجا تا ہے کہ جن لوگوں نے جنگ جمل میں عہد و پہان کوتو ڑاوہی جنگ کی آگ بھڑکانے والےلوگ تھے، کیوں کہ امامؓ سےانہوں نے جنگ کا اعلان کیا تھااور بےشرمی سے تیرو تلوارادر نیز بے دکھا کرآ بؓ کوڈ رانے کی کوشش کرر ہے تھے۔ ابن ابی الحدید مشہورمؤرّخ ابومخنف سے فل کرتا ہے کہ جب امیر المونیینّ کے بیصحے ہوئے ایلچی عائشہ وطلحہا ورز بیر کے پاس سے واپس ہوئے توان کی طرف سے آپؓ کے لیے جنگ کا پیغام لائے۔<sup>ﷺ</sup> ہہر جال حضرت علی ملایقہ کوجس طرح ڈرایا جار ہاتھااس سے اندازہ ہوتا ہے کہ جنگ جمل کی آگ بھڑکانے والے ،

<sup>[[]</sup> یہ جملہ عربوں میں ایک مشہور ضرب المثل ہے، اس کے متعلق اسلامی روایات اور نیچ البلاغہ کے خطبہ ۱۹۸ میں بھی اشارہ ہوا ہے۔ <sup>[[]</sup> طعان ، کسی چیز پر مارنے کے معنیٰ میں ہے کہ اس پر مارنے کا نشان ظاہر ہوجائے۔ عموماً للواریا نیز ے وغیرہ کے لگائے ہوئے زخم کے بارے میں استعال کیا جاتا ہے۔ اور بھی زبان کے زخم ( طعن ) کے بارے میں بھی آیا ہے۔ یہاں پر جنگ کے لیے تیار ہونے کی طرف کنا یہ ہے۔ <sup>[[]</sup> جلا و، کا ماڈہ جلد سے ہے اور بدن پر کوڑے یا حیر کی یا تلوار سے مارنے کے معنیٰ میں آیا ہے۔ یہاں پر بھی جنگ کی طرف اشارہ ہے۔ افرادس حد تک حقیقت سے بیگانہ ہو گئے تھے اور کس طرح ان کی آنکھیں اور کان بند ہو گئے تھے کہ انہوں نے امیر المونین کی شجاعت اور اسلامی جنگوں میں ان کے جنگ کرنے کے انداز، جن کا انہوں نے بار بارمشاہدہ کیا تھا، سب بھلادیے تھے۔ آپؓ اپنی اس جاری گفتگو میں اسی مطلب کو واضح دلیل کے ساتھ جستجو کرتے ہوئے فرمار ہے ہیں:

«هَبِلَتُهُمُ الْهَبُوُلُ! لَقَدْ كُنْتُ وَمَا أُهَرَّدُ بِالْحَرْبِ وَلَا أُرُهَبُ بِالطَّرْبِ! وَإِنِّى لَعَلى يَقِيْنٍ مِنْ رَبِّي وَغَيْرِ شُبْهَةِ مِنْ دِيْنِيْ.

" اُن کی مائیں اُن کے ماتم میں بیٹےیں، میں ایسانہیں ہوں کہ جو مقابلے کی دھمکی سے ڈرجاؤں اور نہ کسی تلوار اور نیز ے سے مجھے ڈر ہے، کیوں کہ میں اپنے پروردگار پر ایمان اور دین کے اصولوں پر اس حد تک یقین رکھتا ہوں کہ جہاں معمولی شک کابھی گز رنہیں ۔"

جملة ه تبلكة للم محد الم ترول » <sup>11</sup> صبل ك معنى بيٹے كے نم ميں بير ان بات كى طرف اشارہ ہے كہ تم زندہ رہنے كے قابل نہيں ہو، مرجا و تاكة تمہارى ماكيں تمہارى عز اميں بير اور تم پر گريدوزارى كريں ، كيوں كہ تم لوگ اپنى گھٹيا سوچ وفكر اور فيصلے كى وجہ سے معافى كے قابل نہيں ہو، «تيكيل تم لحق التقوا كيل» اد بيات عرب ميں اس جملے جيسى عبارت بھى ہے وہ بھى اسى معنى ميں آتى ہے - بہر حال امام ان چيدہ چيدہ اور معنى سے پُر جملوں ميں سب سے پہلے اپنى گرزى ہوئى زندگى كى طرف اشارہ فرماتے ہيں اور متوجہ كراتے ہيں -

# يبهلااشاره

تم تو کیا عرب کے مشرکین کا بچہ بچہ مجھے اچھی طرح پہچ نتا ہے اوران میں سے کسی کو اُس دفت مجھے جنگ کی دھمکی دینے کی جرائ نہیں ہوئی ،تم میر بے ساتھ اتنے سال رہے اور اپنے آپ کومسلمان کہتے رہے۔ اب تمہار کی طرف سے اس احمقانہ دھمکی کی کیا وجہ ہے؟

# دوسرااشاره

حضرت یے فرمانا چاہتے ہیں کہ جنگ سے وہ ڈرتا ہے جو شہادت کی موت سے خوف کھا تا ہے اور جو شہادت کی موت سے ڈرتا ہے اس کا یقینا خدانہیں ہے اور جس راستے کو بھی وہ اپنائے گا، شک و شیمے میں مبتلا ہوگا، کیوں کہ جس کسی کا ایمان مضبوط ہواس کا یقین اور عقیدہ درست ہے، وہ بیا تچھی طرح جانتا ہے کہ اہلِ حق اور اہلِ باطل کے درمیان جنگ میں حق

🗓 ایک الیی عورت جس نے اپنے بچے کو کھودیا ہواور اس کے غم میں میٹھی ہو۔

اورابل حق کو بھی شکست نہیں ہو سکتی ، بلکہ اہل حق دشمنوں پر غالب آ کر فتح پا سمیں گے ، یا اپنی ذمے داری پر عمل کرتے ہوئے شہادت کے درجے پر فائز ہو کر پر وردگا رِ عالم کے حضور ابدی اور ہمیشہ د ہنے والی زندگی کی لذ ات سے سم ہ مند ہوں گے۔ شہادت کے درجے پر فائز ہو کر پر وردگا رِ عالم کے حضور ابدی اور ہمیشہ د ہنے والی زندگی کی لذ ات سے سم ہ مند ہوں گ «احدی الحسن یہ یہ یہ یہ وہ ی دونیکیوں میں ایک نیکی ہے جس کی طرف آیئہ کر بر میں اشارہ کیا گیا ہے : «فیل هل تربیق صوری نی آللا احمدی الحسن یہ یہ سے دی دونیکیوں میں ایک نیکی ہے جس کی طرف آیئہ کر بر میں اشارہ کیا گیا ہے : «فیل هل تربیق صوری نی آللا احمدی الحک نی تو یہ سے ایک نیکی ہے جس کی طرف آیئہ کر بر میں اشارہ کیا گیا ہے : «فیل هل تربیق صوری نی آللا احمدی الحک میں ایک نیکی ہے جس کی طرف آیئہ کر بر میں اشارہ کیا گیا ہے : م منسرین نی البلا نہ کے پہر کر میں سے ایک (کا میا بی یا شہادت ) کے علاوہ کسی اور چیز کی بھی تو قع رکھتے ہو؟ " م منسرین نی البلا نہ کے پہر گروں کا خیال ہے کہ جملہ « فَ مَا تَیْ تَ تَقْتُنْ وَ بِی تَ تَوْتُ مَا تُوْتُ مُوْتُ کَوْتُ کَ بُکھی تو قع رکھتے ہو؟ " م منسرین نی البلا نہ کے پہر میں سے ایک (کا میا بی یا شہادت ) کے علاوہ کسی اور جملہ « قو تی رکھتے ہو؟ سے معمر ین نی البلا نہ کے پہر ماری کو تا ہوں ہے کہ میں دونوں جلے گرا ہے کہ جملہ سے میں ہے ہے کہ میں دونوں جلے خاص گفتگو کے بعد عام گفتگو کے بیں ہوئی کی تو تی ہوں کے لیے تو بی کی تو تی ہوں ایک کی تی ہوں ہے کہ میں دونوں جلے خاص گفتگو کے بیک میں کی کی تی تو تی ہیں ہوں کے ایک کی تو تی ہیں ہو ہیں ہے کہ میں ہونوں جلے خاص گفتگو کے بیں ہو کی تی ہیں ہوں ہوں ہوں کر ہیں ہو ہوں کر ہوں کر تا ہے ، لیک تی تو تو ہو ہو کر ہو کی گو کی تو ہی ہے کہ میں دونوں جلے خاص گفتگو کے بیں کی تو تو ہیں ۔

## يهلامفهوم:

### دوسرامفہوم:

دوسرے جلے میں پورے دین اور وظائفِ الہی کی طرف اشارہ ہے، فرماتے ہیں: " زندگی کی راہ گزران کے لیے واضح اور روثن ہے اور اس پر پیش قدمی میں انہیں کسی شک وتر ڈ دکا سامنانہیں کرنا پڑتا، بالخصوص اس وجہ سے کہ امامؓ نے رسالت مآب سائٹا ہی تہ سے سنا ہوا تھا کہ تہمیں ناکثین ، قاسطین اور مارقین (جمل صفین اور نہروان کی جنگ بھڑکانے والوں) سے جنگ کرنا پڑے گی۔"آ

> <sup>™</sup> سورهٔ توبه، آیت ۵۲ <sup>™</sup> شرح ابن میثم ، جاحظ کا بتخابی کلمه ا ، کی ضد میں بیان ہوا۔ <sup>™</sup> سابقه حواله

نا قابل شكست لوگ

حق وباطل کی جنگوں کی طویل تاریخوں میں پچھافرادادر گردہ جنگ کے موقع پر موجود پائے جاتے ہیں اور دسائل کے ظاہری فرق کے باوجود ان دونوں گروہوں کی ایک دوسرے پر برتر کی اور ڈشمنی میں عجیب کیفیات پیدا ہوتے ہوئے دیکھتے ہیں۔ مثال کے طور پر ساسانیوں کی عظیم فوج کے ساتھ لینگر اسلام کی جنگ کے موقع پر ان کی فوج کے عشر عشیر کے برابر تھی لینگر اسلام نہیں تھا اور جنگی ساز دسامان واسلح میں تھی ان کے ساتھ کوئی مقابلہ نہیں تھا اس کے باوجود کی پر تو جذبے نے بطاہر مطی بھر افراد، خلکے پاؤں، جنگی مشقیں اور دسائل نہ ہونے کے برابر ہونے کے باوجود کیا پر تی کے جوش د کریم کے نور سے قوت کے نوازن کے افسانے کو میدانِ جنگ میں درہم بر ہم کر کے رکھ دیا۔

«قُلُهَلُ تَرَبَّصُوْنَ بِنَآ إِلَّا إِحْدَى الْحُسُنَتِيْنِ»

یپخودکومیدانِ جنگ میں ہرصورت کا میابی سے ہم کنارد کیھنے کے فلسفے کی طرف اشارہ ہے کہ یا تو دشمن کی صفوں کو تو ڑ کرانہیں شکست دیں یا شہادت کی موت کوخوش سے گلے لگانے کے لیے تیار ہوجا سیں ۔ فنتح اور شہادت دونوں صورتوں میں سعادت اور بہت بڑی کا میابی تھی ۔

ہمارے زمانے میں ایک بار پھر عراق کی طرف سے ایران پر مسلط کردہ جنگ میں بھی یہی فلسفہ اور طریقہ دو ہرایا گیا۔ اس جنگ میں ایران نے تمام تر وسائل جنگی، جدید اسلحوں سے لیس، دنیا کی سپر طاقتوں کی پشت پناہی میں لڑنے والی عراقی افواج کا نہتے ہو کر مقابلہ کیا اور کا میابی سے ہم کنار ہو کر دشمن کو شکستِ فاش دی اور عراقی حکومت کے تمام امکانات ظاہر اور خفیہ طور پر اور دشمنانِ اسلام کی طرف سے ملنے والی تقویت کے باوجو دمؤمن سپاہیوں اور مکتبِ قرآن کے تربیت یا فتہ فوجیوں نے ان کے تمام مزاد سامان اور جدید اسلحوں کو در ہم کردیا۔

یہی چیز ہے جس کی طرف امام مندرجہ بالا خطبے میں اشارہ کرتے ہیں اورد نیا پرست دشمنوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:" مجھے جنگ سے ندڈ راؤ! خدا کی راہ میں جنگ کرنے سے میں نہیں ڈرتا، کیوں کہ میر اقلب یقیین نے نور سے سرشار ہے۔ دین وآئین اورجس منصب کے لیے مجھے منتخب کیا گیا ہے اس میں مجھے کوئی شک وشہز ہیں، ہاں میں ہرحال میں فتح مندر ہوں گااور جو فاتح ہوا ہے کس قشم کا ڈر ہو سکتا ہے۔ جی ہاں! میں ہر حال میں کا میاب ہوں اور جو کا میاب

| ہوتا ہے۔وہ ڈر،وحشت اورخوف کیوں کرکھائے؟                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| یہ وہ حقیقت ہے کہ جس سے مسلما نانِ عالم کو <mark>حن</mark> ق کے ساتھ وفادار <b>ی کا ثبوت دینا چاہیے اور اس روش کو</b> تمام فرزندانِ |
| اسلام کے درمیان رائج کرنا چاہیے۔اس طریقے کے ایجا دہوتے ہی زمانے کے پیچیدہ فنون اورجنگی طورطریقوں کے اعتبار                          |
| سے دشمنانِ اسلام پر برتر ی حاصل ہوجائے گی کسی خوف دخطراور دحشت کا سامنانہیں کرنا پڑےگا۔                                             |

تيئسوال خطبه

ۅؘؾؘۺٛؾٙۑؚڵ؏ٙڸؾٞڮؚٳڵڣؙڦڗٳ؞ؚڹؚٳڶڗ۠ۜۿٮؚۅؘؾٲؙؖۮؚؽؚڹؚٳڶٳؘٝۼ۫ڹؾٳ؞ؚڹؚٳڶۺۧڣؘڦؘڿ<sup>ؚۜۜ</sup> جڛ ڡؽڶڨڗٳٷۯؙؠداورسرمايددارول كوشفقت كى ہدايت دى گئ ہے۔

بہلاحصہ

ٱمَّابَعُدُفَانَ الْأَمْرَيَنَذِلُ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ كَقَطَرَاتِ الْمَطَرِ إِلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا قُسِمَ لَهَا مِنْ زِيَادَةٍ أَوُنُقُصَانٍ فَإِنْ رَأى آحَدُكُم لِأَخِيْهِ غَفِيْرَةً فِي آهُلِ أَوُمَالِ أَوْ نَفْسٍ فَلَا تَكُوْنَ لَهُ فِتْنَة فَإِنَّ الْمَرْء الْمُسْلِمَ مَا لَمْ يَغْشَ دَنَاءَةً تَظْهَرُ فَيَخْشَعُ لَهَا إِذَا ذُكْرَتْ وَيُغْرَى بِهَا لِنَامُ التَّاسِ كَانَ كَالْفَائِج الْيَاسِرِ الَّذِي يَنْتَظِرُ أَوَّلَ فَوْزَةٍ مِنْ قِنَاحِهِ تُوجِبُ لَهُ الْمَغْنَمَ وَيُزْفَعُ بِهَا عَنْهُ الْمَعْرَمُ و كَالْفَائِج الْيَاسِرِ الَّذِي يَنْتَظِرُ أَوَّلَ فَوْزَةٍ مِنْ قِنَاحِه تُوجِبُ لَهُ الْمَغْنَمَ وَيُرْفَعُ بِهَا عَنْهُ الْمَعْرَمُ و كَالْفَائِج الْيَاسِرِ الَّذِي يَنْتَظِرُ أَوَّلَ فَوْزَةٍ مِنْ قِنَاحِه تُوجِبُ لَهُ الْمَغْنَمَ وَيُرْفَعُ مِهَا عَنْهُ الْمَعْرَمُ و كَالْفَائِجُ الْيَاسِرِ الَّذِي يَنْتَظِرُ أَوَّلَ فَوْزَةٍ مِنْ قِنَاحِي تُوجِبُ لَهُ الْمَغْنَمَ وَيُرْفَعُ مِهَا عَنْهُ الْمَعْرَمُ و كَالْفَائِجُ الْيَاسِرِ الَّذِي اللَّهُ الْمَرِى عُنَا أَعْ وَالْعَائِهُ وَا عَنْ وَلَيْ الْمَعْدَاء الْمَعْنَ

" ہر شخص کے مقسوم میں جو کم یازیادہ ہوتا ہے، اسے لے کرفر مانِ قضا آسان سے زمین پراس طرح اتر تا ہے، جس طرح بارش کے قطرات، لہٰذاا گرکوئی شخص اپنے کسی بھائی کے اہل و مال دنفس میں فرادانی دوسعت پائے تویہ چیز اس کے لیے کہیدگی خاطر کا سبب نہ بنے ۔ جب تک کوئی مردمسلمان کسی ایسی ذلیل حرکت کا مرتکب نہیں ہوتا کہ جو ظاہر ہوجائے ، تو اس

<sup>[1]</sup> خطبے کی سند: اس خطبے کے بعض حصوں کو مرحوم کلینی '' نے کتاب کافی ،جلد ۵،ص۲۵ پراما<sup>م حسن</sup> مجتریٰ '' سے نقل کیا ہے اور اس کے بعض حصوں کو مصادر نہج البلاغہ کے مطابق نصر بن مزاحم نے (صفین ) میں اور ابنِ عبدر بہ نے عقدالفرید میں اور دمخشر کی نے ربیح الا برار میں شامل کیا ہے۔ کے تذکر بے سے اسے آنکھیں نیچی کرنا پڑیں اور جس سے ذلیل آ دمیوں کی جرائ بڑھے۔ وہ اس کا میاب جواری کی مانند ہے جو جوئے کے تیروں کا پانسہ چھینک کر پہلے مرحلے پر ہی الی جیت کا متوقع ہوتا ہے، جس سے اسے فائدہ حاصل ہواور پہلے نقصان ہو بھی چکا ہے، تو وہ دور ہوجائے۔ اسی طرح وہ مسلمان جو بردیانتی سے پاک دامن ہو، دواچھا ئیوں میں سے ایک کا منتظر رہتا ہے۔ یا اللہ کی طرف سے بلاوا آئے تو اس شکل میں اللہ کے یہاں کی نعمتیں ہی اس کے لیے بہتر ہیں اور یا اللہ تعالیٰ کی طرف سے ( دنیا کی ) نعمتیں حاصل ہوں تو اس صورت میں اس کے پاس مال ، اولا د، اس کا دین اور عزت نفس بھی برقر ار ہے۔ بے شک مال واولا ددنیا کی کھیتی اور ممل کے آخرت کی کشت زار ہے اور بعض لوگوں کے لیے اللہ ان دونوں چیز وں کو یکج اکر دیتا ہے۔"

خطبے پرایک نظر

اس خطبے کے پہلے حصے میں امامؓ نے لوگوں کے درمیان رزق اور روزی کی تقسیم کی طرف جواشارہ کیا ہے، وہ تدییرِ ا لہٰی کی ایک بنیا دہے۔اور پھر آگاہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگرتم میں سے کسی کو دوسرے پر برتر کی حاصل ہوجائے تو اس سے کینہ وحسد نہیں کرنا چاہیے (اور جب کوئی صاحبِ مال وثر وت ہوجائے تواسے مغروز نہیں ہونا چاہیے اور اپنے دین وایمان کو مال وزر پر قربان نہیں کرنا چاہیے ) اُس وقت لوگوں کو خلوصِ نیت اور شفّاف عمل کے ساتھ تمام ریا کاری اور بڑا پن دکھانے سے پر ہیز اور تقوی الہٰی کی طرف دعوت دین چاہیے۔

خطبے کے تیسرے حصے میں پچھا جتماعی مسائل کی طرف اشارہ فرماتے ہیں۔ ان میں سے من جملہ خاندان کے افراد کے درمیان رابطوں کا سلسلہ اورایک ہی قبلے کی طرف رخ کرنے والے اپنے درمیان ایک دوسرے کے ساتھ تعاون بڑھانے اور مشکلات سے مقابلہ کرنے کی طرف اشارہ بھی فرماتے ہیں اور اس مسلے کی تا کید کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ انسان کو اپنے رشتے داروں اور خاندان اور قریبی لوگوں سے میل جول میں بخل اور کنجو ہی نہیں کر فی چاہیے، کیوں کہ اگر ایسا کرے گانو وہ مشکلات کے وقت تنہارہ جائے گااور نا قابلِ تلافی نقصان اٹھانا پڑے گ

شرح وتفسير

مصلحت الہی کے آگے سرتسلیم خم

اس خطبے میں امامؓ ایک اہم مسلے کی طرف اشارہ فرماتے ہیں جوانسانی معاشر کے ومہذب بنانے اور آ رام وسکون پہنچانے میں بہت مؤثر ہے اوروہ میہ ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ بشر کی اجتماعی زندگی خود بہت بڑی برکتوں کا سبب ہے۔ اس بنا پر بیہ کہا جاسکتا ہے کہ مسائل علمی وصنعتی اور اجتماعی اعتبار سے بعض عمدہ اور اہم کا میابیاں انسانوں کونصیب ہوئی ہیں اور اسی کی روشنی میں وہ اپنی زندگی گز ارتے ہیں ۔ دوسری طرف ان تمام برکات کے ساتھا ہم مشکلات بھی وجودر کھتی ہیں، جن سے حص نہ ہونے کی صورت میں ممکن ہے کہ تمام مثبت آ ثار نابود ہوجا کیں ۔

من جمله ان میں سے ایک انسانوں کے درمیان استعداد اور شرائط جسمی ، روحی ، فردی اور اجتماعی اعتبار سے ہر جگہ فرق موجود ہے اور یہی چیزیں مادّی ومالی امکانات میں زیادہ فرق ڈالنے کے اسباب میں سے بھی ہیں۔ یہاں پر جوافر اد پیچ رہ جاتے ہیں وہ مختلف وسوسوں میں گرفتار اور منفی اثر ات میں مبتلا ہوجاتے ہیں ، اس صورت میں یادہ پانی میں کودکر یا کے ذریعے خود شی کی کوشش کرتے ہیں ، حلال وحرام کے حوالے سے ان کی آنکھیں اندھی ہوجاتی ہیں اور مادّی اعتبار سے خود سے آ گے نگل جانے والوں کے ساتھ شریک ہونے کی کوشش کرتے ہیں ، میدالیں آزمان کی آنکھیں اندھی ہوجاتی ہیں اور مادّی اعتبار سے خود پتانہیں ، یا دہ کلی جانے والوں کے ساتھ شریک ہونے کی کوشش کرتے ہیں ، میدالیں آزمانش وامتحان ہے کہ جس کے اختتام کا کوئی الٹھتے ہیں اور جلی طور پر مایوں ہو کر کام چھوڑ کر گو شذشینی اختیار کر لیتے ہیں ، اور ان کے دل میں حسد کی آگ کے شعلے بھڑک

دوسری طرف جس گروہ کوزیادہ فائدہ پہنچاہے ممکن ہے وہ لوگ بھی غرور و تکبر ، سرکشی جیسے مفاسد میں جوآ دمی کو بہت جلد ذلیل ورسوا کرتے ہیں ، مبتلا ہوجا نمیں ۔

ان تمام مفاسد کی روک تھام کے لیے آیات وروایات میں اس حقیقت کی طرف توجہ دلائی گئی ہے اور وہ میہ کہ میہ کی و زیادتی ایک ایسے حکیمانہ پروگرام کے ساتھ ہے جو خداوند متعال کی طرف سے اپنے بندوں کے لیے ترتیب دی گئی ہے اور میں چیز بغیر وجہ اور حساب و کتاب کے نہیں ہے میمکن ہے کہ اس تفسیم بندی کا راز ہم بندگانِ الہٰی کے لیے بہت سے امور میں پوشیدہ ہو، کیکن ہمیں جاننا چا ہے کہ جس چیز کو خداوند حکیم ورحمٰن ورحیم نے ہمارے لیے ترتیب دی گئی ہوجا عیں دائرے میں لے لیتا ہے اور تمام منفی اور غیر مہذب اثرات خود بخودختم ہو جاتے ہیں۔ اسی دلیل کی بنا پر مسئلۂ تسلیم و رضا بالخصوص رزق کی تقسیم کے حوالے سے روایات اسلامی میں مفصّل اور تا کید اً بحث کی گئی ہے۔

اس مقدم کے خلاصے کے لیے خطبے کی تغییر کی طرف پلٹتے ہیں اور کہیں گے کہ امامؓ بھی خصوصی طور پر خطبے کے اس حصے میں نفوس کی تربیت اور اجتماعی مفاسد میں سے اہم خرابیوں کے خاتمے کے لیے دقت کے ساتھ اسی معنی ومفہوم کی طرف تو جبد دلاتے ہوئے فرماتے ہیں:

«أَمَّابَعُلُ:فَإِنَّالُامُرَيَنُزِلُ مِنَالسَّبَاءِإِلَىالُاَرُضِ كَقَطَرَاتِ الْبَطَرِ إِلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا قُسِمَ لَهَا مِنْ زِيَادَةٍأَوُنُقُصَانٍ»

" بعد خداوند متعال کی حمد وثنا کے، جان لو! پر وردگار کی بخشتیں بارش کے قطرات کی ما نند آسان سے زمین پر نازل ہوتی ہیں اور ہر کسی کواس کے مقدر کے مطابق کم یا زیادہ حصہ ماتا ہے۔"

یہاں بارش کے قطرات کی جوتشبید دی گئی ہے سے بہت عمدہ تشبیہ ہے، کیوں کہ بارش کے چھوٹے چھوٹے زم قطرات تحکم الہی سے زمین کے مختلف حصوں میں نازل ہوتے ہیں ۔اوراسی طرح رزقِ الہی بھی پروردگا مِعالم کی رحمت و برکت سے انسانی حیات کوجلا بخشنے کے لیے نازل ہوتا ہے۔دونوں میں کمل فرق ہے۔

بارش زمین کے بعض حصوں میں اس قدر برشی ہے کہ ندی نالوں سے زیادہ مقدار میں پانی بہنے لگتا ہے اور بعض مناطق میں پورے سال میں بہت کم بارشیں ہوتی ہیں۔

> ٱڛۜڮ بعد حفرت امام على الله السَّفتَلُو بَنتِيج بَطور پرفرمات مِين: «فَإِذا رَاى أَحَدُ كُمُر لِآخِيْهِ عَفِيْرَةً <sup>[1]</sup> فِي أَهُل أَوْ مَالِ أَوْ نَفْسٍ، فَلَا تَكُوْ نَنَّ لَهُ فِتْنَةً»

خفید ق، خفر کا کے مادؓ سے سے کسی چیز کو چھپانے کے معنی میں لیا گیا ہے۔اس وجہ سے سر کے بالوں جو کند صوں اور کا نوں کو چھپادیتے ہیں،غفیرہ کہتے ہیں اور پر وردگار کا عفوودرگز رجو گنا ہوں کو چھپادیتا ہے،غُفر ان کہاجا تا ہے ممکن ہے

الا عفیرہ ، عفر کے ماد سے جاس کے معنیٰ ستر پوشی ہیں، ای لیے گناہوں کی بخشش اور چھپائے جانے اور عفود درگز ر پر اس کا اطلاق ہوتا ہے۔اور مال کی زیادتی بھی انسانی زندگی کے میشتر حصوں کوادر کہی عیوب بھی اپنے دامن میں چھپالیتی ہے۔اس لیےا سے «عفیرہ» کہتے ہیں۔

یہاں اس خکتے کو بیان کرنامقصود ہو کہ دنیا کا مال وثر وت معمولاً انسان کو غافل کرنے والا ہے، یہاں تک کہ انسان کواپنے عیوب نظر نہیں آتے ۔اورکلمہ بخفیرہ کے جومعنیٰ یہاں لیے گئے ہیں،وہ مال وثر وت کی کثر ت ہے۔

ضمناً! یہاں کلمۂ فتندامتحان کے معنی میں نہیں ہے، جب کہ بہت سارے موارد میں اسی معنی میں آیا ہے، بلکہ یہاں اس سے مرادایک الیی چیز ہے جو دھوکا وفتنہ وفساد کا سبب بنے اور وہ ایسے بڑے اثر ات اور منفی صفات ہیں، جو نہی دست افراد میں مال دارلوگوں کے مقابلے میں پیدا ہوتے ہیں۔مثلاً بغض وحسد اور نفرت و دشمنی وغیرہ۔ اِس کے بعد امامِ عالی مقامؓ نہی دست،صابر اور شاکر افراد کی دلجوئی کے لیے ایک مدلل مطلب کو بیان فرماتے ہیں:

 فَإِنَّ الْمَرُءَ الْمُسْلِمَ مَا لَمْ يَغْشَ دَنَاءَةً تَظْهَرُ فَيَحْشَعُ لَهَا إِذَا ذُكِرَتُ وَ يُغْرَىٰ بِهَا لِنَامُر
 النَّاس، كَانَ كَالْفَالِجُ اللَّاسِرِ اللَّالَنِ يَنْتَظِرُ أَوَّلَ فَوْزَةٍ مِنْ قِدَاحِهِ اللَّاتُ وَ يُغْرَىٰ بِهَا لِنَامُر
 النَّاس، كَانَ كَالْفَالِجُ اللَّاسِرِ اللَّالَنِ يُ يَنْتَظِرُ أَوَّلَ فَوْزَةٍ مِنْ قِدَاحِهِ اللَّاتُ وَ يُعْرَىٰ بِهَا لِنَامُر
 النَّاس، كَانَ كَالْفَالِجُ اللَّاسِرِ اللَّالَنِ يُ يَنْتَظِرُ أَوَّلَ فَوْزَةٍ مِنْ قِدَاحِهِ اللَّاتُ اللَّاسِ مَا الْمَعْدَمَ، وَ يُرْفَعُ
 بِهَا عَنْهُ الْمَعْرَمُ اللَّهُ الْمَعْدَمَ اللَّهُ عَرَى إِلَى الْمَاسُ اللَّهُ الْمَعْدَانِ الْمَعْدَمَ، وَ الْمَعْدَمَ اللَّاسِ الْعَلْمُ الْمَعْدَمُ الْمَعْ الْمَعْدَمَ الْمُعْدَمَ الْمَعْدَمَةُ مَا لَمُعْ عَمَا الْمَعْدَمَةُ الْمَعْدَمَةُ الْمَعْدَمَةُ الْمَعْدَمَةُ الْمَعْدَمَةُ الْمَعْدَمَةُ مَا لَعْ الْمَعْدَمَةُ مَنْ عَامَةُ الْمَعْدَمَةُ الْمَعْدَةُ مَنْ عَامُ الْمُعْدَمَةُ مَا الْعَنْ عَامَةُ الْمُعْدَمَةُ مَنْ عَامَةُ الْمَعْدَمَةُ الْمُعْدَمَةُ الْمُعْدَمَةُ مَا لَمُ عَنْتُ مَنْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَامَةُ الْمَعْدَةُ الْمَعْدَمَةُ عُرَى مَعْنَا لَعُنْهُ الْمُعْدَى الْحَاسُ الْعَامِ الْمُعْدَانِ الْمَعْدَةُ الْمَعْدَةُ الْمُعْدَعَةُ الْمُعْدَامِ الْحَاسُ الْعَامُ مُ عَامَةُ الْمُعْذَعَةُ الْمُعْدَامَةُ مُ الْعَامِ الْمُعْدَعَةُ الْمُعْذَعُ مُ الْعَامَةُ الْمُعْذَعَةُ مِنْ عَامَةُ الْمُعْدَامِ الْعَامَةُ مُعْتَقُولُ الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ الْحُلُقُلُ لُعُنْ الْمُ عُنْ عَامُ الْحَامُ الْحُلُولُ عَامِ مَنْ الْمُ عَنْ الْعَامُ الْعُنْ عَامُ الْعَامَةُ عُنْ الْعَامُ الْعَامَةُ عُنْ الْعَامُ الْعُنْعُ مُ الْعَامُ عَنْ الْعَامُ عُنْ الْعُنْ عَامُ مُ عَامَةُ مُعُنُ مُ الْحَاسُ مَا عَامُ الْعَامُ الْعَامُ الْعُنْ الْعُنْ عَامُ عُنْ الْعَامُ الْعَامِ الْ الْعَامُ الْحُلُولُ الْعَامِ الْعَامُ الْعَامُ الْعَامِ الْحَامُ الْعَامُ لُعَام عَامَ مَا مَا عَامُ الْعَامُ مَا عَامُ الْعَامِ الْعَامُ الْحَامُ مَ الْعَامُ الْعَامِ مَا عَامُ الْعَامُ مُ الْ الْعَامِ مَ مُ الْعَامُ الْعَامُ الْعُنْ الْعَامُ الْعُ الْعَامُ الْ الْعَامُ الْعَامِ مَ الْ الْعَامُ مُ الْعَامُ الْع

"پس جب تک کوئی مردمسلمان ذلیل حرکت کا مرتکب نہیں ہوتا جوظاہر ہوجائے تواس کے تذکرہ سے اسے آنکھیں نیچی کرنی پڑیں اورجس سے ذلیل آ دمیوں کی جرأت بڑھے۔وہ اس کا میاب جواری کی مانند ہے جوجوئے کے تیروں کا پانسہ چھینک کر پہلے مرحلے یر ہی ایسی جیت کی توقع کرتا ہے جس سے اسے فائدہ حاصل ہواور پہلے نقصان ہوتھی چکا ہوتو وہ دور ہوجائے۔"

وَ كَذَلِكَ الْمَرْءُ الْمُسْلِمُ الْبَرِى مُ مِنَ الْحِيَانَةِ يَنْتَظِرُ مِنَ الله إِحْدَى الْحُسْنَي يَنِ إِمَّا دَاعِيَ الله فَمَاعِنْ الله حَيْرُ لَهُ، وَإِمَّا رِزُقَ الله فَإِذَا هُوَ ذُوْ أَهْلِ وَمَالٍ، وَمَعَهٰ دِينُهُ وَحَسَبُهُ»

"اور جومسلمان امانتِ الہی میں خیانت نہیں کرتا، وہ خدا وند متعال کی جانب سے دوخو بیوں میں سے ایک کا منتظر رہتا ہے، یاتو وہ دعوتِ الہٰی کے قبول کرنے والوں میں سے ہے کہ اس کی عمر نیکیوں میں گزرتی ہے اور اس کا انجام بھی اچھا ہوتا ہے ایسی صورت میں ایسے اللہ جزائے خیر عطافر ما تا ہے جو اُسے سب سے بہتر ہے یا اس کے نتیج میں خداو سبح رزق اور اول د سے مالا مال کرلیتا ہے اور اسی میں اس کا دین اور شخصیت محفوظ ہے۔"

آ" «فالج "ماد وفلج ہے ہواور" مقامیس اللغة "میں اس کے دومعانی ہیں، ایک غلبہ اور کا میابی کے معنیٰ میں ہے، دوسرے دوچیز وں کے درمیان فاصلے کے معنیٰ میں آیا ہے۔ «صواح اللغة "میں بھی فتح وکا میا بی ہی بیان ہوا ہے اور خطب میں بھی ای معنیٰ میں آیا ہے۔
 " یا سر" یسر کے ماد ہے ہوار آسانی وسہولت کے معنیٰ میں آیا ہے «معنیٰ میں آیا ہے۔
 " یا سر" یسر کے ماد ہے ہوار آسانی وسہولت کے معنیٰ میں آیا ہے «معنیٰ میں آیا ہے۔
 " معنیٰ میں آیا ہے۔ «صحاح اللغة "میں بھی فتح وکا میا بی ہی بیان ہوا ہے اور خطب میں بھی ای معنیٰ میں آیا ہے۔
 " یا سر" یسر کے ماد ہے ہوار آسانی وسہولت کے معنیٰ میں آیا ہے «معنر دات میں کہا ہے کہ بے نیازی اور دولت ویز وت کے معنیٰ میں آیا ہے۔
 " معنیٰ میں آیا ہے۔ «صحاح اللغة "میں بھی فتح وکا میا بی ہی بیان ہوا ہے اور خطب میں بھی ای معنیٰ میں آیا ہے۔
 " معنی میں آیا ہے۔ «صحاح اللغة "میں بھی فتح ولی ای وردولت کے معنیٰ میں آیا ہے " معنیر ہولت کے معنیٰ میں آیا ہے " معنیر وات میں کہا ہے کہ بے نیازی اور دولت ویز وت کے معنیٰ میں ہے۔ اور جباں لوگ قسمت آزمانے اور جواکھیلنے کے لیے میں و سیة میں یا لیتے ہیں "میسر" کا اس پر اطلاق ہوتا ہے۔ خطب میں "یا سر" ہوخصوصی طور پر آیا ہے اور میں ویز ول کے درمیان فاصلے کے لیے معنی و سیتے ہیں یا لیتے ہیں "میسر" کا اس پر اطلاق ہوتا ہے۔ خطب میں "یا سر" ہوخصوصی طور پر آیا ہے اور موں کہ جن معنی میں "یا سر" ہوخصوصی طور پر آیا ہے اور موں وی معنی ہیں آیا ہے۔ جسمت آزمانی، جیت کے معنی میں ہو۔ سیتے ہیں ہوں جوڑ دیا جائے، اس کے اصل معنیٰ کسی کو فکست یا کسی چیز کو میں ہور دریا ہے اور اس کا معنیٰ معنی پغیر کھل کا تیر ہے لکا میں توں ہے۔
 میں دور دیا ہے در کر نا ہے اور اس کا معنیٰ میں کو قل میں ہوں ہوڑ دیا جائے، اس کے اصل معنیٰ کسی کو فکست یا کسی چیز کو عیں دیں در ہوں میں ہوں ہے۔
 میں میں دور دیا ہے در کر کر وی میں میں کی کو فکست یا کسی چیز کو میں در کر میں دور دی کی کرمیں کا تیر میں کہ کی کو فکست یا کسی چیز کو میں در کرمیں کی میں ہور دیا ہے در کرمیں کی میں کسی میں ہوں دیا ہے در کر کی ہوں کہ میں کہ میں ہوں دیا ہوں کہ میں ہوں دیا ہوں کہ میں ہوں دیا ہوں کہ میں کہ میں ہوں دیا ہوں کہ میں کسی کسی کرمیں ہوں دیا ہوں ہوں ہوں دی ہوں کہ میں ہوں دیا ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں دیا ہو

لیکن ان دونوں باتوں میں بڑا فرق ہے۔ "وَإِنَّ الْہَالَ وَ البَّذِينَ حَرْثُ اللَّٰذَينَ ، وَ الْحَمْلَ الصَّّالِحَ حَرْثُ "مال وثروت واولا داس دنیا کی تحقق ہے۔اور تقویٰ و پر ہیزگاری عمل صالح اور نیک کام آخرت کی تحقق ہے۔" "وَ قَدْ يَجْمَعُهُمَا اللَّهُ تَتَعَالَىٰ لِاَ قُوْمَامِ" "وَ قَدْ يَجْمَعُهُمَا اللَّهُ تَتَعَالَىٰ لِاَ قُوْمامِ" "خداوند متعال بھی کسی گردہ یا جماعت کو نعت ہائے دنیوی اور اُخروی دونوں سے ہم ہمند کرتا ہے۔" امامٌ دراصل اپنے اس پیندیدہ اور دل پزیر تجزیہ میں اس حقیقت کو بیان فرماتے ہیں کہ انسان کی زندگی اور بنتے ہیں۔وہ بُرائی کے لیے مثال بن کرا پی شخصیت لوگوں کی نظر میں بالکل گرا دیتا ہے۔ بنا برایں جب انسان یا ک رہے اور صاف ستخری زندگی گزار نے تو بلند وبالا تقذیروں میں سے ایک اس کے انتظار

بنابرایں جب انسان پاک رہے اورصاف تھری زندی تر ار سے تو بلند و بالا تعدیروں میں سے ایک اس کے انظار میں ہے۔ یا تو اپنی عمر کو نیک نامی کے ساتھ تمام کرتا ہے اور رحمت الہٰی کی طرف بے مثال انعام واکرام کے لیے دوڑ پڑتا ہے ، یا اس جہاں میں اپنی عمر کے کسی حصے میں مادّی انعام واکرام سے بہرہ مند ہوتا ہے اور دنیا وآخرت دونوں کی نعمات الہی سے مستفید ہوتا ہے۔

ابهمنكتهر

ن کی البلاغہ کے بہت سے مفسرین کوایک اہم خلتے نے اپنی طرف متو جبہ کیا ہے۔ وہ بیر کہ امام ملیلان نے فرمایا: ایک مؤمن چاہتا ہے کہ ہر حال میں کا میاب وخوشحال اور لطف ورحمت پر وردگار اُس کے شاملِ حال رہے، اسے "فیالج یا میر " سے تشبیہ دمی ہے بعض مفسرین نے اس تعبیر کو یوں سمجھا ہے کہ اس کے معنی ماہر جواری کے ہیں، جو پہلے مرحلے میں، می جی جاتا ہے، اس وقت بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کس طرح امام خدادند متعال کے سامنے راضی بہ رضا اور تسلیم رہے والے مونین کو اس قسم کے لوگوں سے تشبیہ دیتے ہیں، جو بڑے بڑے گنا ہوں میں مبتلا ہیں؟

امام نے مثالوں میں جن کلمات "قداح، فوز قا، مغند اور مغوم "سے استفادہ فرمایا ہے، ان پرغور وفکر کرنے سے یہ بات واضح وروش ہوجاتی ہے کہ یہاں کلمہ "یاس" سے مراد جواری نہیں ہے، بلکہ کسی خاص قسمت آ زمائی کی طرف اشارہ ہے، عربوں میں اس قسم کی قسمت آ زمائی سے فقراء کوفائدہ ہوتا تھا۔ نہج البلاغہ کے بعض شارحین کشاف میں دمخشری سے اس طرح فقل کرتے ہیں: "عرب والے جب اس مقابلے کے لیے نگلتے تصونو لکڑی کے دس تیر لیتے تھے، ان میں سے ہرایک کامخصوص نام تھا۔ اس کے بعدایک اونٹ خرید کرنح کر کے اس کے دس حص کرتے تھے، پھر اُن تیروں کو ایک تھیلی میں ڈال کر آپس میں خوب ملادیتے تھے، پھر ان میں سے ایک بااعتماد آ دمی تھیلی میں ہاتھ ڈال کر صرف سات تیروں کو (جن کے مختلف نام تھے) باہر نکا لنا تھا، ان کی ترتیب بیتھی ایک حصد، دو حصد، یہاں تک کہ ساتویں حصے کا نام لیتے تھے۔ سب سے بڑے حصے والے تیر کا نام تھا، ان کی ترتیب بیتھی ایک حصد، دو حصد، یہاں تک کہ ساتویں حصے کا نام لیتے تھے۔ سب سے بڑے حصے والے تیر کا نام د معلیٰ "تھا اور دوسری لکڑی کا کوئی حصہ نہیں ہوتا تھا۔ جن نے تیر نگلتے تھے وہ ایک طرف کھڑے ہوجاتے تھے اور قیمت ادا کر کے گوشت کا حصہ دوصول کرتے تھے، اس کے بعد جیتنے والے اپنے حصے کے تمام گوشت فقراء و مساکین کو دے دیتے تھے اور ذرقہ برابر بھی وہ اپنے گھروں میں نہیں لے جاتے تھے۔ بیان نے لیے بڑے فخر کی بات تھی ۔ "

یہ بالکل درست ہے بیکا م شرعی نقطۂ نظر سے جائز ہے، مگر بھی جوئے کوتشبیہ یے طور پر پیش نہیں کیا ہے، بلکہ امام ملیط درحقیقت یہ فرمانا چاہتے ہیں کہ جومونین راضی بہ رضائے لہٰی ہیں، ان کی مثال ان لوگوں کی طرح ہے جواپنی قسمت آ زمائی کے پہلے ہی مرحلے میں سب سے بڑا انعام جیت جاتے ہیں ،جس سے انہیں بڑا فائدہ ہوتا ہے اور اس مقابلے میں انہیں نہ سرمایہ لگانے کی ضرورت ہے اور نہ کوئی نقصان ہے۔

«قل اح» کی مثال جس کے معنی بغیر پھل کے تیر ہیں، اور «اُول فوذ ق» کی مثال کہ جس کے معنی بھی کسی نقصان کے بغیر زیادہ مال غنیمت کا ملنا، یہی معنی مناسب تر ہیں۔ جوئے کے کھیل میں ایسانہیں ہوتا کہ کوئی جواری پہلے ہی مرحلے پر جیت جائے اور کھیل فوراً ختم کردیا جائے بلکہ جوئے میں طویل بازیوں کے نتیج میں ہار جیت کا فیصلہ ہوتا ہے اور اس ابتدا کا انجام کسی کو معلوم نہیں ہوتا۔ ہم اس بات سے انکار نہیں کرتے کہ مکن ہے کمہ «میں یہ وسیع مفہوم رکھتا ہو کہ جس میں یہ قسمت آزمائی کی اقسام شامل ہوں، کیکن ایک بات یا درکھنا ضروری ہے کہ جوئے کے معنی اور کمہ میں کے معنی اور کہ میں ہوتا ہو کہ جس میں ہی جو قسمت آزمائی کی اقسام شامل ہوں، لیکن ایک بات یا درکھنا ضروری ہے کہ جوئے کے معنی اور کمہ میں کے معنی اور اس قسم ک کہا گیا ہے " میں "نہیں۔ بہر حال ایسے تمام کلمات اس قسم کی کی مذہت کے لیے آئے ہیں۔ آ

تكتهر

<sup>[[]</sup> شرح نیج البلاغہ بحقق خوئی،جلد ۳،ص۱۹۳، (مختصر خلاصے کے ساتھ) جوقد یم ترین شرح نیج البلاغہ میں سے ہے،معارج نیج البلاغہ،صفحہ ۱۱۰، میں اس مطلب کی طرف اشارہ ہوا ہے۔ <sup>[[]</sup> سورۂ مائدہ، آیت ۹۰ بتفسیر نمونہ،جلد ۵،ص ۸۸

کوشش کے ساتھ راضی بہر ضار ہنا

اللہ کے فیصلے پر راضی بہ رضا ہونا خصوصاً مادؓ ی فائد ے کے لحاظ سے انسان کوآ رام وراحت نصیب کرتا ہے اور سے اسے مال ودولت کے لالچ اور حرام طریقے سے کمانے والے مقابلوں میں شرکت اور گنا ہوں میں مبتلا ہونے ، بغض وحسد سے اور کینہ پر ور کی سے روکتا ہے، کیکن ممکن ہے کہ سے کہا جائے کہ بیا عنقا داور یقین کہ رزق خدا کی طرف سے معین ہے اور اس میں کمی زیادتی نہیں ہو کتی اور انسان کو اس تقسیم پر راضی رہنا چاہیے، انسان کو بے مملی کی طرف لے معین ہے اور اس میں صلاحیت ختم ہو جاتی ہے۔ وہ سے بہانہ بنا لیتا ہے کہ روز کی تو پہلے ہی تقسیم ہو چکی لہذا محنت اور جدد کا کوئی فائدہ نہیں۔ سے اقتصا دی امور، مادؓ کی پیشر فت اور فقر وفاقہ سے مقابلہ کرنے میں اس کو بیچھے رکھنے کا سب بتا ہے۔ لیکن ان دونکتوں کی طرف تو جہ دینے سے سے اعتراض بھی برطرف ہوجا تا ہے:

یہلا: اس قسم کی اسلامی تعلیمات اور اخلاقی تصیحتیں در حقیقت رکاوٹ (Speed Bracker) ہیں۔ دوسرے لفظوں میں یہ کہ لوگ اپنے اندرما ڈیات کی طرف جانے کے لیے طرح طرح کی سوچ رکھتے ہیں اور اقتصادی طور پر سرما یہ گزاری کے ذریعے زندگی کو بہتر بنانے کا بہت شوق رکھتے ہیں۔ اگر ان کے ماڈیات کی طرف بڑھنے کے عوامل کو قابو میں نہ رکھا جائے تو ان میں اتنی تیزی آ جائے گی کہ لوگ لالچ ، سرمائے کی بہتات اور اسے جع کرنے کی دوڑ میں تمام اخلاقی حدود کو توڑتے ہوئے آگے بڑھ جائمیں گے۔ اسی چیز کو حضرت امام زین العابدین مایش نے اپنی ڈر کھات میں بار کی مین سے بیان فرمایا ہے۔ آپنی نے ای فرمات میں بار کے میں جائیں سے بیان فرمایا ہے۔ آپ فرمات ہیں :

مَعَاشِرَ أَصْحَابِي أُوْصِيْكُمْ بِأَلاَخِرَةِ وَلَسْتُ أُوْصِيْكُمْ بِالسُّنْيَا ! فَإِنَّكُمْ بِهَا مُسْتَوْصُوْنَ وَ عَلَيْهَا حَرِيْصُوْنَ وَبِهَامُتَمَسِّكُوْنَ

"اے میرے دوستو! میں تمہیں ابدی زندگی کی سفارش کرتا ہوں اور دنیا کے بارے میں سفارش نہیں کروں گا، کیوں کہتم اس کی نسبت بہت زیادہ آگا، ی رکھتے ہو، اس کی طرف طمع سے لیکتے ہواور اس پر جھپٹ پڑتے ہو۔"<sup>11</sup> دومرا: تعلیماتِ اسلامی کے موارد میں مختلف آیات وروایات کوایک ساتھ رکھ کر کمل نتیجہ لینا چاہیے، کیوں کہ بنیادی

مسائل میں ایک آیت یا ایک حدیث سے آخری فیصلہ ہیں دے سکتے۔ایک طرف تو کسب رزق اور محنت مزدوری کے ذریعے رزقِ حلال حاصل کرنے پر بےحدز وردیا گیا ہے اور اس پر بہت ہی روایات ہیں، جب کہ دوسری طرف مقدراتِ الہی پر راضی

🗓 بحارالانوار، جلد ۵۷، ص۷۷

🗓 گلستان سعدی، باب سوّم، فضیلت قناعت

🗊 مسكن الفوائد، بنقل بحارالانوار، جلد • • ا، ص ۲۵

دوسراحصه

فَاحْذَرُوا مِنَاللهِ مَاحَنَّرَكُمْ مِنْ نَفْسِهِ وَاخْشَوْ لاَخْشَوْ لَا يَسَتْ بِتَعْنِيرٍ وَاعْمَلُوا فِى غَيْرِ رِيَاءٍ وَلَا سُمْعَةٍ فَإِنَّهُ مَنْ يَعْبَلُ لِغَيْرِ اللهِ يَكِلُهُ اللهُ لِمَنْ عَمِلَ لَهُ نَسْأَلُ اللهَ مَنَازِلَ الشُّهَدَاءِ وَ مُعَايَشَةَ السُّعَدَاءِ وَمُرَافَقَةَ الْأَنْبِيَاءِ.

«جتنااللّد نے ڈرایا ہے اُتنا اُس سے ڈرتے رہواور اُتنا اُس سے خوف کھاؤ کتم ہمیں عذر نہ کرنا پڑے عمل بے ریا کرواس لیے کہ جوشخص سی اور کے لیے عمل کرتا ہے، اللّہ اس کواسی کے حوالے کردیتا ہے۔ ہم اللّہ سے شہید وں کی منزلت، نیکوکاروں کی ہمدمی اورانہیا ؓ کی رفاقت کا سوال کرتے ہیں۔"

> صالحین کے مقام تک پہنچنے کاراستہ بت

خدا۔۔۔اس طرح ڈرو کہ جس طرح تمہیں ڈرنے کا تھم دیا ہے اور پنج پنج اُس ذات ۔۔۔ اس انداز میں خوف رکھنا چا ہے کہ کسی غیر معقول عذر خواہ تی کی ضرورت نہ پڑے۔۔اپنے اعمال کو دکھا وے اور مکر وفریب ۔۔۔ پاک رکھو، کیوں کہ جو کوئی خدا ک علاوہ سی اور کے لیے کام انجام دیتا ہے، خداوند متعال ا۔۔۔ اسی کے پیچھے لگا دیتا ہے، تا کہ اس ۔۔۔ کام کی مزدوری وصول کرے۔ ہم خداوند متعال ۔۔۔ دست بہ دعا ہیں کہ شہیدانِ راہ حق ، سعادت مندانِ اسلام اور پیغیبرانِ الہٰ کی ساتھ بیٹھنے والوں ساتھ ہمیں محقور فرمائے۔ آمین

شرح وتفسير

حضرت امام علی مدیسی اس خطیے کو جاری رکھتے ہوئے چنداخلاقی ہدایات فرماتے ہیں جوگز شتہ بحث کی بحمیل ہے۔ ı-«فَاحْنَارُوْامِنَ اللهِ مَاحَنَّارَ كُمْ مِنْ نَفْسِهِ» " خدا<u>س</u>تم اس طرح ڈرو! جس طرح تمہیں ڈرنے کا حکم دیا ہے۔" به مثال ممکن ہے اس آ بہ شریفہ کی طرف اشارہ ہو، جس میں فرما تاہے: «فَلْيَحْنَدِ الَّذِينَ يُخَالِفُوْنَ عَنْ أَمْرِ لاَأَنْ تُصِيْبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيْبَهُمْ عَذَابٌ آلِيُمُ®<sup>ِ [[]</sup>

🗓 سورهٔ نور، آیت ۲۳

🗓 سورهٔ آل عمران، آیت ۲۸ تل تعذیر، عذر کے مادؓ ہے ہے، یہاں پر عذر کے نہ ہونے کے معنیٰ کے لیے مناسب ہے۔ 🖾 سورهٔ فاطر، آیت ۲۸

جی ہاں! خداوند متعال کا خوف اور صرف گنا ہوں سے ڈرنا کا فی نہیں ہے، بلکہ ایسے اعمال بھی ہونے چاہئیں جو ہر قسم کی ریااور فریب کاری سے خالی ہوں۔

#### ريا:

یعنی اپنے نیک اعمال کودوسروں کودکھا نااور دوسروں کواپنی طرف متو جّہ کرانے کے لیےکوئی ایسا کا م انجام دینا جس میں دکھاوا ہو۔

#### شمعه:

وہ ہے کہ ایساعمل جوخدا کے لیے انجام دیتا ہو کمیکن کوشش میہ ہو کہ دوسر یکھی دیکھیں اور سنیں ، اس طرح دوسروں کی تو جّہ کا مرکز بن جائے۔ اگرخود میہ کام نہ کر یتو دوسروں سے سننے کی وجہ سے وہ خوش ہوتا ہے کہ میدلوگ میر کی تعریف و توصیف کرر ہے ہیں۔

دانشوروں کے درمیان بی مشہور ہے کہ «سمعہ " سے عمل باطل نہیں ہوتا الیکن اخلاقی لحاظ سے انسانی روح کی تذلیل ہوتی ہے اور ثواب اکارت اورعمل کی جز اخراب ہوتی ہے۔

حضرت اما معلی ملایتا اس عبارت میں ریا اور سمعہ کی نفی میں اور اس سے روکنے کے لیے ایک لطیف دلیل کا سہارا لیتے ہیں۔ فرماتے ہیں: "خدادند متعال صرف ایسیحمل کو پیند فرما تاہے جوخالص ہواور فقط اُسی کی ذات کے لیے ہو کمیکن اگر کسی غیر خدا کو اس میں شریک کرتے تو اللہ تعالی عمل کے نواب وجزائے لیے اسی شریک کے پاس بھیج دیتا ہے اور یقیناً شریک نواب وجزا دینے کی قدرت نہیں رکھتا ہے۔ پیغیبرا کرم ملاق تا پہ سے حدیثِ قدرتی کا یہ شہور مضمون نقل ہوا ہے جس میں اللہ تعالی فرما تا ہے :

أَنَا خَيْرُ شَرِيْكٍ وَ مَنْ أَشْرَكَ مَعِيَ شَرِيْكًا فِي عَمَلِه، فَهُوَ لِشَرِيْكِي دُوْنِي: لِإَنِّي لَا أَقْبَلُ إِلَّا مَا خَلَصَ لِيُ » <sup>[[]</sup>

«میں بہترین شریک ہوں ،لیکن اگر کسی نے اپنے عمل میں دوسروں کو میرا شریک قراردے دیا تو میں اس عمل کو شریک کے لیے واگز ارکردیتا ہوں ، کیوں کہ میں خالص عمل کے علاوہ کسی اور عمل کوقبول نہیں کرتا۔" اس خطبے کے آخر میں اما ٹم فرماتے ہیں: «نَسْأَلُ اللهَ مَنا ذِلَ الشُّهَدَاءِ و مُعَايَشَةَ السُّعَدَاءِ وَ مُوافَقَةَ الْأَنْبِيَاءِ»

🗓 منھاج البراعة ،جلد ۳،ص ۲۳۳ پر یہی صفمون امام صادق ؓ سے اور بحار الانو ار،جلد ۲۷،ص ۲۴٬۳ پر نقل ہواہے۔

" خدا وند متعال سے دعا گوہوں کہ شہیدوں ،سعادت مندزندگی گزار نے والوں اور پیغیرانِ الٰہی کے ساتھ الطحنے بیٹھنے والوں میں سے ہمیں قرار دے۔"

اس گفتگو میں امام حقیقة اللہ تعالیٰ کے نز دیک بہترین حسب ونسب کی قدر وقیت اور اس کی پیچان کرانا چاہتے ہیں تا کہ دوسر بے بھی اس کی پیردی کریں، وہ قیتی چیز ،اللہ کی راہ میں شہادت ہےاور وہ گو ہر، سعادت مند زندگی اور پنج بروٹ کے ساتھ ہم نشینی کرنا ہے۔اور یقیناً اللہ ان میں سے کوئی ایک بھی کسی کو بغیر حساب و کتاب نہیں دیتا۔ قر آن کریم فرما تاہے:

«وَمَنْ يُطْعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَ إِلَى مَعَ الَّذِينَ ٱنْعَمَر اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِبَّن وَالصِّدِيقِين

وَالشُّهَدَآءِوَالصَّلِحِیْنَ ، وَحَسُنَ اُولَ لِکَ رَفِیْقَاﷺ ذٰلِكَ الْفَضُلُ مِنَ اللَّهِ • وَ كَفی بِاللَّهِ عَلِیْمَاَ<sup>® !!</sup> "جوخداورسول کی اطاعت کرتے ہیں، وہ قیامت کے دن انہی سے ساتھ ہوں گے کہ جن پرخداوند متعال نے اپن تمام نعمتوں کو نازل کیا ہے، اور بچے لوگ، شہداء وصالحین ان کے اچھ ساتھی ہوں گے، بیخداوند متعال کی جانب سے ایسے اطاعت گزار بندوں نے لیے بہترین تحفے ہیں۔ اور اُسی کی ذات نے لیے ہی سز اوار ہیں کہ جوابے بندوں کی حالت سے اور ان کے اعمال کی نیتوں سے آگاہ ہے"۔

کلامِ امیرالمونین میں بیتین مرحلے آئے ہیں :ا۔شہادت ۲۔سعادت ۳۔ پیغیبروں کی ہمنشین۔ بیایک دوسرے کاعلّت ومعلول بھی ہوسکتاہے ، کیوں کہ شہادت ،سعادت کا سبب ہے اور سعادت پیغیبروں کے ساتھ ہمنشینی کا سبب بنتی ہے۔اس کے علاوہ ممکن ہے کہ بیآ ئندہ آنے والے حوادث اور آپٹ کی شہادت کی طرف بھی اشارہ ہو۔

نكتهر

عمل کی اہم ترین شرط خلوصِ نیت ہے شرک وبت پرتی کی بھی شاخیں ہوتی ہیں۔ان اہم ترین شاخوں میں سے چند "ریا،دھوکااور سمعہ ،فریب کاری ہیں:

ريا

رؤیت سے ہے، اس کے ظاہری معنی دکھاوا ، بڑا پن اور دوسروں کو اپنا کام دکھانا ہے۔ یعنی ریا کار کا مقصد میہ

🗓 سورهٔ نساء، آیات ۲۹، ۲۹

ہوتا ہے کہ دکھاوے کی عبادات اور نیکیاں انجام دے، تا کہ لوگ اس کی تعریف کریں۔ اس قشم کے لوگ در حقیقت مشرک ہیں، کیوں کہ وہ خدا کی خوشنودی کے لیے پچھن ہیں کرتے، بلکہ اپنی عرقت و آبر واور عظمت و و قار کولوگوں کے ہاتھوں داغدار کرنے کے لیے دے دیتے ہیں۔ فقط لوگوں کو دکھانے کے لیے اعمال بحالاتے ہیں۔

شمعه

اس کی دوتفسیریں ہوئی ہیں:

تفسيراول

بیر کہ انسان خدا کی خوشنودی کے لیےکوئی کام انجام دے،لیکن اس عمل کودوسروں تک پہنچانے کی فکر بھی کرتا ہے اور وہ سیس محصتا ہے کہ اس طرح وہ لوگوں میں قابلِ اعتبار ہوجائے۔ بیوہ ہی عمل ہے جوفقہا کے اعتقاد میں باطل نہیں ہوتا ، کیوں کہ اعمال کے انجام دینے کے بعد حاصل ہوا ہے،لیکن اس عمل کا ثواب یا کم ہوجا تا ہے یابالکل ثواب ہی نہیں ملتا۔

تفسيردوم

ی کہ انسان عمل شروع کرنے کے ساتھ ہی یہ چاہ کہ لوگ اس کے مل کے متعلق سنیں اور اس کی تعریف کریں۔ اس عمل میں اور ریا اور دھو کے ، میں کوئی فرق نہیں ہے ، سوا اس کے کہ ریا کاعمل وہاں انجام دیا جاتا ہے ، جہاں لوگ ا دیکھیں اور سمعہ میں عمل وہاں انجام دیا جاتا ہے جہاں لوگ اس کے عمل کے متعلق سنیں ۔ پس ان دونوں اعمال میں سے کوئی بھی پر وردگا مِعالم کی خوشنودی کے لیے انجام نہیں پاتا۔ اس صورت میں ممکن ہے سمعہ عمل کے باطل ہونے کا سب بن جائے ، کیوں کہ پی خلوص نیت سے بالکل خالی ہے۔

نیج البلاغد کی مذکورہ بالا نفاسیر سے سیسمجھ میں آتا ہے کہ ریا اور سمعہ دونوں ایک معنی میں بھی آسکتے ہیں۔ بہر حال، ریا وسمعہ دونوں عبادات واعمال الہٰی کے لیے بہت بڑی آفت ہیں ۔ کسی انسان کے عمل میں ریا وسمعہ بہت پیچیدہ طریقے سے داخل ہوتے ہیں ۔ قر آن مجید کی آیات اوراحادیث میں اس کی نسبت کٹی مقامات پر تنبیہ کی گئی ہے۔

ا – اہم ترین مفاسد میں سے پہلا اسعمل کااہم ترین مفسدہ ہیہ ہے کہا*س سے*تو حیدالہٰی کی رو<sup>ح خت</sup>م ہوجاتی ہےاورانسان کوشرک کے دوراہے پر کھڑا كرديتا ب، كيول كەخداكى توحيد افعالى بتاتى بى كەنۋاب وجزا، انعام واكرام، عزت وآبرو، وقار وتو قير وشخصيت اورروزى و رزق تمام چيزين الله كى ہاتھ ميں بين اوراس كے اراد بے سے انجام پاتى بين ، كيكن ريا اورد كھا وے كے ساتھ عبادت كرنے والے ان تمام چيز وں كوالله سے نہيں كسى اور سے طلب كرتے ہيں اور يو تعلم كھلا شرك ہے۔ روايات ميں آيا ہے كہ قيامت كے دن ہركى كاباطنى اسرار آشكاركيا جائے گا اور ريا كاروں سے مخاطب ہوكر كہا جائے گا: «يَا كَافِرْ، يَا فَاجِرْ، يَا خَادِرْ، يَا خَامِيرْ، حَبَطَ حَمَلُكَ و بَطلَ أَجْرُكَ، فَلَا خَلَاصَ لَكَ الْيوْمَر» " اے كافرا، اے فاسق!، اے عہد و پيان تو ڑ نے والے!، اے خسار سے ميں رہے والے! تيرا مُل ہوگيا

اوراجرونواب برباد ہو گئے اوراج تیرے لیے نجات کا کوئی راستہ ہیں۔ " 🔟

۲ - اہم ترین مفاسد میں سے دوسرا

ریاکاری اور سمعہ کی تباہ کاریوں کا دوسرا پہلویہ ہے کہ بیانسانی معاشر ے کے اجتماع میں اقسام مفاسد کے جنم لینے کامنیع وسرچشمہ ہے۔ ریاکار افراد ظاہر کی طور پر دکھاوے کے اعمال بجالاتے ہیں۔ باطن میں خصوع وخشوع اور خلوص نیت کی طرف کوئی اہمیت نہیں دیتے ۔ وہ اعمال ظاہر کی طور پر بالکل خصنوع وخشوع کے ساتھ انجام دیے جاتے ہیں ، عمر در حقیقت مفاسد سے بھر ے ہوتے ہیں۔ اجتماعات اور معاشرہ انسانی میں صرف ظاہر کی دکھاوا ہوتا ہے۔ حقیقت میں معاشر ے کے ساتھ الیے خیر و برکت کا جس طرح سرچشمہ ہونا چاہیے، اس کا دور دور تک پتانہیں ہوتا۔ ان کے افکار اور کا مصرف او پر کی سط ہوتے ہیں، گہرائی اور مضبوطی سے خالی۔ ان کا ہدف مثلا نماز وں کی تعداد، رکعات کی تعداد، روز ہے کی تعداد پر زیادہ تو جبر دینا ہے اور ان اعمال میں کیفیت کی اہمیت کی کوئی فکر نہیں کرتے۔ اس کا لاز مہ ہے ہیں معاشر ہوتا کے پر زیادہ تو جبر دینا ہے اور ان اعمال میں کیفیت کی اہمیت کی کوئی فکر نہیں کرتے۔ اس کا لاز مہ ہی ہوتا ہوتا ہے۔ میں معاشر ہوتی کی سطح میں تعداد میں ہوتا ہیں معاشر ہوتا ہے ہیں کا ہمیت کی ایمیت کی کوئی فکر نہیں کرتے۔ اس کا لاز مہ ہی ہوتا ہوتا ہے۔ میں معاشر اور احمال ہیں ہوتا۔ ان کے اوکار اور کا مصرف او پری سطح ہوتے ہیں، گہرائی اور مضبوطی سے خالی۔ ان کا ہدف مثلا نماز وں کی تعداد، رکعات کی تعداد، روز ہے کی تعداد، نیکیوں کی تعداد

آج کی اس مادی دنیا میں ، وہ ممالک جواپنی صنعت وحرفت ، مسائل کا سلیحا وًاور اقتصادی پروگراموں کواہمیت دیتے ہیں اور خلوص کے ساتھ اپنے اجتماع اور معاشرے کے لیے کام کرتے ہیں تو ان کے تما محصولات ظاہری اور باطنی دونوں اعتبار سے صحیح وسالم رہتے ہیں اور ادار بے خوب ترقی کی راہ پر گامزن رہ کر ہر کسی کو اپنے اعتماد میں لیتے ہیں ۔لیکن ریا کاری کے اداروں پرکسی کوکوئی اعتبار نہیں ہوتا۔ دیا اور مہم معہ کے بارے میں مطالب بہت زیادہ ہیں، اللہ نے تو فیق دی تو آئندہ بحثوں میں بیان کریں گے۔

🗓 وسائل الشيعة ،جلدا، ص • ۵

#### حصة سوّم

ٱيُّهَا النَّاسُ إِنَّهُ لَا يَسْتَغْنِى الرَّجُلُ وَإِنْ كَانَذَا مَالٍ عَنْ عِتْرَتِهِ وَدِفَاعِهِمْ عَنْهُ بِأَيْلِيهِمْ وَ ٱلْسِنَتِهِمْ وَهُمْ اَعْظَمُ النَّاسِ حَيْطَةً مِنْ وَرَائِهِ وَ ٱلَمُّهُمُ لِشَعَثِهِ وَ ٱعْطَفُهُمْ عَلَيْهِ عِنْدَ تَازِلَةٍ إِذَا نَزَلَتْ بِهِ وَلِسَانُ الصِّرُقِ يَجْعَلُهُ اللهُ لِلْمَرْءِ فِي النَّاسِ خَيْرٌ لَهُ مِنَ الْمَالِ يَرِثُهُ غَيْرُهُ.

"اب لوگو! کوئی شخص بھی اگر چہ وہ مال دار ہواپنے قبیلے دالوں اوراس امر سے کہ وہ اپنے قول وفعل سے اس کی حمایت کریں، بے نیاز نہیں ہوسکتا ہے اور وہی لوگ سب سے زیادہ اس کے پشت پناہ اور اس کی پر پیثانیوں کو دور کرنے والے اور مصیبت پڑنے کی صورت میں اس پر شفیق ومہر بان ہوتے ہیں۔اللہ جس شخص کا سچاذ کر خیر لوگوں میں برقر ارر کھتا ہے۔توب اس مال سے کہیں بہتر ہے، جس کا وہ دوسروں کو دارث بنا جاتا ہے۔"



لوگوں کا اصل سرمایہ

اس خطب کے پہلے مباحث میں حضرت امام علی مایش نے تنگ دست اور نا دار افراد کے لیے جو ہدایات فرمائی تھیں، ان کا ذکر ہوا کہ ان کی زندگی گزار نے کے طور طریقے کہیں اطاعتِ خداوندی اور اخلاقی اقدار سے انحراف کا سبب نہ بن جائیں۔ خطب کے اس حصے میں دولت مندوں اور بیسہ کمانے والوں کے بارے میں ہے اور امام ان کے لیے ضروری دستورات دیتے ہیں تا کہ معاشرے میں اعتدال برقر ارر ہے۔ سب سے پہلے انہیں اس بات کا شوق دلاتے ہیں کہ وہ اپن عزیز داقارب، ساتھ رہنے والوں اور ضرورت مندوں کی مددکریں اور داختے دلیل کے ذریع ان لوگوں کو اپنے مال دولت سے ضرورت مندوں کی مدد کی ترغیب دلاتے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں: «اَیُّہُا النَّاسُ إِنَّهُ لَا يَسُتَغْنِي الرَّ جُلُ وَإِنْ کَانَ ذَا مَالِ عَنْ عِتُرَتِهِ <sup>11</sup> وَ دِفَا عِهمْ عَنْهُ بِأَيْدِيْ پُھُر

المحترت، اہل لغت نے اسے کسی چیز کی بنیاد اور اصل کہا ہے، اور کبھی کا نٹے والے خوشہود ارپیے والے پودوں کو کہا چاتا ہے۔ کبھی عترت، صرف اولا دکو کہا جاتا ہے۔ لبلداعتر ت دست نے اللہ قوع ترین کہ تک تو کہ کہ کی تعامین کہ التعالی ہے کبھی عترت، صرف اولا دکو کہا جاتا ہے۔ البلہ قوع تک خوالے خوشہود ارپی خوالے دکھی عترت، صرف اولا دکو کہا جاتا ہے۔ لبلداعتر ت دار البلہ قوع ترین کہ تک تو کہ کہ تعالی کہ خوال دکھی عترت میں اللہ قوع ترین کہ تعامین کہ تعامین کر تک قوم کہ کہ تعالی کہا ہے کبلہ کہ تعالی کہ تعالی کہ تعالی کہ تعالی کہ تعالی ک \* میں اسی مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ (لسان العرب، صحاح، ومقا کیس اللغۃ)

وَأَلْسِنَتِهِمْ

"اےلوگو!انسان کتنا ہی نژوت مند کیوں نہ ہوجائے وہ اپنی قوم ،عزیز وا قارب اور ساتھ رہے والوں سے الگ ہوکرنہیں رہ سکتا۔ بیلوگ قول وفعل سے ان کا دفاع کرتے ہیں۔"

؞ۅؘۿؙؗؗؗۿۯٲۼڟؘۿڔٳڶڹۜٞٳڛڂؽڟةؖ۩ڡؚڹٛۅؘۯٳؽ؋ۅؘٲڵؠٞ۠ۿؙۿڔ<sup>ؗۜؗ</sup>ٵڸۺؘۼؿؚ؋<sup>ؚ</sup>ؖۊٲۼڟڡؙ۠ۿۿڔۼڶؽ؋ۼٮ۫ۘٮؘڬٳۯؚڶۼٟ ٳۮؘٳٮؘٛۯٙڵؿ۫ڔؚؠ؞

" بیلوگ اصل میں بیٹھ بیچھے ایک مضبوط گروہ ہے جوان کی پشت پناہی کرتا ہے۔ پریشانی اور مشکلات میں ان کی مدد کرتا ہے اور سخت ترین حالات کے دنوں میں سب سے زیادہ مہر بان رہتا ہے۔"

بی ہاں! انسان اپنی زندگی میں کبھی نشیب و فراز بہھی تلخ اور نا گوار حادثات اور کبھی سخت طوفانوں سے روبرو ہوتا ہے۔ کسی انسان میں اکیلے ان کے سامنے کھڑے ہوکر مقابلہ کرنے کی ہمت نہیں ہے۔ عقل وروایت اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ آرام کے دنوں میں انسان انہی دنوں کی فکر کرتا ہے۔ ان حالات میں اپنے عزیز و اقارب اور ساتھ رہنے والوں سے مدد ملے تو کتا بہتر ہے؟ جوان بڑے حالات میں بھی ان کی حمایت اور مدد کرتے ہیں ہیکن کیا اُن سے نیکی، ان ک مالی و معنوی مدداور ان کے مراتب کے لحاظ سے محبت و دوئتی کے یغیر بڑے وقتوں میں ان کی حمایت حاصل کی جاستی ہے؟ یہاں پر یہ بات یقین سے کہی جاسکتی ہے کہ ہر گرنہیں ۔ پس ہر انسان کو اپنی ماد تی حیثی ہوں کی حاصل کی جاستی ہو عنایات سے اپنے عزیز و اقارب اور ساتھوں کی محبت و دوئتی کے یغیر بڑے دونتوں میں ان کی حمایت حاصل کی جاستی ہو مالی و معنوی مدداور ان کے مراتب کے لحاظ سے محبت و دوئتی کے یغیر بڑے دونتوں میں ان کی حمایت حاصل کی جاستی ہو مالی و معنوی مدوار ان کے مراتب کے لحاظ سے محبت و دوئتی کے یغیر بڑے دونتوں میں ان کی حمایت حاصل کی جاستی ہو میں پر یہ بات یقین سے کہی جاسکتی ہے کہ ہر گرنہیں ۔ پس ہر انسان کو اپنی ماد تی حیثیت سے استفادہ کرتے ہوئے بخش و وظاہری سخت طوفانوں کے وقت وہ اکیلا نہ رہے ۔ بیہ درست ہے کہ دوسروں کے ساتھونی کی کے اور بھی فائد ے موجود ہیں «آلگو نُسَانُ عَیدِیْکُ الْکِر حُسَمانِ » انسان احسان کے غلام ہیں ، لیکن اس کام کے لیے انسان کے ساتھور ہے افراد سب سے زیادہ مقدم ہیں ۔ اس کے علاوہ یہ لوگر محبت و دوئتی کے لیے ہروقت تیار رہے ہیں۔

# قابل توخبه نكته

<sup>[1]</sup> حیط، اسم مصدر ہےاوراس کاماڈہ حوط ہےاور کسی چیز کے احاطہ کرنے کے معنی میں آتا ہے۔ یہاں حیط، حفظ ونگہداری کے معنی میں آیا ہے۔اور بعض نے کہا ہے کہ حیط ک" ح"فتح کے ساتھ مراقبت کے معنی میں ہے،"روح" کو سُرہ کے ساتھ حفظ کرنے کے معنی میں ہے۔ <sup>[1]</sup> شعث، پراگندگی اور پریشانی کے معنی میں آتا ہے۔ <sup>[1]</sup> شعث، پراگندگی اور پریشانی کے معنی میں آتا ہے۔ یہ کنتہ قابل تو جہ ہے کہ اگر حقیقت میں تمام معاشر ہے میں یہ دستور جاری ہوجائے تو مایوسی اور محرومیوں کا مقابلہ کیا جاسکتا ہے، کیوں کہ ہرخاندان اور قوموں کے درمیان سنجیدہ اور سلجھے ہوئے لوگ موجود ہوتے ہیں۔ اگر یہ لوگ اپنے خاندان والوں کے درمیان محبت ودوستی کو پھیلا دیں توعمومی طور پر مشکلات خود بخو د دُور ہوجا نمیں گی۔ انسان عام محروم افراد کی شاخت کی بذسبت اپنے خاندان والوں کو بہتر جانتے ہیں اور ان کی ہدایات وتبلیخ کو قبول کرنے کے لیے لوگ آسانی عام محروم افراد کی شاخت ہیں ۔ حضرت امام علی ملیشا ایک خط میں حضرت امام حسن مجتنی ملیشا سے اس بارے میں ایک جامع گفتگو میں فرماتے ہیں اور قو موں اور عزیز وں کے ساتھ رہنے کے نائد سے کی طرف تو جہد لاتے ہوئے اس طرح مشرح فرماتے ہیں اور

ٚۅؘٲٞػؙڔؚؗۿڔۼۺؽڒؾؘڮڹ؋ؘٳؚڂٛٞۿؗۿڔڿڹؘٳڂڰٵڷۜڹؚؽڹؚ؋ؾؘڟؚؽۯۅؘٲ۫ڞڵڰٵڷۜڹؚؽٳڶؽؚ؋ؾؘڝؽۯۅؘؽٮؙڰٵڵؖؾؿ ۣؠؚۿٵؾؘڞۅؙڵ؞<sup>ؚ</sup><sup>ؚ</sup>

" اپنی قوم و قبیلے اور ساتھ رہنے والوں کا احتر ام کرو، کیوں کہ بیلوگ تمہارے پر وبال ہیں ، جن کے ذریعے پر واز کرو گے، جو تمہاری ترقی کے ضامن ہیں اور یہی تمہارے اپنے ہیں ، جن میں تم پلٹ جاؤگے، دائیں اور بائیں باز وہیں ، جن کے ساتھ تم دشمنوں پر حملے کرو گے۔"

حضرت اس بعدایک لطیف دلیل کی طرف جاتے ہیں اور بااعتماد افراد کودیگر تمام افراد کی نسبت مالی مد دکرنے کی طرف ترغیب دیتے ہوئے فرماتے ہیں۔خداوند متعال انسان کودوسروں سے محبت اور نیکو کاری کی وجہ سے اچھے نام سے یاد فرما تا ہے: «وَلِسَمَانُ الصِّدُق يَجْعَلُهُ اللهُ لِلْمَدَء فِقِ النَّالِسِ خَدِيَّوٌ لَهُ حِنَ الْمَهَال بَدِر ثُهُ غَدِيُرُهُ »

" وہ نیک نامی جوخداوند متعال کسی انسان کولوگوں کے درمیان عطا کرتا ہے، اُس دولت مند کی سے کہیں بہتر ہے جو وہ ہرحال میں دوسروں کے لیے حچوڑ جائے گا۔" دوسر لےفظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ

نام نیکی گر بماند ز آدمی به کزو ماند سرای زرنگار بیمال وثروت کی طرف اشارہ ہے، اس میں ہے کوئی چیز بھی انسان کے ساتھ قبر اور قیامت میں ساتھ جانے والی نہیں ہے۔ اسے چھوڑ کرجانا پڑے گا۔ اور جب بیہ مال وثروت اس کے مرنے کے بعد وارثوں کے ہاتھ لگ جاتا ہے تو صاحب مال کوس سے بھلا دیتا ہے، لیکن ایک ایسی چیز ہے جوانسان کے مرنے کے بعد ارثوں کے ہاتھ لگ جاتا ہے تو اُس کاذکر فیر اور نیک نامی جولوگوں کی زبان پر ہر وقت رہتی ہے۔ جب بھی اس کا نام سنتا ہے خداوند متعال سے اس کی بخشن کی اور اس کے لیے طلب رحمت کی دعا کرتا ہے۔ بیا ہی شہر بنے والا ماد میں ومعنو میں ماہیہ ہے، جس کے کمانے کے طریقوں

🗓 پایان نامه، ۳۔

میں سےایک اہم طریقہ پروردگار کی دی ہوئی روزی اورنعتوں میں سےاسی کے راہ میں خرچ اور بندگان خدا کے قن میں عطاو

نكتهر

نىك نامى كى قدرو قيمت (لسان صدق) خطبے کے اس حصے میں امامؓ انسان کی نیک نامی کی ہمیشہ رہنے والے سرمائے کے عنوان سے توصیف فرماتے ہیں اورورثے میں رہ جانے والے مال پر اس کی اہمیت و برتر ی کو داضح فر ماتے ہیں ۔ قر آن مجید بھی اس مسلے کو بہت اہمیت دیتاہے،حضرت ابراہیٹم اپنی دعاؤں میںسب کی جنشن کے لیے پروردگار کےحضوریوں عرض کرتے ہیں: ۥۅؘاجْعَلٌ لِّيُ لِسَانَ صِلْقِ فِي الْأَخِرِيْنَ شَ» » پروردگارا! آئندہ آنے والی امّتوں میں میرے نام کو ذِکر خیر قرار فرما۔ 🕮 خداوند عالم انبیاءً کے سی دوسر ے گروہ کی طرف اشارہ کرنے کے بعد فرما تاہے: «وَجَعَلْنَالَهُمُ لِسَانَ صِلْقِ عَلِيًّاهُ» " ہم نے ان کے لیے آنے والی اُمّتوں کے درمیان نیک نامی اور بلند مقام عطا کیا ہے۔ <sup>۳</sup> 🗹

لسان

<sup>[[]</sup>سورهٔ شعراء، آیت ۸۴ <sup>[[]</sup>سورهٔ مریم ، آیت • ۵ ان موارد میں انسان کو یاد کرنے کے معنی میں ہے اور جب اس پر صدق اضافہ ہوجا تا ہے توخو بی کی وجہ سے لوگوں کے درمیان ان کی نیک نامی اور ذکر خیر کے معنی ہوتے ہیں۔ یقیناً بیہ مسئلہ کسی رسم ورواج کا مسئلہ اور آسان نہیں ہے، اس میں معاشر سے کے لوگوں کے لیے زیادہ فوائد موجود ہیں، جو درج ذیل ہیں:

ا - پہلا بیر کہ ہمیشہ رہنے والا باعثِ فخرعمل ہے، جب کہ مادی مال ودولت مرنے والے کے بعد اس کی پہلی نسل میں تقسیم ہو کرختم ہوجا تاہے۔

۲- دوسراییر که ذکرِ خیر اوراچهائی سے یا دکرنا ، انبیاءً واولیاء اللہ کی نسبت دورود وسلام بھیجنے کا سبب بنتا ہے اور عام آ دمی کی نسبت بندگانِ خدا کی طرف سے طلبِ مغفرت کا موجب بنتا ہے۔ بے شک میسب معنو کی اعتبار سے گہر اانژ رکھتے ہیں۔

۳ - بیمکن ہے کہان ایچھکاموں کی وجہ سے لوگوں میں بھی اچھائی کی عادت پیدا ہوجائے اور اس کی پیرو کی کرنے لگیں، اور معاشرے میں اس کی قدر و قیمت کی پیچان اور اہمیت بڑھ جائے اور اچھائی کے خلاف چیزیں معاشرے سے نابود ہوجا سی اور شہور روایت کی بنا پر «تمنْ مَتنَّ مَّ مَنْةَ تَحمّت نَتَةً کَانَ لَهُ مِثُلُ أَجْدِ مَنْ عَصَلَ جِھاً» <sup>[1]</sup> جو کوئی اپنے چیچھے اچھی رسم وروان ، سنت چھوڑ جائز اُس کا شارا جرونواب پانے والے ان افراد میں ہوتا ہے جو اچھا عمال بچا کا سے اپنے پی مہار میں ہوتا ہے جو ایک اُس کی شار ہے ہوئی میں جو می کی میں میں میں ہوتا ہے ہوا ہے ہوں ہے اور ای میں ہوتا ہے جو اُس کی میں بی معاشرے سے مہار میں موان ، سنت چھوڑ جائز واُس کا شارا جرونواب پانے والے ان افراد میں ہوتا ہے جو اچھا عمال بجالاتے ہیں۔ مہار میں درنسل ہمیشہ باقی رہنے والی عزت و آبرو، حیثیت اور شخصیت کا سر ما یہ ہے ۔ معاشرے میں ایس بہت سے

اٹھنے بیٹھنے کی وجہ سے وہ عام آ دمی بھی عزت واحتر ام اور مقام پالیتے ہیں۔ انٹھنے بیٹھنے کی وجہ سے وہ عام آ دمی بھی عزت واحتر ام اور مقام پالیتے ہیں۔

یہ «لسان صدیق یعنی ذکرِ خیر کے اجتماعی اورانفرادی اثراتِ معنوی میں سے پچھ حصے ہیں اور یقیناً انسان معنوی آثار کے حصول کے لیے قصدِ قربت کے ساتھ ایسے کا مانجام دے سکتے ہیں جواُن کے لیے ذکرِ خیر کا سبب بینیں۔

چو *تھ*ا حصتہ

و منها اَلَا لَا يَعْدِلَنَّ اَحَرُكُمْ عَنِ الْقَرَابَةِ يَرَى بِهَا الْخَصَاصَةَ اَنْ يَسُرَّهَا بِالَّذِى لَايَزِيدُهُ اِنْ اَمْسَكَهُ وَ لَا يَنْقُصُهُ إِنْ اَهْلَكَهُ وَ مَنْ يَقْبِضُ يَدَهُ عَنْ عَشِيرَتِهِ فَاِنَّمَا تُقْبَضُ مِنْهُ عَنْهُمْ يَدُّوَاحِدَةً وَ تُقْبَضُ مِنْهُمْ عَنْهُ اَيْ كَثِيرَةٌ وَ مَنْ تَلِنْ حَاشِيَتُهُ يَسْتَدِمْ مِنْ قَوْمِهِ الْهَوَدَّةَ. يحساس نطب كايك جزير:

🗓 وسائل الشيعه ، جلدا ۱، باب ۱۶، امر به معروف ونهی از منکر ، میضمون ان روایات میں بہت زیادہ فقل ہواہے۔

" دیکھو!تم میں سے اگر کوئی شخص اپنے اقربا کوفقر وفاقہ میں پائے توان کی احتیاج کواس امداد سے دور کرنے میں پہلو تہی نہ کرے،جس کے روکنے سے سیہ کچھ بڑھ نہ جائے گااور صرف کرنے سے اس میں پچھ کی نہ ہوگی، جوشخص اپنے قبیلے کی اعانت سے ہاتھ روک لیتا ہے۔تو اس کا تو ایک ہاتھ رکتا ہے۔لیکن وقت پڑنے پر بہت سے ہاتھ اس کی مدد سے رک جاتے ہیں۔جوشخص نرم خوہ وہ اپنی قوم کی محبت ہمیشہ باقی رکھ سکتا ہے۔"



خاندان کے تمام افرادایک دوسرے کے محافظ ہیں

خطبے کے اس آخری حصے میں حضرت امام علی مالیل نے ایک بار پھر لوگوں بالخصوص مونین کوایک دوسرے کے ساتھ اور اپنے رشتے داروں کی مدد کرنے کی طرف ترغیب اور شوق دلایا ہے اور تین طریقوں سے اس مسلے کوتا کید کے ساتھ بیان فرمایا ہے۔

#### بياناوّل

ۅڡڹۿٳ؞ٲٞڷٳڵٳؾۼٮؚڶڹۜٞٲؘٞۜۘػٮؙػؙؗۿڔؚؚؚۼڹؚٳڶڦٙۯٳڹڐؚؾڔؗؗؽ؋۪ٵٳڬ۬ڞٳڝٙڐٲٞڹؽڛؙڐۜۿٳۑؚڷؖڹؚؿڵٳڹۣؽؙ؇۪ٳؚڹ ٲٞڡؙڛؘػ؋ۅؘڵٳؾٮ۬ۊؙڞ؋ٳڹٲؘۿڶػ؋

آگاہ ہوجا ؤ! تم میں سے کوئی بھی اپنے رشتے داروں اور ملنے والوں کا محتاج نہیں ہونا چا ہے ،جس چیز کوتم دینے سے دریغ کرتے ہواس کی حفاظت سے اس میں اضافہ نہیں ہوتا اور تمہاری کنجوی اور بخل سے وہ نابود ہونے سے نہیں بچے گا۔ <sup>[1]</sup>

ا میمکن ہے اس کا اشارہ ان دو معنوں میں سے کسی ایک کی طرف ہویا تو اس کے جذبہ معنوی کی طرف اشارہ ہے کہ جو کوئی صاحب دولت ہواور شنہ داران سے محروم رہے تو اس کے مال میں اضافے کا سبب نہیں بذما، بلکہ انسان کے مال وا سباب اور زندگی سے برکت اٹھالی جاتی ہے۔ اس کے برعکس ، نادار و مفلس لوگوں کی مدد کرنے اور ان کی مختابتی کو دور کرنے سے پروردگاران کے مال وا سباب میں برکت عطا کرتا ہے اور ان کے ظاہری نقصان کو بہت جلدا پنے لطف کرم سے پورافر ما تا ہے۔

<sup>[1]</sup> خصاصہ، مقانیس اللغة میں پھاڑنے اور شگاف کے معنی میں آیا ہے، اور اسی مناسبت سے فقروفا قہ وناداری اور محتاجی دمفلوک الحال کے معنی میں بھی آتا ہے ، کیوں کہ بیا مورانسان کی زندگی میں شگاف پیدا کرتے ہیں۔ ۲- یاس کام کے ظاہری اور مادّی معنی کی طرف اشارہ ہے، کیوں کہ عزیز وا قارب اور دوسر ے غریب و مساکمین کی مشکلات بہر حال کسی نہ کسی طرح انسان کی طرف نتقل ہوتی ہیں اور اس کی روح اور اس کی فکر کوا پنی گرفت میں لے کر اسے ذہنی طور پر اذیّت دیتی ہیں۔ ان کی حیثیت اور عزّت و آبر وکو خطر ے میں ڈال دیتی ہیں اور ان کی بقایا زندگی کو مشکلات سے دوچار کر دیتی ہیں۔ ان کی حیثیت اور عزّت و آبر وکو خطر ے میں ڈال دیتی ہیں اور ان کی بقایا زندگی کو مشکلات سے دوچار کر دیتی ہیں۔ اور ان کی بقایا زندگی کو مشکلات سے دوچار کر دیتی ہیں۔ یہ اور پر اذیّت دیتی ہیں۔ ان کی حیثیت اور عزّت و آبر وکو خطر ے میں ڈال دیتی ہیں اور ان کی بقایا زندگی کو مشکلات سے دوچار کر دیتی ہیں۔ پس ان کی مدد کے لیے انسان کو جلدی کر ناچا ہے، اس لیے کہ اس سے آخرت میں ثواب اور دنیا و کی کاموں میں خیر و برکت اور عزت آبرو کے ساتھ زندگی جاری رکھ سکتے ہیں۔ حدیث مبار کہ میں آ یا ہے کہ حضرت علی قرمات و پر میں نی مدد کے لیے انسان کو جلدی کر ناچا ہے، اس لیے کہ اس سے آخرت میں ثواب اور دنیا و کی کاموں میں خیر و برکت اور عزت آبرو کے ساتھ زندگی جاری رکھ سکتے ہیں۔ حدیث مبار کہ میں آ یا ہے کہ حضرت علی قرمات ہے ہیں: خیر و برکت اور عزت آبر و کے ساتھ زندگی جاری رکھ سکتے ہیں۔ حدیث مبار کہ میں آ یا ہے کہ حضرت علی قرمات دیں دی میں س " اُلُبَدِ تَکَةُ فِنِیْ مَالِ مَنْ آ تَی النَّ کَاتَة وَ وَ اسَ ی الْہُ تَ مِینِ کی مدرک اور شرے دیں ، دی میں ت

بياندوّم

امامؓ فرماتے ہیں: انسان اپنے رشتے داروں اور خاندان والوں کی مدد کرنے سے کیوں آنکھ چراتا ہے، اگر بیرکام کرتے تو کیا اُسے بہت بڑے خسارے اور نقصان کا سامنا کرنا پڑے گا!!!

وَمَنْ يَقْبِضُ يَلَهُ عَنْ عَشِيْرَتِه، فَإِنَّمَا تُقْبَضُ مِنْهُ عَنْهُمُ يَكُوَاحِكَةٌ وَتُقْبَضُ مِنْهُمُ عَنْهُ أَيْهِ كَثِيْرَةٌ

جو شخص اپنے عزیز دل کی مدد سے ہاتھ روکتا ہے، وہ ان سے صرف ایک ہاتھ روکتا ہے، جب کہ اس کی وجہ سے بہت سے ہاتھ اس کی مدد سے رک جاتے ہیں۔کوئی عاقل انسان ایسا کا منہیں کر تا اور اس بات کے لیے تیار نہیں ہوگا کہ ایک معمولی فائد بے کی خاطر بہت بڑے فائد بے کو ہاتھ سے جانے دیے۔

بیانِ سوّم امامؓ ایک اور نکتے کی طرف اشارہ فرماتے ہیں «وَ مَنْ تَلِنْ حَاشِيَتُهٔ يَسْتَعِمْ مِنْ قَوْمِهِ الْمَوَدَّقَةَ جس نے اپنر شتے داروں کے ساتھ پُرمجبت اور زم روبیا پنایا، اس نے ان کی دوّتی اور محبت کواپنے ہمیشہ کے لیے خرید لیا۔" بہت سے افرا دکود یکھا گیا ہے کہ کو کی خاندان یا قبیلہ ان افراد کے درمیان موجود ہوتا ہے، مگر وہ اپنے تکبّر اور بخل کی وجہ سے ان تمام لوگوں سے دورر بتے ہیں ۔جس کی وجہ سے کل تک جو دوست ضے وہ آن ڈشمن بن گئے ہیں ۔ اگر نعمت

🗓 بحارالانوار،جلد ۲۷ - ۲۰ سا ۲

خداوندی کی نسبت شکرادا کرتے اور بحز وانکساری اور سخاوت کواپنے لیے اپناتے توان کی مہر ومحبت سے دور ہونے کی بجائے ان میں اضافہ ہوتا۔

### قابل توجّهامر

## تكتته

رشتے داروں کے ساتھ مضبوط بندھن کی برکات

اگر چہآیات وروایات میں صلمہ کرحی اور رشتے داروں کے ساتھ صحیح رابطہ برقر ارر کھنے کوایک وظیفہ الہی اور انسانی ذیتے داریوں میں سے ایک ذیتے داری بتایا گیا ہے ، اس کے بارے میں بتایا جاچکا ہے کہ خداوند متعال کے بتائے ہوئے طریقے سے اسے پورا کیا جانا واجب ہے ، کیکن بے شک اس الہی اور انسانی وظیفے کی انجام دہی کے ظاہری طور پر بھی بہت عظیم برکات ہیں کہ جن کی طرف خطبے کے آخری حصے میں بہت خوبصورت تعبیرات کے ذریعے اشارہ ہوا ہے۔

اہم ترین کام میہ ہے کہ انسان کو چاہیے کہ وہ اس رشتے کو مضبوط کرے اور غلطیوں کے ذریعے اس سے تعلق نہ توڑے نعمتوں کی فراوانی اور آ رام وراحت کے دقت انسان کو چاہیے کہ رشتے داروں کے ساتھ نیکی کرےتا کہ جب وہ کسی مصیبت ، بحران اور طوفان میں گرفتار ہوتو ہیلوگ اٹھ کر اس کی مدد کریں حقیقت سے ہے کہ زندگی کی تمام مشکلات سے لڑنا اور کامیاب ہونا ایک شخص کا کام نہیں ہے۔ جب بھی ایسے حالات پیدا ہوجا سی تو گروہی شکل میں لوگوں کو مدد کے لیے بلایا

جا تاہے۔اب ایسے وقت میں تواپنی قوم اور رشتے داروں سے بہتر کون ہوسکتا ہے؟ کہ جوایک دوسر ے کواچھی طرح جانتے بھی ہیں اورایک دوسر بے کے ساتھ مضبوط خونی رہتے کے بندھن میں بند ھے ہوئے ہیں۔ مگرافسوس! بہت سے افراد اور خاندانوں میں تیسر ی نسل تک پہنچتے پہنچتے رشتے داری کے سارے بندھن ٹوٹ کر بكصرحاتے ہيں اورخاندانی اہمیت دضرورت کو بھلا کرایک دوسرے سے دوری اختیار کر لیتے ہیں اور بعد کے کڑے وقتوں میں ا آنے والے بحت حادثات اور بلاؤں کے مقابلے میں دفاعی ہتت وجراً یہ ختم ہوجاتی ہے۔اس سلسلے میں جومثالیں روایات میں آئی ہیں، وہ یقیناًا بسے ہی مواقع کے لیے بیان کی گئی ہیں۔ حضرت امام جعفرصا دق ملايلة سے ايک حديث فل ہو کی ہے،فرماتے ہيں : ؞ڝؚڵٙةُ الرَّحِمَوَ حُسْنُ الْجُوَادِ، يَعْبُرَانِ الدِّيَارَ وَيَزِيْدَانٍ فِي الْاَعْمَادِ»<sup>ؚ</sup> "صله ُ رحی اوراینے رشتے داروں کے ساتھ تعلق رکھنے اور پڑ وسیوں کے ساتھ اچھائی اور مُسنِ سلوک سے پیش آنے سے گھروں اور شہروں کونٹی زندگی ملتی ہےا درلوگوں کی عمر یں طویل ہوجاتی ہیں۔" حضرت امام محمد باقر ملايلا سے ایک روایت نقل ہوئی ہے،فر ماتے ہیں : «صلَةُ الْأَرْحَامِ وَحُسْنُ الْجَوَارِ، زِيَادَةٌ فِي الْأَمْوَالِ» "صله ُ رحم اوراینے ہمسایوں سے حسن سلوک کاروبار میں برکت اوررزق میں اضافے کا سبب بنتی ہے۔" <sup>ت</sup> ایک اور حدیث میں امام محمد باقر ملایشان فے فرمایا: «صِلَةُ الْأَرْحَامِ تُزَكِّى الْآعْمَالَ وتُبْمى الْأَمْوَالَ وتَدُفَعُ الْبَلُوى وَتُيَسِّرُ الْحِسَابَ وَتُنْسِئُ فِي الْاَجَلِ" " سلبۂ رحم انسان کے اعمال کوثمر آور کر دیتی ہے اور مال و دولت میں اضافہ، بلا وّاں کو ان سے دور اور قیامت میں حساب د کتاب آسان اور موت کوان سے ٹال دیتی ہے۔" اس کے برعکس رشتے داروں سے قطع رحم اور رشتے ناتے تو ڑنے کی وجہ سے دنیا میں انسان کی زندگی ایک دردنا ک عذاب ہے گز رتی ہےاورآ خرت میں بنخت عذاب کامستحق قراریا تاہے۔اس بحث کو پیغمبرا کرم سلین 🚓 کی حدیث مبار کہ کے ساته مم كرت بي، آي فرمايا:

۲۰۱۲ بحارالانوار، جلد ۲۷ می ۹۷
۳۰ جارالانوار، جلد ۲۷ می ۱۱۱

·أَخْبَرَنِيْ جِبْرَئِيْلُ إِنَّ رِيْحَ الْجَنَّةِ تُوْجَلُ مِنْ مَسِيْرَةِ أَلْفِ عَامٍ مَا يَجِدُهَا عَاقٌ وَلاقاطِعُ رَحِمٍ ۅ*ؘ*ڵٳۺؘؽڂٞۘۯؘٳڹ؞<sup>ؚ۩</sup> " جبراً ئیلؓ نے مجھےخبر دی ہے کہ بہشت کی خوشبوا یک ہزارسال کے فاصلے سے آتی ہے کمیکن تین گروہ ایسے ہیں جو المستجهى محسوس نهيس كمرسكتم ا-و پخص جوماں باپ کی طرف سے عاق ہو گیا ہو۔ ۲ - دە څخص جواپنے رشتے داروں سے قطع تعلق کرےاورصلہ کر تم تو ڑے۔ س<sub>ا</sub>\_\_وہ یوڑ ھانتخص جوز ناجیسی بدکاری میں مبتلا ہو۔" مذکورہ بالامثال بہت اہم معانی کی حامل ہے۔اس کامفہوم یہ ہے کہ بیزنین گروہ نہصرف بہشت میں داخل نہیں ہوں گے، بلکہ ہرگزاس کے نز دیک بھی نہیں ہو سکیں گے۔ ممکن ہے یہاں بیہ یو چھاجائے کہ بیصلہ 'رحم کیا چیز ہے؟ اس سے مرادیہ ہے کہ آپس میں پیار دمحبت برقراررکھوا در مشکلات کے دفت ایک دوسر ہے کی مدد کرو۔ اور ایک دوسر ہے کے حالات سے باخبر رہو، انسان جس قشم کے حالات سے دوجارہو،ایپ کے مطابق اس کی مدد کرنے کی کوشش کرو۔مثال کے طور پر بعض مرتبہ کوئی مسّلہ ایک سلام کرنے با ٹیلیفون کرنے سے حل ہوتا ہے تواس مسئلے کواسی طرح سے حل کریں۔ اميرالمومنين سے ايک حديث ميں آيا ہے، آب فرمايا: «صِلُوْا أَرْحاَمَكُمُ وَلَو بِالتَّسْلِيُمِ» " اینے رشتے داروں سے صلبۂ رحم برقر اررکھو، اگر چیا یک سلام کے ذریعے سے ہی کیوں نہ ہو۔" صلہ ُ رحم کی اہمیت اور مادّ ی اورمعنوی لحاظ سے اثرات کے بارے میں خدانے چاہا تو مناسب موقع پر کچھاور مطالب بھی بیان کریں گے اِن شاءاللّٰد۔ اس خطیے کے آخر میں علّامہ سیّدرضیؓ مزید توضیح کرتے ہوئے فرماتے ہیں : "الغفيرةهاهنا،الزيادةوالكثرة;منقولهم للجمع الكثير:الجمر الغفير،والجماءالغفير. ويروى عفوةمن أهل أومال والعفوة: الخيار من الشيء. يقال: أكلت عفوة الطعام. أي: خياره.

> 🏾 معانی الا خبار بقل از بحارالانوار، جلد اے ،ص ۹۵، حدیث ۲ ۳ اصول کافی بقل از بحارالانوار، جلد اے ،ص ۲۶ ا

و ما أحسن المعنى الَّنى أرادة (عليه السلام) بقوله: ومن يقبض يدةعن عشيرته... الى تمامر الكلام; فأن الممسك خيرة عن عشيرته انما يمسك نفع يد واحدة، فأذا احتاج الى نصر تهم، و اضطر الى مرافدتهم، قعدوا عن نصرة، و تثاقلوا عن صوته، فمنع ترافد الايدى الكثيرة، و تناهض الاقدام الجمة»

ستیدر ضی فخر ماتے ہیں:

یہاں پر ؓ المحفید ق<sup>ی</sup> اہل اور مال کے معنی میں ہے۔ اور عفوہ کسی شے کے عمدہ اور منتخب حصے کو کہتے ہیں۔ جیسا کہ کہاجا تا ہے ؓ آگلت حقّوۃ الطّعامِر » یعنی میں نے عمدہ اورلذیذ کھانا کھایا۔ امامؓ اس جملے میں ؓ وَحمن یقّد خَسنِ سلوک نہیں عَشْدِيدَ تِنِهِ» سے لے کر آخری جملے تک بہترین مطالب کی طرف اشارہ فرماتے ہیں ، کہ جو شخص اینے قبیلے سے کُسنِ سلوک نہیں کر تا تو اس نے ایک ہی ہاتھ کی منفعت کوروکا۔ لیکن جب ان کی امداد کی ضرورت پڑے گی اور ان کی ہمد دی اعانت کے لیے لاچار و مضطر ہوگا تو وہ ان کے بہت سے بڑھنے والے ہاتھوں اور الحصنے والے قدموں کی ہمدردیوں اور چارہ سازیوں سے

چوبیسوا**ں**خطبہ

وَهِى كَلِمَةٌ جَامِعَةٌ لَهُ، فِيْهَا تَسُوِيْخُ قِتَالِ الْمُخَالِفِ، وَ النَّعُوَةُ إِلىٰ طَاعَةِ اللهِ، وَ التَّرَقِّ فِيْهَا لِضَمَانِ الْفَوْزِ»

۔ بیایک ایسی جامع گفتگو ہے کہ جسے امامؓ نےلوگوں کواللّہ کی اطاعت اوراس کی راہ پر چلنے والوں کی نجات وکا میابی سے سلسلے میں ارشاد فرمایا ہے۔

وَلَعَمْرِى مَا عَلَى مِنْ قِتَالِ مَنْ خَالَفَ الْحَقَّ وَ خَابَطُ الْعَيَّ مِنْ إِدْهَانٍ وَلَا إِيهَانٍ فَاتَّقُوا اللهَ عِبَادَ اللهِ وَفِرُّوا إِلَى اللهِ مِنَ اللهِ وَ امْضُوًا فِي الَّذِي نَهَجَهُ لَكُمْ وَقُوْمُوا بِمَا عَصَبَهُ بِكُمْ فَعَلِقٌ ضَامِنٌ لِفَلْجِكُمُ آجِلًا إِنْ لَمْ تُمْنَحُوْهُ عَاجِلًا.

" مجتحابین جان کی قشم ! میں حق کے خلاف چلنے والوں اور گمراہی میں بھٹلنے والوں سے جنگ میں کسی قشم کی رعایت اور سُستی نہیں برتوں گا۔ پس اے اللہ کے بندو! اللہ سے ڈرواور تفتو کی اختیار کرو! اور اُس کے غضب سے بھاگ کراس کے دامن رحمت میں پناہ لو! اللہ کی دکھائی ہوئی راہ پر چلواور اُس کے عائد کر دہ احکام کو بجالا ؤ۔ اگر ایسا کرو گے توعلی تمہاری نجات اور کا میابی کا ضامن ہے۔ اگر چیہ آج تم اس تک نہیں پہنچہ ہوتو وہ وقت جلد آنے والا ہے۔"

خطبے پرایک نظر

امامؓ اس خطیمیں حق کے خالفین پرشدیڈم وغصے کا اظہار فرماتے ہوئے اپنے مضبوط ارادے کے سبب ان کے ظلم وستم اور جنگ میں منافقتوں کے مکروفریب کا پر دہ چاک کرتے ہیں اور سیاسی اور حق وعد الت کے خلاف ان کی سازشوں پر سخت سرزنش کرتے ہیں۔ اس کے بعد آپؓ نے اپنے پیروکاروں کو سمجھا کر اپنے ساتھ چلنے پر آمادہ کیا۔ بعض اس چیز کے معتقد ہیں کہ بیان لوگوں کی باتیں ہیں جنہیں حضرتؓ سے سی گلہ تھا کہ آپؓ اپنے مخالفین کے خلاف کو کی اقدام کیوں نہیں کرتے اور پچھلوا ور پچھدو کی بنیاد پران کو کیوں نہیں منواتے ؟ امامؓ یہاں پر واضح فرماتے ہیں کہ میں اس قشم کے معاملات نمٹانے والوں میں سے نہیں ہوں۔



سازش کرنے والوں میں سے ہیں، بلکہ میں زمانہ شاس ہوں امام اس خطبے کے پہلے جملوں میں حق وصدافت کی مخالفت کرنے والوں کے ساتھ جنگ کا عزم، پختدارادے کو واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں: وَلَحَمْدِي! لَكَامَا عَلَى حِنْ قِتَالِ مَنْ خَالَفَ الْحَقَّ وَ حَابَطَ الْعَتَى، حِنْ إِدْهَانٍ اللَّا وَلَإِ إِيْهَانٍ اللَّا

مجصابی جان کی قسم ! میں حق کے خلاف چلنے والوں اور گمراہی میں بیٹلنے والوں سے جُنگ میں کسی قسم گی رعایت اور ستی نہیں برتوں گا۔ان دونوں مثالوں میں فرق جوظاہر ہے، جیسے فرماتے ہیں " خالف الحق" و " خابط النی " پہلا جملہ: خصوصی طور پر جان بو جھ کر حق کے خلاف چلنے والوں کی طرف اشارہ کررہا ہے۔ دومراجملہ: نادانی و جہالت اور نلطی و گمراہی کی بنا پر حق کی مخالفت کرتا ہے۔ «ا**دھ**ان» کی مثال چچ گیری وغلط بیانی اور " ایہان " سست کرنا، بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ مید جنگ نہ کرنے

کے اسباب میں ہیں۔ یا دشمن کے ساتھ سازش کرنا یا اپنی بز دلی اور کمز وری کا اظہار کرنا اور کیوں کہ ان دونوں عوامل کا ذاتِ امامؓ سے کوئی واسط نہیں ،الہٰ ذاحق کی مخالفت کرنے والوں سے ان کی جنگ قطعی اور دشمنانِ اسلام کے ساتھ دوستی ممکن نہیں ہے۔

الآمانوذازمفاح السعادة فی شرح نیج البلاغہ
الآمانوذازمفاح المحال میں لیج میں المحال کے بیان کو فتح سے ساتھ کہے گا یہاں پر العمر می کا مبتداء وخبر دونوں محذوف ہوگا۔ اصل میں لیج مری ،عمر می محتی ہوگا بیج میں آہ تا ہے۔ جب تحمر عین کو فتح سے ساتھ کہے گا یہاں پر العمر می کا مبتداء وخبر دونوں محذوف ہوگا۔ اصل میں لیم میں المحال میں لیم میں المحال میں لیم میں المحال میں معاد کا قدم میں المحال میں لیم میں المحال میں محتی ہوگا بیج الی حال کا قدم ، محتی البحرین میں اس کے بارے میں سوال الثلاث کے کہ صطرح قرآن مجید میں غیرخدا کی قدم کھا کی گئی ہے ، عین ضعمہ کے تو اس کا معنی ہوگا بیجھا پنی جان کی قدم ، محتی البحرین میں اس کے بارے میں سوال الثلاث کے کہ صطرح قرآن محتی میں غیرخدا کی قدم کھا کی گئی ہے ، عین ضعمہ کے تو اس کا معنی ہوگا بیجھا پنی جان کی قدم ، محتی البل کے المری میں اس کے بارے میں سوال الثلاث کے کہ صطرح قدا کے قدم کی حکم کی جاتی کہ کھا کی جاتی کے حال کی ہوں ہے ، بلد قدم کی شکل ہے یا اس کے اندر میہ پوشیدہ ہے (یو اصرف خدا کے واحدو کیتا کی کھائی جاتی ہے جوالہ میں ہے: کہ میت محقق تو تربل کی عطافر مائی ہے ہے ، کہ معنی کی شکل ہے یا اس کے اندر میہ پوشیدہ ہے (یو اصب عمری وعرک) اُس ذات کی قدم جس نے محصول ورز کی عطافر مائی ہے ۔ روادھ ہوں ہوں ہوں ہوں ہے معنی ہوں کہ ہے کہ معنی میں الائے ہوں کرنے کے معنی میں آ تا ہے۔

المحلمات قصار، ١١٠
المات قصار، ١٩٠

اس کی نعمت کی طرف چلے آؤ۔

یہ مثال توحید افعالی کی طرف ایک لطیف اشارہ ہے، کیونکہ انسان اس دنیا میں جن مشکلات کا سامنا کرتا ہے، وہ اس کے اپنے اندال و آثار کا متیجہ ہوتی ہیں جو خدا وند متعال نے اُس کے لیے قرار دی ہیں۔ پس گھبرانے کی ضرورت نہیں، کیول کہ مشکلات بھی اسی کی طرف سے ہیں تو دوسری طرف سے مجازات بھی اسی کی طرف سے ہیں۔ لہٰ داان مشکلات کے لیے انسان کے پاس سوائے اُسی ذات کی طرف بھا گنے کے کوئی اور راہ نہیں ہے، کیوں کہ «لا کمؤ قریر فی الو محود دائلہ » ہر خیر و برکت اور نجات اُسی کی طرف سے جن تو دوسری طرف میں کہ کی میں مشکلات کے لیے انسان کے پاس سوائے اُسی ذات کی طرف بھا گنے کے کوئی اور راہ نہیں ہے، کیوں کہ «لا کمؤ قریر فی الو محود دائلہ » ہر خیر و برکت اور نجات اُسی کی طرف سے بی تو دوسری طرف بھا گنے کے کوئی اور راہ نہیں ہے، کیوں کہ «لا کمؤ قریر فی الو محود دائلہ » ہر خیر و برکت اور نجات اُسی کی طرف سے بی تو دوسری طرف بھا گنے کے کوئی اور راہ نہیں ہے، کیوں کہ «لا کمؤ قریر فی الو محود دائلہ » ہر خیر و برکت اور نجات اُسی کی طرف سے بی دور اُسی کی طرف بھا گنے کے کوئی اور راہ نہیں ہے، کیوں کہ «لا کمؤ قریر فی الو محود دائل کی ہوں ہو اللہ ک برکت اور نجات اُسی کی طرف سے میں میں میں میں اُسی کی میں ہوں ہوں جو اللہ کے غیاد و خود راگ اللہ » سر خیر ہو ہوں میں فرما تا ہے : «و ظنت کو ا آُن لا م م لَج آُ مِن اللہ و اللہ الی ہو ، سی جان چا ہے کہ کوئی پناہ گاہ خدا کی بارگا ہ کے علادہ م ہیں۔

ايك عمره نكته

انسان کی مختصرز ندگی میں بیرعمدہ بات ہے کہ جب وہ سی شخص یا چیز سے خوف وحشت کرتا ہے تو وہ سی دوسر شے شخص یا چیز کی پناہ ڈھونڈ تا ہے، لیکن خداوند متعال کے بارے میں ایسانہیں کہ اس کے عذاب سے بیچنے کے لیے کسی دوسرے کے پاس پناہ ڈھونڈ بے اور وہ اسے پناہ دے، بلکہ حکم پروردگار بیہ ہے کہ جب کوئی اپنے گنا ہوں کی وجہ سے عذاب سے ڈ ریتو اسی ذات کی پناہ میں آئے ۔کیا خدائے رحیم وہ ہربان کی طرح کوئی ایسا ہے جو مجرم کو پناہ دے؟ میں ایسا درس ہے جسے تو حید افعالی نے جمیں دیا ہے اور خداوند متعال کی جانب سے برکت و حرکت کی اہمیت سے دوشت کرتا ہے تو حید

اللدتعالى ہر طریقے سے ناموں اورصفات کے ذریع ہمیں دعوت دیتا ہے کہ اس کی پناہ میں آئیں۔ اگرکوئی اللہ کے غیظ دغضب سے ڈرتا ہے تو اُس کی رحمت دعفو میں پناہ لے، اگر عدلِ اللہی سے خوف زدہ ہے تو اُس کے فضل دکرم میں پناہ لے۔ ہم حال! معلوم ہوتا ہے کہ یہ جملہ سورہ ذاریات سے لیا گیا ہے اور پیغیبرا کرم کی زبان مبارک سے کلام فرمایا ہے: «فَفِرُ قُوْ اِلَى اللَّهُ اِنِّى لَکْھُ مِنْهُ نَنِ يُوْ شَبِيْنَ» <sup>الل</sup>َّا تو خدا ہی کی طرف بھا گومیں تم کو یقینا اس کی طرف سے تھلم کھلا ڈرانے والا ہوں۔" تیسری تھیجت: تیسری ہدایت میں آپ نے فرمایا:

> <sup>™</sup> سورهٔ توبه، آیت ۸۱۱ <sup>™</sup> سورهٔ ذاریات، آیت ۱۵۱

🗓 عصب کاماڈہ عصب ہے، بیدوہی چیز ہے جوجسم کی تمام ہڑیوں اور حصوں کو آپس میں جوڑ ےرکھتی ہے۔

91

جب انسان آزاد ہوتوان وظائف پڑل کرے۔ حضرت امام علی مدیسًا خطبے کے آخر میں اپنے اصحاب اور باوفا ساتھیوں کی ہمت بڑ ھاتے ہوئے جنگ میں حتمی فتح کی خوش خبری سناتے ہیں ۔وہ نا قابل شکست اور طعی فتح ہے کہ جسے اگر اس دنیا میں تم نہ پاسکوتو دوسری دنیا میں اسے اپن آغوش میں لےلوگے فرماتے ہیں: «فَعَارٌ ضَامِنٌ لِفَلْجِكُمُ <sup>[1]</sup> آجلًا، إنْ لَمُ تُمْنَحُوْ كُمَاجلًا» " على تمهاري كامياني كاذمته ليتاب،اگرآج تم اس سعادت كونه يا سكتو آئنده اے ضرور حاصل كروگے۔" بہ قرآن مجید کی طاقتو منطق ہے جوابنے ماننے والوں کواس حقیقت سے آگاہ کرتی ہے کہ دشمنان اسلام کےخلاف جہاد میں ہمیشۃ تم کامیاب رہو گے۔اگردشمنوں کوزیروز برکردوتو فاتح ہواورا گرخدا کی راہ میں شہادت کے درجے پر فائز ہوجاؤ تر بھیتم کامیاب ہو۔ «قُلُ هَلْ تَرَبَّصُوْنَ بِنَا إِلَّا إِحْدَى الْحُسْنَيَةِنِ وَنَحْنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمُ أَنْ يُصِيْبَكُمُ اللهُ بِعَنَاب ڡؚڹٛۼڹۛؠ؋ٲؙۅ۫ؠٲٞؽڔؽڹؘٵڣٙؿڒڹۧڞۅٛٳٳ؆ۧٵڡػؙؗۿڔؗڡؙؾؘڒڹ۪ۜڞۅ۫ڹ؞ٵ « کہو! کیا ہم سے دونیکیوں میں سے ایک (جنگ میں کامیابی یا شہادت) کے سواکسی اور چز کی امبدر کھتے ہو؟ لیکن ہمتمہارے لیے دومیں سے ایک شکست کی امیدر کھتے ہیں: ا۔خداوند متعال کی جانب سے دوسرے جہاں میں تم پر عذاب ہوجائے۔ ۲ ـ پااس د نیامین تم ہمارے ہاتھوں ذلّت درسوائی کے ساتھ اسیر ہوجاؤ۔" اب جب کہ بیرحال ہےتو تم بھی اس وقت کا انتظار کرو! ہم بھی انتظار کرتے ہیں ۔ واضح رہے کہ جوسرفروش کسی بھی حالت میں اپنی کامیابی اور ڈسمن کوشکست سے دوچار دیکھنا چاہتے ہیں، اس قدر بلند ہمت ہوتے ہیں کہ کسی قشم کے خطرے ا اورخوف کودل میں جگہ نہیں دیتے اور مشکلات کے آگے گھٹے ٹیک کر عاجزی کا اظہار نہیں کرتے۔ لعض دوسرے دانشوروں نے کہا ہے کہ جنگ کے میدان میں مسلمانوں کی اصل کامیابی کا راز،اگر جہ وہ دشمن کے جاہ دشتم اورجنگی قوت طاقت کی برابری نہیں کر سکتے تھے، مگر وہ لوگ ایمان کی قوت وطاقت سے مالا مال تھے، یہی ان کی کامیایی کاصل راز ہے۔ آج کی دنیا میں بھی اسلامی اصل واصول روایات زندہ ہونی جاہئیں، تا کہ سلمانان عالم دشمنوں کی

> 🗓 تفسیر فلج، خطبہ ۳۳ کے ذیل میں۔ 🖾 سورہ تو بہ، آیت ۵۲

کثیر فوج کے مقابلے میں گھٹنے نہ ٹیک سکیں اور ہرمیدان میں بلند ہمتی کے ساتھ کا میابی ان کا مقدر ہوجائے ۔ بیر کہا جائے توب جانہ ہوگا کہ بیہ جوش وجذبہایمان کی مضبوطی ،تقو کی کی قوت اورخوف خدا کے بغیر بیہ مقام ومنزلت حاصل نہیں ہوسکتی ۔

نكته

نەسازش كروادر نەسىتى كرو

سیاستِ الہی اورد نیا پرستوں کی سیاست کے درمیان جوعمدہ فرق ہے، وہ یہی ہے کہ دنیا پرست سیاستدان اپنے شخص مقاصد کی تکمیل کے لیے کسی قشم کی بے ایمانی سے گریز نہیں کرتا اور بہت دفعہ ایسا بھی ہوتا ہے کہ انسانی اصولوں اور معاشر ے کے فوائد کو بھی شخصی مفاد پر قربان کر دیتا ہے اور عدل و انصاف کی دھجیاں اُڑاتے ہوئے سیاسی اور اجتماعی لحاظ سے اپ مفادات کی حفاظت کرتا ہے۔

اور خدا کی طرف سے بھیج گئے انبیاء واوصیاء علیم ظلمان قسم کے معاملات ہر گز انجام نہیں دیتے تھے۔ جب بھی وہ خود کو خطرے میں محسوس کرتے تو ان کی کوشش یہ ہو تی تھی کہ دین اسلام کے اصول محفوظ رہیں اور عدل وانصاف ضائع نہ ہو۔ پینمبر اکرم سلی ٹالیک اور امیر المومنین ملاظہ کی مبارک زندگی میں عدل وانصاف اور دین پینمبر کے اصول کے تحفظ کا مسلہ بھر پور طریقے سے آشکار اور واضح ہوا ہے۔

تاریخ کے حوالے سے بہت سے ایسے افراد ہیں جنہیں امیر المونین ملالا کی سیاست کا نداز بھی پیند نہیں آیا اوران حاسدوں کے حسد کی آگ بھی بچھی نہ رہی۔ ان کا کہنا تھا کہ امیر المونین ملالا ہیں المال کواپنے مخالفین کو اپنی طرف ماکل کرنے کے لیے غیر منصفانہ طریقے سے تقسیم کریں یا شام کی حکومت کو امیر شام کے حوالے کریں ، لیکن امیر شام نے لوگوں کے ساتھ کیا کیا ہے اوران کی حکومت میں کن اصولوں کو قربان کیا جاتا تھا ان لوگوں کو معلوم نہیں تھا۔ یا یہ کہ عبدالرحمٰن بن عوف کی بات کو چھر (۲) رکنی کمیٹی کے حوالے سے تسلیم کیا جاتا ہو ان لیا جاتا تھا ان لوگوں کو معلوم نہیں تھا۔ یا یہ کہ عبدالرحمٰن بن عوف

ان مفسدوں نے پیغیبرا کرم سلانی پیلی کے ساتھ بھی یہی رویتہ رکھا تھا۔ وہ چاہتے تھے کہ پیغیبرا کرم سلانی پیلی کسی صورت غریبوں اور مساکین کے ساتھ نہ بیٹیس اور انہیں اپنے آپ سے دور کردیں۔ ان کا کہنا تھا کہ اگر چہ ان غریبوں کا دل خداک ایمان سے مالا مال ہے لیکن مصلحت اس میں ہے کہ انہیں دور رکھ کر دولت مندوں کو قریب کیا جائے اور ان کی مدد سے دشمنوں پرفوج کشی کی جائے ۔ حقیقت یہ ہے کہ ان کے دل میں ایمان و تقوی الہی کا نام ونشان تک نہ تھا۔

چپيواں خطبہ

«وَقَدُ تَوَاتَرَتْ عَلَيْهِ الْأَخْبَارُ بِالْسَتِيلَاءِ أَصْحَابِ مُعَاوِيَةَ عَلَى الْبِلَادِ، وَقَدِمَ عَلَيْهِ عَامِلَا لاَ عَلَى الْيَمَنِ وَهُمَا عَبَيْ دَاللَهِ بْنُ عَبَّاسٍ وَ سَعِيْنِ بْنِ نَمْرَانَ - لَسَّا غَلَبَ عَلَيْهِمَا بُسُرُ بْنُ أَبْنَ أَرْطاقَا فَقَامَ (عليه السلام) عَلَى الْمِذَبَةِ ضَجُواً بِتَثَاقُلِ أَصْحَابِهِ عَن الْحِهَادِ، وَحْخَالَفَتِهِ مُ لَهُ فِي الرَّّأَمِي، فَقَالَ " السلام) عَلَى الْمِذَبَةِ ضَجُواً بِتَثَاقُلُ أَصْحَابِهِ عَن الْحِهادِ، وَحْخَالَفَتِهِ مُ لَهُ فِي الرَّآمِي، فَقَالَ " السلام) عَلَى الْمِذَبَةِ ضَجُواً بِتَثَاقُلُ أَصْحَابِهِ عَن الْحِهادِ، وَحْخَالَفَتَهِ مُ لَهُ فَى الرَّأَمِي، فَقَالَ " تَجب امير المونين سُلام كان مع الما عليه الله الما عات مليس كه امير شام كا صحاب آب معوض شرول پر تسلط جمار ہے ہيں اور يمن كے عامل عبيد اللہ ابن عباس اور سپه سالا رلشكر سعيدا، بن نمر ان اسر ابن ابى ارطاق سے مغلوب ہوكر حضرت كي پاس پلٹ آئتو آت واتى الى مان محلوب كى جہاد ميں ستى اور رائى كى خلاف ورزى سے دلبرداشتہ ہوكر منبركى طرف بڑ ھے

حصهاقل

مَا هِيَ إِلَّا الْكُوفَةُ ٱقْبِضُهَا وَ ٱبْسُطُهَا إِنُ لَمْ تَكُونِي إِلَّا ٱنْتِ تَهُبُّ اَعَاصِيرُكِ فَقَبَّحَكِ اللهُ وَ تَمَتَّلَبِقَوْلِ الشَّاعِرِ:

لَحَمْرُ أَبِيْكَ الْحَدَيرِ يَا حَمْرُو اِنَّنِىٰ حَلَى وَحَرِ- مِنْ ذَاالَانَاءِ- قَلِيْلِ " بي عالم ٻاس کوفے کا ،جس کا بندوبست ميرے ہاتھ ميں ٻ۔اے شہر کوفہ! اگر تيرايهی عالم رہا کہ تجھ ميں آندھياں چلتى رہيں، توخدا تجھے غارت کرے۔ پھر آپؓ نے شاعر کا يہ شعرتمثيل کے طور پر پڑھا:

<sup>[1]</sup> مصادر نہج البلاغہ میں آیا ہے کہ مرحوم سیّدرضی سے پہلے مسعودی نے تطوڑ سے صفرق کے ساتھ مروخ الذہب میں بیان فرمایا ہے۔ پھر کہتے ہیں کہ عقد الفریداورا بن عسا کرنے تاریخ دمشق میں بھی اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ "ا ہے عمرو! تیر ہے ایتھ باپ کا قشم، بجھتا تو اس برتن سے تھوڑی ہی چکنا ہٹ نہیں ملی جو برتن کے خالی ہونے کے بعد اس میں گلی رہ جاتی ہے۔ جمھے یہ خبر دی گئی ہے کہ بُسر یمن پر چھا گیا ہے۔" مرحوم سیّدر ضی اس خطبے کے آغاز میں فرماتے ہیں، شہر کے گو شد و کنا د سے مسلسل خبریں آتی رہیں کہ امیر شام کے ساتھیوں نے شہر پر قبضہ جمایا ہے اور عبید اللہ ابن عباس، سعید ابن نمر ان جو یمن میں آپ کی طرف سے عامل تھے، بشر ابن ارحاقة کے مظالم سے پر یثان ہو کر آپ سے پاس آئے۔ امام عالی مقام نے اپنے اصحاب کو جہاد میں سستی اور آپ نے فرمان کی خلاف ورزی پر سرزنش کی اور منبر پر کھڑ ہے ہو کر بیڈ طبر ارشار فرمایا ! یک خلاف ورزی پر سرزنش کی اور منبر پر کھڑ ہے ہو کر بیڈ طبر ارشار فرمایا ! " اپنی حکومت کے لیے جو جنع کر تا ہوں سوائے کو فد کے کچھ نہ رہا۔ اے کو فد! اگر صرف تُو ہی ( دُشن کے مقال بلے میں ) میر اسر ماید ہے اور وہ بھی بڑے چرے کی آندھیوں کے ساتھ ، اے کا ش کو تھا ۔ اس کے بعد امام عالی مقام نے ایک شعر سے مثال دی۔ " اپنی حکومت کے لیے جو جنع کر تا ہوں سوائے کو فد کے کچھ نہ رہا۔ اے کو فد! اگر صرف تُو ہی ( دُشن کے مقال بلے میں ) میر اس میں ہے اور وہ بھی بڑے جو حین کو تھوں کی ساتھ ، اے کا ش تو تو ہی ( دُشن کے مقال بلے ایک شعر سے مثال دی۔" ایے مو تی کے ایک قسم ، بچھاں برتن کی تہد ہے تھوڑا سے احمر ہو ہو ہی در محمل بلے میں کا میں اس طرف اشارہ ہے کہ کو فر دعر اق کے لوگوں کی نافر مانی کے اش کی وجہ ہے دشن سے مبارزہ ود مقالی ہیں ریم کا موجب کو نقصان ان گھانا ہڑا )

خطبهايك نظرمين

نہج البلاغہ کے ابن ابی الحدید جیسے بعض شارحین میر عقیدہ رکھتے ہیں کہ امام عالی مقامؓ نے صفین جکمین کا مسلہ اور خوارج کے کا موں کواختمام تک پہنچانے کے بعدائ خطبے کوارشاد فرمایا اور میدخط ہو پکی عمر مبارک کے آخری خطبوں میں سے ہے۔

جو پچھ سیّدر ضی ؓ نے اس خطبے کے آغاز میں لکھا، اس سے بخوبی استفادہ کیا جا سکتا ہے کہ امامؓ نے بیہ خطبہ اُس وقت ارشاد فرمایا کہ امیر شام کے ساتھیوں کے غلبے کی مسلسل خبریں آتی رہیں کہ انہوں نے اِسلامی شہروں پر قبضہ جمایا ہے۔ اس دوران یمن میں جو آپؓ کے نمائندے تھے، آپؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور بسرابنِ ارطاۃ (لشکر امیر شام کا سردار) کے اس حساس مقام پر قبضے کے متعلق گفتگو فرمانی۔

مرحوم ابن میثم اس خطبے کے ارشاد فرمانے سے متعلق فرماتے ہیں :

" بچھ گروہ صنعاء شہر میں خلیفہ ثالث کے پیروکاروں میں سے تھے، جوان کے قتل کے مسلے کوزیادہ نمایاں کرتے تھے۔ ان کی حضرت علی ملیٹہ کی بیعت کرنا صرف مکرو حیلے پر مبنی تھا اور اس وقت شہر صنعاء کے حاکم مولاعلی ملیٹہ کی طرف ی عبیداللدابن عباس اورا نتظامی سر براه سعیدابن نمران شخص

جب محمد بن ابنی بکر ( مصر میں آپ کے نمائندے ) شہید ہو گئے۔ آپ کے زیرِ انزشہروں پر شامیوں کی طرف سے زیادہ حلے ہوئے۔ یمن میں خلیفہ ثالث کے حمایتی کافی تعداد میں سخے اور سر کردہ شخصیتوں میں سخے، انہوں نے خلیفہ ثالث کے خون کا بدلہ لینے کی طرف لوگوں کو بلا نانثر وع کردیا۔ عبید اللّٰہ بن عباس نے ان کی مخالفت پر انہیں زندان میں بھوادیا۔ ان لوگوں نے زندان کے اندر سے لشکر میں موجود اپنے ساتھیوں کو خط لکھا کہ سعید بن نمر ان ( لشکر کے سردار ) کو معزول کر دیا جائے اور کھلم کھلا اس کی مخالفت کی جائے۔ ان لوگوں نے ایسا ہی کیا۔ یمن کے بہت سارے لوگ ان کے ساتھوں گئے اور زکو ہ ذیہ سے مریز کرنے لگے۔

عبیداللہ اور سعید نے اِمام علی ملیلہ کو خط کھا اور صورتحال کو بیان کیا۔ اِمام عالی مقامؓ نے اہل یمن اور وہاں کے شکر کو ایک خط کھا اور انہیں تنبیہہ کی اور ان کو اپنے پر ور دگار کی طرف سے فرائض کی طرف متوجہ کیا۔ انہوں نے جواب میں بیکہا کہ ہم آپؓ نے فرما بر دار ہیں مگر شرط بیہ ہے کہ ان دوا فراد کو معز ول کریں۔ (عبید اللہ وسعید) پھران منافقوں نے امیر شام کو خط کھا اور حالات کے بارے میں وضاحت کی یاتفصیل سے حالات کے بارے میں بتایا۔

امیر شام نے بسر ابن ارطاۃ جو سنگدل اور خونخوار آ دمی تھا، کوان لوگوں کی طرف بھیجا اس نے راستے میں مکہ جاتے وقت عبید اللہ بن عباس کے فرزندوں ( داؤ دوسلیمان ) کوتل کیا اور طائف میں اس کے داماد عبد اللہ کوبھی قتل کیا پھر صنعاء پہنچا تو اُس وقت عبید اللہ اور سعید وہاں سے نکل چکے تھے اور عبید اللہ بن عمر وثقفی کواپنا جانشین مقرر کیا تھا۔ بُسر نے اپنے لشکر یوں کے ساتھ صنعاء پر حملہ کر دیا اور یمن کے مرکز صنعاء پر گرفت مضبوط کرلی اور عبر اللہ کو شہید کردیا ۔

جب عبیداللہ ابن عباس وسعید کوفے میں اِمامؓ کے پاس آئے تو آپؓ نے انہیں اپنی جگہ چھوڑنے پر ملامت کی اس کے بعد منبر پر جا کراس خطبے کوارشا دفر مایا۔" <sup>TI</sup>

مجموعی اعتبارے بیخطبہ اُس وقت ارشاد فرمایا کہ جب شام کے لشکر نے اپنے حملوں کودنیا کے اسلام کے مختلف حصوں تک پھیلایا اور لشکر امام نے ان کے مقابلے میں سستی دکھائی۔ اِمام اِس مسلے پر سخت ناراض ہوئے اور اس خطبے کو اِرشاد فرمایا۔ اس خطبے کی ابتدامیں اِمام نے فرما نبر دارا فراد کی کمی کا شکوہ کیا۔ اور ایک دوسری جگہ بُسر ابنِ ارطاق کے یمن پر حملوں میں پیش رفت، ان سے حوامل اور ان کی کا میا بیوں کے دردناک واقعات تفصیل سے بیان کیے اور آخری حصے میں اس شکو کو بارگاہ ایز دی میں پیش کیا اور اپنے لشکر میں موجو دست، منافق افر اداور خطا کا روں پر نفرین کی۔

🗓 شرح فيج البلاغدابن ميثم البحراني، ج٢ ، ص ١٨

شرح وتفسير

تم لوگوں کی منافقت نے مجھے یے بس کر دیا اس خطبے کے دیے جانے کی وجہ اور جو حالات اس سلسلے میں بیان کیے گئے، ان پر تو جہ دینے سے امام کے ان جملوں کی تفسیر اور روثن ہوجاتی ہے جوشر وع میں بیان ہوئے ہیں۔ آ یے فرماتے ہیں: «مَاهِي<sup>[1]</sup> إِلَّا الْكُوفَةُ، أَقْبِضُهَا وَ أَبْسُطُهَا» " تمہاری سرکشی ،منافقت اورسستی کی وجہ ہے جو کچھ حکومت میر بے پاس تھی ،اس میں سے سوائے کو فے کے کچھ ىاقىنېيىر يا-" کیوں اور س دلیل کی بنیاد پرعراق اور دوسری جگہوں پرامامؓ کےلشکریوں نے بیدرد ناک حالات پیدا کیے؟ بیدوہ اساب ہیں کہ کئی نکات پران کی وضاحت ہوںکتی ہے۔ اہم مسلہ بدے کہ حضرت امام علی میلیا جیسی بزرگ شخصیت کو یوری شجاعت اور تدبیر کے باوجود دشمنان اسلام کے مقاملے میں وفادار مخلص کشکر نہ ہونے کی وجہ سے بیدن دیکھنا پڑا کہ قرآن وعدالت اوراسلام سے وابستہ افراد شدید مشکلات كاشكار ہوگئے۔ جملے كے بیالفاظ « أقْبِضْهَا وَأَبْسُطُهَا» جوقبض اور بسط سے ليے گئے ہيں، حاكميت وفر ماں روائى كى طرف اشارہ ہے۔اس لیے اِمام عالی مقام فرماتے ہیں کہ دوسری جگہیں آئے کے قابو میں نہیں تفصیں ۔ ظاہری طور پر آئے کی حکومت میں شارہوتی تھیں۔ چرامام عالی مقامٌ اس گفتگوکوشلسل دیتے ہوئے فرماتے ہیں: «إِنْ لَمُ تَكُونِ إِلَّا أَنْتِ، تَهُبُّ أَعَاصِيُرُكِ فَقَبَّحَكِ اللهُ!» اے کوفہ! تُوہی اگر میری حکومت کا سرمایہ ( دشمن کے مقالے میں ) ہےاور وہ بھی ان طوفانوں کے ساتھ جو تجھ میں اٹھ رہے ہیں تو تیرا چیرہ تباہ و برباد ہوجائے ۔تو (اے کاش تُو نہ ہوتا )اشارہ ہے کہ کوفہ بھی جو امام کی حکومت کے زیرا ثر تھا،

اختلافات دنفاق کے طوفانوں سے خالی نہیں تھا۔ حضرت امام علی ملینہ الوگوں کا محاسبہٰ ہیں کر سکتے تھے۔ اُس شخص پر کیا گزرتی ہوگی جوعلم وحکمت، تدبیر دایمان کا کو ہِ گراں ہولیکن اس کے پاس وفاداروں کی کمی نظرآ ئے۔ اس طرح فریا دکرتے ہیں۔ امام

<sup>🔟 «</sup>هی» کی ضمیر مملکت یا حکومت کی طرف پلٹق ہے، اس طرح جملے کامنہوم یہ ہوگا کہ «ماالحہ کو مدة والمہ ملکة التي تحت سد يطور تي الا ال کو فة»

عالی مقامؓ نے ایک مشہور شاعر کے قول کو مثال کے طور پر پیش کیا: لَحَمَدُو أَبِيدِكَ الْحَدَيْرِ يَا عَمْدُو اِنَّبَىٰ عَلَى وَحَبِي- مِنْ ذَا الْاِلَا تَاءِ- قَلِيْلَ اِ "اسے عمرو: تیر بے نیک باپ کی قسم، مجھاس برتن کی تہہ سے تھوڑ اسا حصد ملا ہے۔" وضر "خواہ برتن میں یا ہاتھ میں موجود چکنائی ہوخواہ برتن کے اطراف میں موجود پانی کے قطر بے (خالی کرنے کے بعد ) ہوں، خواہ کھانے کے بعد اس کی بُو کے معنی میں ہو۔ اشارہ ہے کہ کوفہ اور یہاں کے بسے والے دنیائے اسلام کے مقابل میں کوئی حیثیت نہیں رکھتے تھے۔ ان جیسوں کی مدد سے کوئی رہنما اسلام کی عالم گیریت کی حفظ الم اوں

نکات

ا۔ شہر کوفیہ کی دورُخی پیشہر تاریخ اسلام کے مشہور شہروں میں شار کیا جاتا ہے جہاں بہت سارے واقعات ردنما ہوئے۔تاریخ اسلام نے کٹی جہتوں سے اس شہر کا نام لیا ہے۔

بات ہیہ ہے کہ اس شہر کو کیوں کوفہ کے نام سے پکارتے ہیں؟ بعض کہتے ہیں کہ اس کا نقشہ دائرے کی طرح ہے اور عرب گول چیز کو " کوفان" کہتے ہیں۔بعض کا خیال ہے کہ یہاں پرلوگوں کا اِجتماع ہوتا تھا، چونکہ اس لفظ کے ایک معنی اِجتماع ہیں البتہ اس نام کی اور بھی وجہ تسمیہ ذکر کی گئی ہے۔

کہا جا تاہے کہ بیشہر کا ہجری میں خلیفہ دوم کے دور میں وجود میں آیا۔ بعض لوگوں نے اس کے تھوڑے سے عرصے کے بعد لکھا ہے بیشہر عراق کے سب سے بڑے شہر «قُبّة الإسلاھر » کے عنوان سے اور مسلما نوں کی ہجرت کی جگہہ ہے اور سعد ابن ابی وقاص نے اس کی بنیا درکھی۔

بعض کہتے ہیں کہ اس شہر کی بنیاد کی وجہ ہیہ ہے کہ عراق کی فتح اور ساسانی لشکر کے غلبے کے بعد سعد ابن ابی وقاص مدائن آئے۔ پچھلوگوں کوخلیفہ دوم کے پاس بھیجا تا کہ انہیں ان فتو حات کی خوش خبر کی دیں۔ خلیفہ نے ان لوگوں کا رنگ اڑا ہوا اور بیار کی کی حالت میں دیکھا۔ جب انہوں نے اس کی وجہ پوچھی، تو آنے والوں نے عراق کے علاقہ کے خراب پانی اور ناساز گارآب وہوا کا تذکرہ کیا۔ خلیفہ نے حکم دیا کہ شکر کے رہنے کے لیے ایسی جگہ کا انتخاب کیا جائے جوان کے مزاج ک ۲ \_ حضرت إمام على اورابل كوفه بے مزاج كا تجزيبہ

ہم جانتے ہیں کہ امام عالی مقامؓ کی حکومت کے لیے اہل عراق وکوفہ ہی تھے۔ جوسرکش و نافرمان تھے۔ کٹی بار نہج البلاغہ کے خطبوں میں اس بات پر امام عالی مقامؓ نے ناراضی کا اظہار فرما یا۔حالانکہ امیر شام کی کا میا بیوں کا راز شام کے لوگ اوران کی فرما نبر داری کا جذبہ ہے۔

مختصر بیر کہ مورخین نے اس موضوع کو مثبت پہلو سے بیش کیا ہے۔ کہتے ہیں کہ اہلِ عراق سمجھ دار تھے، اپنے حکمر انوں اور شہنشا ہوں کے عیوب کو ڈھونڈتے تھے اور ان کے کا موں پر تنقید کرتے تھے۔ جب کہ اہلِ شام کا ہل اور مسائل

> <sup>[1]</sup> معجم البلدان مادّه کوفه، تاریخ کامل ج۲ ص۲۷۵ لغت نامه د جند امادّه کوفه -<sup>[۲]</sup> سورهٔ دالتین ، آبیر ۲ <sup>[۳]</sup> سفینة البحار، مادّه کوفه

1+1

کیاتم مجھے بیہ مشورہ دے رہے ہو کہ جن کا میں حاکم ہوں، ان پرظلم وستم کر کے چندلوگوں کی مدد حاصل کروں۔ (بیت المال کو ناحق استعال کروں) خدا کی قشم جب تک میر ہے جسم میں خون کا ایک قطرہ بھی موجود ہے، بیشب وروز موجود ہیں، آسان کے ستارے کیے بعد دیگر طلوع اور غروب ہوتے ہیں، ہرگز ایسا کا منہیں کروں گا۔ <sup>آلا</sup>

حفزت نے ان لوگوں سے جوآپ کی سیاست کا امیر شام کی سیاست سے موازنہ کرر ہے تھ فرمایا: «وَاللهِ! مَا مُعَاوِيَةُ بِأَدُهیٰ مِنْیْ لَكِنَّهٔ يَغْدِرُ وَ يَفْجُرُ وَ لَوُلَا كَرَاهِيَّةُ الْغَدُدِ لَكُنْتُ مِنْ أَدْهَى النَّاسِ»

" خدا کی قشم ! امیر شام مجھ سے زیادہ چالاک نہیں ہے مگر ( وہ اپنے ذاتی مقاصد کی بحکیل کے لیے ) چالا کی سے کام لیتا ہے اور گناہ کا مرتکب ہوتا ہے۔ اگر میں دھو کا دبی اور فریب سے بیز ار نہ ہوتا تو میں ہی سب سے چالاک سیاستدان ہوتا۔ یہی وہ مطالب ہیں کہ جوہم اپنے زمانے میں بھی اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ پچھا فرادا پنے اجتماعی تجزیات

> <sup>[1]</sup> ابن ابی الحدید نے اس گفتگو کوجا حظ سے فقل کیا ہے۔ شرح نیچ البلاغه ابن ابی الحدید ، ج۲، ۳۳ ۳ <sup>[1]</sup> حاشیہ انبچ البلاغہ، خطبہ ۱۲۶ <sup>[1]</sup> حاشیہ انبچ البلاغہ، خطبہ ۲۰۰

(معاملات) میں اپنے ذاتی مفادات اورا پنی پسند ونا پسند کی حفاظت کے لیے ہرقشم کے ذرائع استعال کرتے ہیں، ایسے لوگوں کولائق ہوشیاراورزیرک سیاستدان شارکرتے ہیں۔حالانکہ باایمان، مّد برافراد جوکوشش کرتے ہیں کہان کے معاملات شریعت وعقل کے اصولوں کے مطابق انحام پائیں انہیں نالائق اور نااہل شارکیا جاتا ہے۔

بقتمتی سے بیرٹری غلطی اب تک موجود ہے اور بید معاشر نے کی عظیم اجتماعی وسیاسی غلطیوں کا سرچشمہ ہے۔ عرصة دراز سے ان بی غلطیوں کی بنا پر اس رُوئ زمین پر کتنے پاک لوگوں کا خون بہا یا گیا ہے بہر حال حقیقت پچھا ور ہے۔ اہل عراق بالخصوص کوفہ کی آبادی مختلف ثقافتوں کے لوگوں سے تفکیل پائی ہے۔ خلیفة ثالث کے زمانے کی سیاست نے ان لوگوں کو دنیا کی رنگینیوں میں محوکر دیا۔ اُس زمانے کی غلط روش (لوگوں کو بیت اعمال کی غلط تقسیم) نے انہیں غلط راستے پر لگا دیا۔ قبائل کے سرداران سیاسی حق وحساب اور رشوت کے انظار میں ہوتے تھے۔ اسی دلیل کی بنا پر امیر شام نے بہت سے قبائل نظر ناک طوفانوں سے نسبتا دور شے۔

مزید برآں اہلِ عراق اور شام کے جذبات مختلف تھے۔ اہلِ شام اکثر باعمل تھے۔ حالانکہ اہلِ عراق زیادہ تر اہلِ سخن گفتگو کے ماہر (باتیں بنانے والے تھے) اہلِ شام اجتماع نظم ونسق کے پابند تھے، وفاداری کا جذبہ شامیوں میں زیادہ تھا، جبکہ بے وفائی اور عہدشکنی اہلِ عراق بالخصوص اہلِ کوفہ کی خصوصیات میں شامل تھی۔

البتہ بیر گفتگو ہمارے زمانے میں اور یہاں تک کہ حضرت علی ملیط، امام حسن ملیط، اور امام حسین ملیط، کے بعد کے زمانے تک اہل عراق پہ نطبق نہیں ہوتی۔ اسی دلیل کی بنا پر معصومین کی روایات میں اہل عراق وکوفہ کی اس حقیقت میں کوئی اشکال نہیں کہ لوگ تاریخ اور جغرافیہ کے لحاظ سے ایک زمانے میں منفی صفات رکھتے ہوں اور کسی دوسر نے زمانے میں مثبت صفات کے مالک ہوں۔

دوسراحصه

ثُمَّ قَالَ اللَّهِ أُنَبِئُتُ بُسُرًا قَبِ اطَّلَعَ الْيَمَنَ وَ إِنِّى وَ اللَّهِ لَاَظُنُ آنَّ هَؤُلَاءِ الْقَوْمَ سَيُمَالُوُنَ مِنْكُمُ بِاجْتَاعِهِمُ عَلى بَاطِلِهِمْ وَ تَفَرُّقِكُمْ عَنُ حَقِّكُمْ وَ بِمَعْصِيَتِكُمْ إِمَامَكُمُ فِي الحَقِّ وَ طَاعَتِهِمُ إمَامَهُمْ فِي الْبَاطِلِ وَ بِأَدَائِهِمُ الْاَمَانَةَ إلَى صَاحِبِهِمْ وَ خِيَانَتِكُمْ وَ بِصَلَاحِهِمْ فِي الْ فَسَادِكُمْ فَلَوِ انْتَمَنْتُ آحَدَكُمُ عَلَى قَعْبِ كَتِشِيتُ آنْ يَنُهَتَ بِعِلَاقَتِهِ

ميدين درب دي مرب الرب الم المرب الم من عن المرب الم المربية المرب



کہاں خرابی ہے؟ اس خطب کے دوسرے حصے میں امیر المونین ملینا اسرائن ارطاۃ (شام کے شہور ظالم) کے یمن پرغلبہ کرنے سے متعلق اشارہ فرماتے ہیں۔ اس کے بعد اہلی عراق کے اعمال اوران کی تاریکیوں کو دقیق اسباب کے ساتھ ذکر فرمایا ہے۔ نہج البلاغہ کے بعض شارخین نے لکھا ہے کہ امیر شام نے ، بسر ابن ارطاۃ جو خون بہانے والا ، زمین پر فساد پھیلا نے والا او قتل وغارت گری کرنے والاتھا، کو ذیتے داری دی اور ایک سلح لشکر کے ساتھ مدینے کی طرف بھیجا اور تکم دیا کہ جہاں بھی شیعیان علی مدیسا نظر آئیں ان پر شخق کر واور انہیں ہمیشہ خوف کی حالت میں رکھو۔ جب مدینے میں داخل ہوجا و، وہاں کے لوگوں کو اس طرح ڈراؤ کہ موت کو اپنی آنکھوں سے دیکھ سکیس کیونکہ انہوں نے پیغیر سائیں پڑھ کو پناہ دی ، ان کی مدد کی اور

معروف مصری مورّ خ طرحسین فقل کرتے ہیں:

"بُسر نے امیر شام کے عکم پر پورے طریقے سے عمل کیا۔ یہاں تک کہ خود بُسر پرخون سوار ہو گیا، اس نے خون بہانے ، مال لوٹنے ، حقوق غصب کرنے ، اور ہتک حرمت کرنے میں کوئی دقیقہ فروگز اشت نہیں کیا۔ وہ مدینے آیا اور ایس مصیبتیں ڈالیس کہ تمام لوگوں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا، انہیں امیر شام کی بیعت کرنے پر مجبور کردیا۔ اس کے بعد بُسرین کی طرف آیا، وہاں خون بہانے کے ساتھ ساتھ لوگوں کو اتنا خوف ز دہ کردیا کہ انہوں نے امیر شام کی بیعت کی اور عبر اللہ

ابن عماس کے دوفر زندوں کوشہبد کردیا۔" 🗓 ابن ا ثیرمز بدفر ماتے ہیں: " یہ دوجوان بنی کنانہ کے صحرانشینوں میں سے سی آ دمی کے پاس تھے جب بُسر نے ان کوتل کرنا چاہا تو اس کنانی شخص نے کہاان کا کیا گناہ ہے؟ انہیں کیو**ں ق**ل کرتے ہو؟ اگرانہی**ں ق**ل کرنا چاہتے ہوتو مجھے بھی قمل کردو( تا کہان کی حفاظت کرنے میں کوتا ہی نہ ہو )بُسر شرمندہ نہ ہوااوراس کو بھی قُل کردیا۔ 🖭 سېر حال پېچېريں اميرالمونين تک پېږچيں اوراً پ نے شديد ناراضي کااظهار کيا اور بيخطيم خطبه ارشاد فرمايا: ؞ٲٛڹ۫ؠؿؙڮؙڹؙۺڔٲۊٙۑٳڟٙڵۼ<sup>ؚ</sup>ٵڵؾؠٙڹؘۅؘٳڹٚؖۦۅؘٳٮڵؿؚۦٳؘڟؙڽٞ۠ٲڹۧۿٷؙڵٳٳڵۊۏؘؚۘۘۘۘۘۄٙ؊ؽٮؘٳڵۏڹ<sup>ۜ</sup> " مجھے خبر ملی ہے کہ ہُمر ابن ارطاۃ نے یہن پر قبضہ کیا ہے۔خدا کی قشم، بیتم گرگروہ جلدتم سب پر مسلط ہوجا نیں گے اورتم سے حکومت چھین کیں گے۔» اس کے بعدامام عالی مقامؓ نے اس مطلب کے اسباب کو بیان فرمایا اور اس کے متعلق چارا ہم موضوع جو ہمیشہ کا میابی کے راز ہوتے ہیں، کی طرف اشارہ کیا۔سب سے سملے فرماتے ہیں: ؞ؚۑؚٳڂؾؘٵؘؚؾؚۿۮؚڡٙڵۑڹؘٳڟۣڸۿۯۥۅؘؾؘڣؘڗ۠ۊػٛۿڒڡٙڽٛػڦؚۨػؙۿ " وہ اپنے باطل پر متحد ہیں اور تم حق پر ہوتے ہوئے بھی منتشر ہو۔ » اتحاد ہروقت کا میابی کا ضامن ہے۔ بالخصوص اس وقت حق والے متحد ہوں۔ مگر کتنی تکلیف کی مات ہے کہ اہل حق منشر ہیں اوراہل باطل متحد، جبکہ باطل اِنتشار کا سرچشمہ ہےاور جن وحدت واتحاد کاعلمبر دار۔ جی ہاں! تمام اِجتماعی کا موں کی کامیابی کے لیےسب سے پہلے دحدت اورا تفاق کا ہونا ضروری ہے۔اس کے برعکس اینتثار واختلاف زہر قاتل ہے۔ ؞ؚؚ<u></u>ؚؠۼڝؾڗؚػؙ؞ٳٙڡؘٲڡٙػؙ؞ٝڣۣٵڮٙۊۜۥۅؘڟٵۼڗؚؠ؞ٝٳڡٙٲڡؘۿ؞ٝڣۣٱڵڹٵڟؚڵ "تم حق مات پراینے پیشوا کی اطاعت نہیں کرتے ہو، حالانکہ وہ ماطل پر ہوتے ہوئے اپنے پیشوا کے فرما بنر دار ہیں۔" جی پاں اِنظم وضبط ہرجگہ کا میابی کے لیے شرط قر اردی گئی ہے۔ کوئی فوج ولشکر ، کوئی قوم وملّت اپنے رہنما کی اطاعت 🗓 في ظلال نبج البلاغه ج اص ۱۸۸

ت سامی بی بی بی بی بی ⊠ کال این اشیر، ج ۳۶،۳ ۲۰ ۳۰ تاریخ طبری ج ۴ صفحات، ۲۰۱۱،۱۰ ⊠اطلع کامادّہ طلع سے ہے اس کے معنیٰ غلبہ؛ کا میا بی کے ہیں۔ ⊠ یدالون، باب اِ فعال سے فعلِ مضارع مجمول جس کے معنیٰ ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل کرنا ہے۔اور مادّ 6 دولہ سے ہے۔

🎚 قعب: اہلِ لغت کے بعض احباب کے مطابق اس کے معنی لکڑ کی کا پیالہ ہیں اور بعض کے مطابق بڑے پیالے کو کہتے ہیں۔ 📲 علاقۃ ،اگراس کے عین پرفتح آ جائے تو یہ معنوی را بطے کے معنیٰ میں آ تا ہے۔اورا گرعین پر کسرہ ہوتو ماڈ کی را بطے کا معنیٰ دیتا ہے۔ وہ لوگ جو اس قدر چھوٹے اور کم اہمیت کے معاملے (موضوعات) میں قابلِ اعتماد نہیں ہوتے ہیں تو حکومتِ اسلامی، جنگ وصلح، بیت المال اور اس قشم کے اہم معاملات میں کیسِ ممکن ہے کہ ان پر اعتماد کیا جائے۔

نکات

ا\_بُسر ،امير شام كاخونخوارنما ئنده

مور خین اسلام اس نکتے پر منفق نظر آتے ہیں کہ امیر شام نے اپنے اہداف کی پیکیل کے لیے ایسے مہروں سے کام لیا جو اصحاب پیغیر سے ذرائبھی شباہت نہیں رکھتے تھے۔ ان میں ایک بُسر ابن ارطاق ہے جو ابن ابی الحدید کے مطابق ایک سنگدل، خون بہانے والا اور کمل طور پر ایک بے رحم آ دمی تھا۔ امیر شام کو خبر ملی کہ یمن کے پچھ لوگوں نے شوروغو غابلند کیا ہے اور اُسے ایک دوستا نہ خط ارسال کیا ہے تو اس نے بُسر کو بلایا اور اُسے حکم دیا کہ چجاز ، مدینہ اور مکہ کے راستے بین جا وادر جہاں علی کے میں نظر آ میں تو ان سے تحق سے بات کروتا کہ تمہماری بات مانے کے سوا ان کے پاس کوئی چارہ نہ ہو۔ اس کے بعد زبان کی ختی سے باز آ وادر میر کی بیعت کی دعوت دو، جونہ مانے اُسے قُل کرو؛ شیعیان علیٰ جہاں بھی ملیں تہہ تی کے کردو۔

اس نے امیر شام کے تعلم پرعمل کیا۔ جب وہ مدینے پہنچا، ایک خطبہ دیا اور مدینے کولوگوں کو برا تجلا کہا۔ انہیں سخت لیچ میں خبر دار کیا اور خلیفہ ثالث نے قتل کا قصہ بیان کیا اور انہیں ذینے دار تطہر ایا۔ اس قدر خوف زدہ کیا کہ جولوگ بُمر کوجانے متحے بہت خوف زدہ ہو گئے۔ پھر اس نے امیر شام کی بیعت کی دعوت دی ۔ ایک گروہ نے اس کی بیعت کر لی، بسر نے بہت سارے گھروں کوجلایا یہ بیاں تک کد اصحاب پنج برکو بھی نہیں بخشا۔ اُس نے کہا اگر امیر شام کی بیعت نہ کی تو یقیناً قتل کیے جاؤ گے۔ سارے گھروں کوجلایا یہ بیاں تک کد اصحاب پنج برکو بھی نہیں بخشا۔ اُس نے کہا اگر امیر شام کی بیعت نہ کی تو یقیناً قتل کیے جاؤ گے۔ اس طریقے سے بسر نے مدینے پر قیف کیا اور پھر کم آیا اور انہیں ڈرایا دھم کایا۔ امیر شام کی بیعت نہ کی تو یقیناً قتل کیے جاؤ گے۔ اوگوں نے خالفت کی تو تہماری جڑوں کوکاٹ دوں گا۔ تہمارے مال اور تم ہمار کے گھروں کو مسار کروں گا۔ طاکف میں بھی یہی کام انجام دیا۔ یہاں سے وہ نجران آیا، وہاں کے عیسا ئیوں کو بھی خوف زدہ کیا اور کہا اگر آم سے کوئی اختلاف کی خبر آئی تو ایسا کام کروں غلام دیا۔ یہاں سے وہ نجران آیا، وہاں کے عیسا ئیوں کو بھی خوف زدہ کیا اور کہا اگر تم سے کوئی اختلاف کی خبر آئی تو ایسا کام کروں علا کہ تہماری نسلیں ختم ہوجا عیں گی ، تمہار کے گھر اور تم ہاری کھی تیاں ویران کردی جا عمل گی ہے اس سلے کوجاری رکھ جو نے مسر کو کو سنجا عہ کہ بہنچا، جہم اشارہ کر چکے ہیں قتل دغارت گری اور رعب ووحشت سے صنعاء اور یمن پر مسلط ہو گیا۔ جب امیر المونین کو ری خبر ملی تو جاریہ بن قدا مہ سعد کی کو دو ہز ار افراد کے ساتھ یمن بھجا۔ یمن کے لوگ حضرت قیام کیا۔وہ شہر چھوڑ کر بھاگ گئے اور غاروں میں پناہ لی۔ شیعیان علیؓ نے ان کا تعاقب کیا اور ان سب کو تلاش کیا اور بسر کے تعاقب میں نطح، بُسر نے اپنی اور اپنے ساتھیوں کی جانوں کو خطرے میں دیکھاتو آئے دن ایک جگہ سے دوسر کی جگہ تبدیل ہوتار ہا۔وہ جہاں جاتا وہاں کے لوگ اِس خونخوار آ دمی کی مخالفت کرتے تھے۔ یہاں تک کہ بسر کو بیخوف محسوں ہونے لگا کہ لوگ اسے گرفتار کرلیں گے۔اب اس کی سب سے بڑی کوشش بیتھی کہ سی طرح ان لوگوں کی گرفت سے بھا کہ سے، تا کہ اس امیر شام کے پاس پہنچ سکے اور اپنی کا میا بیوں کی داستان سنائے اور اُسے بتائے کہ امیر شام کی حکومت کے قیام کے لیے اس

حدیث میں آیا ہے کہ حضرت علی ملاق نے بسر کی اس طرح مذمت کی:

" خداوندا! اس آدمی نے اپنے دین کو دنیا کے لیے پنج ڈالا، بے شمار بے حرمتیاں کیں۔ تیری اطاعت پر مخلوق کی اطاعت کو مقدم سمجھا۔ خداوند! اسے اس وقت تک موت نہ دے جب تک اس کی عقل کو زائل نہ کر دے۔ ( ہرخاص وعام کے سامنے رسوانہ کر دے ) ایک لخط بھی اسے تیری رحمت نصیب نہ ہو۔"

یجھدن نہ گزرے تھے کہ اس کی حالت پا گلوں جیسی ہوگئ؛ عقل سے پیادہ ہو گیا؛ فضول با تیں زبان سے نگلنے لگیں؛ بار بار کہتا تھا کہ مجھے کلواردے دوتا کہ لوگوں کو لکوں نے لکڑی کی بنی تلواراس کے ہاتھ میں دے دی۔ اور ہوا سے بھری مشک اس کے پاس رکھدی وہ اس مشک پر اس لکڑی کی تلوار سے اس حد تک وار کرتا کہ بے ہوش ہوجا تا۔ یہاں تک بعض لوگوں نے کہا کہ عقل سے اس قدر رہاتھ دھو بیٹھا کہ نجا سنیں کھا تا۔ جب اس کے ہاتھ باندھ دیے جاتے تب بھی نجا سات پرخودکو گراد یتا اور کھا تا اس حالت میں وہ دنیا سے چل بسا۔ <sup>[1]</sup>

مسعودی "مرق ج الذہب" میں اس داستان کوفقل کرنے کے بعد مزید کہتا ہے کہ بُسر لوگوں ہے کہتا،" تم لوگ مجھے نجاست کھانے سے منع کرتے ہو، حالاں کہ ابن عباس ؓ کے دوفرزند، جنہیں میں نے مظلومانہ طریقے سے قُل کیا ہے، مجھے کھانے کودے رہے ہیں۔ آ

۲\_ملتوں( قوموں) کی فتح دشکست کاراز

امیر المونین ملایلا نے اس خطبے میں ایک مختصر وجامع عبارت میں اقوام اور ملتوں کی شکست وکا میابی کے راز کو بیان

<sup>[[]</sup> شرح نیج البلاغه، ابن الجدید، ج۲، ص۳ تا ۱۸ منهاج البراعة ، ج۳، ص ۲۰ ۳ مالغدیر، جلد ۱۱، ص ۱۹ <sup>[[]</sup> مرق ج الذهب، ج۳، ص ۱۲۳ (بحث ذکر ایامه الوسید، بن عبد ۱**له ا**لك) فرمایا ہے جو نہ صرف اہل عراق، حجاز، یمن اور بسر ابن ارطاۃ پر صادق آتا ہے بلکہ ہرزمانے میں اس خطبے سے روشی حاصل ہو سکتی ہے۔ سب سے پہلے وحدت کلمہ " سے گفتگو فرماتے ہیں جوافواج ، نظم ونسق اور ان کے امور کی تقویت کا باعث بنتی ہے۔ وحدت کلمہ وہ چیز ہے جو پیغیر اسلام صلی ثقابی ہے کہ خاصل میں اسلام کے سپامیوں کی اپنے دشمنوں پر کا میا بی کاراز ہے۔ ہمارے زمانے میں اقوام اور ملتوں کے درمیان ان کے انثر ات نظر آتے ہیں۔ ہم ایسے ، جن سے گروہوں کو دیکھتے ہیں جو قلیل تعداد میں ہونے کے باوجود اپنے اتفاق واتحاد کی بدولت اپنے سے بہت بڑ کے گروہوں پر غالب آجاتے ہیں، کیوں کہ وہ نا اتفاقی اور انتشار کا شکار ہوتے ہیں۔

قر آن مجید مسلمانوں کی وحدت کلمہ کو پنج بر اسلام سلی ﷺ کے معجزوں میں سے قرار دیتا ہے۔ 🖾 مسلمانوں کی وحدت کو جو پنج بر اکرم سلی ﷺ کے زمانے میں ایمان کے سائے میں وجود میں آئی تھی، ایک نعمت الہٰی قرار دیا 🖾 انتشار واختلاف کوزمینی وآسانی عذاب کی طرح قرار دیا۔ 🖾

امیرالمونیین ملاظ نے نظم وضبط اورایک رہبر کی پیروی کوایک دوس عنوان سے ذکر فرمایا ہے۔اگر چہ یہ بھی اتحاد وہم آ ہنگی کی بنیاد ہے۔اپنے زمانے میں کچھانقلابات کو دیکھتے ہیں کہ کامیابی سے ہمکنار ہیں اور دوسر ےانقلابات جوشکست سے دو چارہوئے، کامیاب انقلابات ایک رہبر کی پیروی کی دلیل ہیں۔اورشکست خوردہ انقلابات انتشار اور مختلف مراکز میں تقسیم ہونے کی دلیل ہیں۔

حضرت على ملائلا نے امانت کے مسلے کو کا میابی کا تیسر اراز شار کیا ہے۔ کوئی قوم اور ملّت سعادت اور کا میابی کے راستے پر گا مزان نہیں ہو سکتی مگر بید کہ وہ اپنی امانتوں کی حفاظت کرے اور ان سے جتنا ہو سکے استفادہ کرے۔ بیاس وقت ممکن ہے جب لوگوں کی اِکائیاں امانت دار ہوں۔ اپنے اِجتماعی مفادات کے تحفظ کی کوشش کریں۔ آخر کار حضرت علی ملائلا نے معاشرے کے ہر فرد کی اصلاح کو کا میابی کا چوتھا عامل (عضر) قرار دیا ہے۔ دوسری تعبیر میں بید کہ جب تک لوگ معاشرے کے مصالح و مقاصد کو مذاخر نہ رکھیں۔ اپنے ذاتی مفاد کو ور بان نہ کریں، اپنی اصلاح کی کوشش نہ کریں تو ہر گز مشکل سے متار نہیں پا سکتے۔ وہ کمز ورونا تو ان دشمن کے چنگل میں پھنس جاتے ہیں، وہ لوگ جو معاشرے کے اگاڑ سے فائدہ اٹھاتے ہیں۔

<sup>[1]</sup> هُوَالَّانِيَّ اَيَّدَكَ بِنَصْرِ «وَبِالْمُؤْمِدِيْنَ۞ وَٱلَّفَ بَيْنَ قُلُوْبِهِمْ لَوَ ٱنْفَقْتَ مَا فِى الْاَرْضِ جَيِيْعًا مَّاً ٱلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوْبِهِمْ وَلَكِنَّ اللهَ ٱلَّفَ بَيْنَهُمْ ﴿ (سورهُ المَالِ ، آيات ١٢ ، ١٣)

## تيسراحصته

ٱللَّهُمَّ إِنِّى قَلُمَلِلَّهُمُ وَمَلُّونِ وَسَئِمَتُهُمْ وَسَئِمُونِ فَآبَدِلَتَى بِهِمْ خَيْرًا مِنْهُمْ وَآبَدِلَهُمْ بِن شَرَّاً مِنِّى ٱللَّهُمَّ مِنْ قُلُوبَهُمْ كَمَا يُمَاتُ الْبِلُحُ فِى الْمَاءِ آمَا وَاللَّهِ لَوَدِدْتُ أَنَّ لى بِكُمْ ٱلْفَ فَارِسِ مِنْ بَنِى فِرَاسِ بْنِ غَنْمٍ هُنَالِكَ لَوُ دَعَوْتَ آتَاكَ مِنْهُمْ فَوَارِسُ مِثْلُ آدُمِيَةِ الْحَبِيمِ.

" پروردگار! میں ان سے تھک گیا ہوں (ان کی بُری نیتوں کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتا)اور وہ بھی مجھ سے تھک گئے ہیں۔ میں ان سے ناراض ہوں اور وہ بھی مجھ سے ناراض ہیں۔ مجھے اُن سے بہتر افراد عنایت فرمادے۔ میر کی جگہ پران کے لیے ایک بُر ٹے شخص کو مسلط کردے۔ پروردگار! ان کے دل (غم و اندوہ) سے بھر دے جیسا کہ نمک پانی میں ختم ہوجا تا ہے۔ جان لو! خدا کی قشم، تمہاری جگہ بنی فراس کے ایک ہزار سوار (شجاع اور وفادار) میرے نزدیک تم سے بہتر ہوتے۔ پھر اِما ملل نے ان کی تعریف میں بیشعر بطور مثال پیش فرمایا:

هُنَالِكَ، لَوْ دَعَوْتَ، أَتَاكَ مِنْهُم فَوَارِسُ مِثْلُ أَرْمِيَّةِ الْحَمِيْمِ " "اگرتم سی موقع پرانہیں پکارو، تو تمہارے پاس ایے سوار پنچیں گے جو تیز روی میں گرمیوں کے ابر کی ما نند ہیں۔" اس کے بعد إمام عالی مقامٌ خطب شتم کر کے منبر سے اُتر ہے۔

شرح وتفسير

میں تم لوگوں سے اکتما گیا ہوں خطبے کے نیسر بادرآ خری حصّے میں إمام عالی مقامؓ نے غمز دہ دل کے ساتھ بارگاہ الہی میں صدادی۔ ان پر نفرین کی لیکن بیدایک ایسی نفرین تھی کہ جن کے دلوں میں بیداری کا جذبہ تھا اُن کے لیے ایک تنہیںہ تھی کہ انہیں آگا ہی دے، گمراہی وضلالت کی وادی میں گمشدہ لوگوں کوذات احدیت کی طرف دعوت دے۔ کیونکہ إمام عالی مقامؓ کی نفرین نصیحت اور بیداری کا درس دیتی ہے۔

‹ٱللَّهُمَّرِإِنَّى قَنْ مَلِلُتُهُمُرِوَ مَلُّونِي سَبِّهُ مُهُمَ وَسَبِّهُونِي» " پروردگار! (میں نے ضیحتیں کمیں لیکن وہ ٹس ہے *م*س نہ ہوئے) میں ان سے تھک گیا ہوں اور وہ مجھ سے تھک گئے ہیں، میں ان سے ناراض ہوں اوروہ مجھ سے ناراض ہیں" یہ بات داضح اورنمایاں ہے کہ جب رہبراوراُس کے پیر دکاروں کے اہداف،اخلاق اور نیتوں میں ہم آ ہنگی نہ ہوتو یہ مشکل عظیم سامنے آ جاتی ہے کہ عادل، آگاہ اور شجاع رہنما، ناتواں، دنیا پرست اور جاہل پیروکاروں کے مقابلے میں کمز ور نظراً تاہے،اس کی صیحتیں انہیں فائدہ نہیں دیتی ہیں۔ نتیجہ بین کلتا ہے کہ رہنما بھی پیر دکاروں سے تھک جاتا ہے اور پیر دکار بھی اُس سے تھک جاتے ہیں، بقول سعدی۔ جتنادا نا نادان سے نفرت کرتا ہے اتنا ہی نادان دانا سے خوف رکھتا ہے: گرملولی زماترش منشیں که تو هم درمیان ماتلخی اگرتم ہم ہے ہو ناراض تو کوئی بات نہیں 💦 ہمارے درمیاں تم بھی تو نیک نام نہیں اگر پنج برا کرم سائٹ لا پہل نے ایک جاہل اور گمراہ قوم کی رہبری ذمے داری لی ،تواس کی دجہ پیچی کہ اُن کی قوم نے اپنے پنج برگی نصیحت سنی اور قبول کی اور اُن کے اخلاق واطوار کواپنے اندرجذب کرنے کی کوشش کی جبکہ بعض پنج ببروں کوا بسے پیرو کا ر نہیں مل سکے، نیتجتاً پیغمبراینی امّت سے اور امّت پیغمبر سے ناراض رہی۔نہیں بھولنا جا ہے کہ حضرت لوطّ کی قوم مکمل طور پر گناہوں سے آلودہ تھی، حضرت لوظ پیغبر سے پاک دامنی کے جرم میں نفرت کا اظہار کرتے تھے اور کہا کرتے تھے کہ حضرت لوظ اوران کے پیروکاروں کواپنے شہر سے نکال باہر کرو، بیدہ لوگ ہیں جو پاک دامنی کو چاہتے ہیں اور ہماری ہاں میں ہاں نہیں ملاتے۔ 🖾 حضرت علیؓ نے ان لوگوں سے اس طرح نفرت کا اظہار فرمایا: «فَأَبْدِالِنِي بِهِمْ خَيْرًا مِنْهُمْ، وَأَبْدِالْهُمْدِيْ شَرًّا مِنْيَ» " پر در دگاران لوگوں کے بدلے مجھے اچھے افراد عنایت فرمااوران لوگوں کے لیے میری جگہ پر بدتر آ دمی کومسلط فرما۔" ایپا کیوں ہوا کہ نہ توپیروان (کوفہ کےعوام) امامؓ کے صحیح اطاعت گزار تھے اور نہ امامؓ جبیہا مادی اور رہبرایسے ہیروکاروں کے لیے مناسب تھا، پھر حکمت پرورگار میں یہی امرہوا تو جواب یہ ہے کہ یہ اہل کوفیہ کے لیےایک آ زمائش اور امتحان تقااورخلافت امام ایک نعمت الہی تھی، جب اہل کوفہ اس نعمت کے کفران کے مرتکب ہونے لگےاور اطاعت امامؓ سے پہلو تہی کرنے لگےتو یہ فعت ان سے سلب کر لی گئی اور امام کی نفرین کا شکار ہو گئے۔امام کی یہ نفرین کتنی جلدی یوری ہوگئی کہ بن

> <sup>[[]</sup> سَدِيْمَةُ مَهْمَهُ مسأمر كماد عسے جس كمعنى افسر دگى كے ہيں۔ <sup>[[]</sup> سور داعراف، آيت، ۸۲

امتیہ اور ان کے خونخوار سنگدل اور سفّاک عمال ان پر مسلط ہو گئے اور ان کے ساتھ جو کچھ کیا، اس کی نظیر تاریخ میں نہیں ملتی ۔ اسلامی تاریخ کا عجوبہ ہے کہ جس زمانے میں آپؓ نے نفرین کی اس کے تھوڑ ے عرصے بعد تاریخ کے بے مثال ظالم وستم گر حجاج بن یوسف کی پیدائش ہوئی۔ <sup>[1]</sup>

حجاج بن یوسف کے حکومت تک پہنچنے سے پہلے ہی اہلِ عراق اورکوفہ اپنے جرائم کا کفّارہ ادا کر چکے تھے کمیکن تجاج کی حکومت میں اپنے عروج کو پہنچے تھے۔

واضح رہے کہ مولاً کا جملہ " آبن لھھ بنی شرّ ا امِنّی " سے سیمقصر نہیں ہے کہ میں بُرا ہوں اور مجھ سے بُرا څخص مسلط کردے بلکہ تمام خوبیوں کے مقابلے میں تمام خامیوں کا بھی ذکر کرنا مقصد ہے سورہ فرقان میں جہنم کے دردناک عذاب کی طرف اشارہ کرنے کے بعد اللہ تعالی فرما تاہے:

«قُلْ اَذْلِكَ خَيْرٌ أَمْرِ جَنَّةُ الْخُلْبِ الَّتِي وُعِدَالُمُتَقَوْنَ لَا الَهِ

کہوکیا(بیدردناک عذاب)جہنم بہتر ہے یا بہشت جس کا پر ہیز گاروں کے ساتھ وعدہ کیا گیا ہے؟

ایک دوسری تعبیر کے مطابق اُس زمانے میں نداہل عراق وکوفدا پھے تھے کہ جن کے بدلے اِمام علی ملیس اللہ تعالیٰ سے ان سے زیادہ ایتھ وال کے ملی کا سی اللہ تعالیٰ سے ان سے زیادہ ایتھ وال کے طلب گار ہیں اور ندامام (العیاذ باالله) بُرے تھے کہ خدا ان سے زیادہ برتر حاکم کوان پر مسال کر دیتا۔ اِس فسم کے مواقع پر صیغہ افعل تفضیل کے مفہوم نے اپنے معمول کو کھود یا ہے، اس کی مثال دومتضاد چیز وں کے مسلط کردیتا۔ اِس فسم کے مواقع پر صیغہ افعل تفضیل کے مفہوم نے اپنے معمول کو کھود یا ہے، اس کی مثال دومتضاد چیز وں کے مسلط کردیتا۔ اِس فسم کے مواقع پر صیغہ افعل تفضیل کے مفہوم نے اپنے معمول کو کھود یا ہے، اس کی مثال دومتضاد چیز وں کے متلک کرنے کے ایک متال دومتضاد چیز وں کے مسلط کردیتا۔ اِس کی مثال دومتضاد چیز وں کے متاک ہے۔ کہ خال کر میں میں کہ من کے معلول کے مفہوم نے اپنے معمول کو کھود یا ہے، اس کی مثال دومتضاد چیز وں ک

امام عالی مقام کی نیفرین حقیقت میں اس نفرین کی طرح ہے، جو قر آن مجید میں اولوالعزم پیغمبر حضرت نوٹ سے نقل ہوئی ہے: «دَتِ لَا تَذَارُ عَلَى الْاَرْ خِض مِنَ الْ لَحَافِرِ نِنَ حَدَّارًا » « پروردگار! رُوت زمین پر کسی کا فرکو بھی باقی ندر کھ۔ "آ حضرت علی سیس نفرین کو اس طرح جاری رکھتے ہیں، خداوندا!ان لوگوں کو اس طرح ڈبود سے جیسے نمک پانی میں حل ہوتا ہے: « اَللَّ لُهُ تَدَ مِتْ قُلُو بَهْمُ مَدَ اَنْعِدَاتُ الْعِدَاتُ فِي الْمَتَاءِ»

> <sup>[1]</sup> منہاج البراعۃ ہص ۳۸ ۳،مشہورموڑ خ مسعودی کے مطابق تحبّاج کی پیدائش ۲ ۲ ھیں ہوئی اور ۹۵ ھیں ۵۴ سال کی عمر میں مرگیا۔ <sup>[2]</sup> سور د فرقان ، آیت ۱۵ <sup>[2]</sup> سور د نوخ ، آسد ۲

اِنسان کی ہمدردیاں مجروح ہوں۔ بیرکہا جائے کہ اس کا دل پکھل گیا۔خطبہ ۲۷ (خطبۂ جہاد) بھی اس طرح کے معنی میں آیا ہے۔ آپٹ فرماتے ہیں:

« وَالله، يُمِيْتُ الْقَلْبَ وَيَجْلِبُ الْهَمَّ مِنَ اجْتِمَاعِ هُؤُلَاء الْقَوْمِ عَلَى بَاطِلِهِمُ وَ تَغَرُّ فِكُمُ عَنْ حَقَّكُمْ»

" خدا کی قشم! ییمل دل کومجروح اورغمز دہ کردیتا ہے کہ وہ اپنے مرکزِ باطل پرمجتمع ہیں اورتم اپنے مرکزِ حق سے دوراور منتشر ہو۔"

حقیقت میں اس جملے کا مفہوم یہ ہے کہ مولاً اہلِ کوفہ پرنفرین کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ خداوندان لوگوں کی نافر مانی ،نفاق ، دورخی اور بے عملی کی وجہ سے ان کے ہوش وخرد کوچھین لے تا کہ ساری زندگی حیران و پریثان رہیں۔ آیات و روایات میں متعدد مقامات ملتے ہیں جہاں قلب کو عقل ودرایت یا معیا یو عمل ودرایت کے معنی میں استعال کیا گیا ہے۔جس طرح سور دُانعام ، آیت ۲۵ میں پڑ ھتے ہیں:

> «وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُو بِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَتَفَقَهُوْكُ " «ہم نے ان کے دلوں پر پردے ڈال دیے تا کہ وہ قر آن درک نہ کر سکیں۔"

۔ حقیقت میں خدائے متعال کی طرف سے ایک سخت وعید ہے جس کی طرف قرآن مجیداورروایات میں سرکش اور منافق لوگوں کے بارے میں اشارہ ہوا ہے۔ یہی سزا ہے انسان کے لیے کہ حقائق کوجانتے ہوئے نہ دیکھے، نہ سے اور نہ سمجھے اور شکل راہوں میں پریشانی کے عالم میں ہلاک ہوجائے۔

🗓 سورهٔ اسراء، آیت ۲ ۴

اس شعر کے معنی یہ ہیں کہ اگران کو بلاؤ تو گرمیوں کی بارش کی طرح تیز و تند سوارتمہاری طرف آئیں گے اور فارس شاعر کے قول کے مطابق اس تیز رفتار بادل کی طرح جس میں پانی کم ہوتا ہے دشمن کی سرکشی وسرکو بی کے لیے بہت جلد پنچ جائیں گے۔اس کے بعداما مٹرنے خطبہ کوختم کیا اور منبر سے اُترے۔

## كلام سيررضى

«قال السيّد الشريف: أَقُوْلُ: أَلَا رَمِيَّةُ جَمْعُ رَمِي وَ هُوَ السَّحَابُ والحميمُ هاهنا: وَقُتُ الصَّيْفِ. وإِنَّمَا خَصَّ الشَّاعِرُ سَحَابَ الصَّيْفِ بِالذِّكْرِ لِأَنَّهُ أَشَتُ جُفُوُلًا وَ اَسْرَعُ خُفُوُفاً; لَأَنَّهُ لا مَاء فِيْهِ. وَإِنَّمَا يَكُوْنُ السَّحَابُ ثَقِيْل السَّيْرِ لا مُتِلَائِهِ بِالْمَاءِ، وَذَٰلِكَ لا يَكُوْنُ فِي الأَكْثَرِ عَظُوُفاً; لَأَنَّهُ السَّتَاء وَيْهِ. وَإِنَّمَا يَكُوْنُ السَّحَابُ ثَقِيْل السَّيْرِ لا مُتِلَائِهِ بِالْمَاءِ، وَذَٰلِكَ لا يَكُوْنُ فِي الأَ مُوَإِنَّمَا أَرَادَ الشَّاعِرُ وَصْفَهُمْ بِالسَّرْعَةِ إِذَا حُوْا، وَ الْإِغَاثَةِ إِذَا اسْتُغِيْثُوا، وَالتَّلِيلُ عَلْيَ ذَالِكَ قَوْلُهُ: هُنَالِكَ، لَوُدَعَوْتَ، آتَاكَ مِنْهُمْ.

مرحوم سیّد رضیؓ کہتے ہیں کہ اس شعر میں لفظ " ارحیقہ " رمی کی جمع ہے (شقی کے وزن پر ) ابر کے معنی میں ہے۔ "حمیم" یہاں موسم گرما کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ شاعر نے گرمیوں کے ابر کی شخصیص اس لیے کی ہے کہ وہ تیز رفتا راور ہلکا ہوتا ہے۔ اس کی وجہ سیہ ہے کہ وہ پانی سے خالی ہوتا ہے اور ابر سست گام اس وقت ہوتا ہے جب اس میں پانی بھر اہوا ہو اور ایسے ابر ( ملک عرب میں )عموماً سردیوں میں اٹھتے ہیں۔ اس شعر سے شاعر کا مقصود سی ہے کہ انہیں جب مدد کے لیے پکارا جاتا ہے اور ان سے فریا درسی کی جاتی ہے تو وہ تیز کی سے بڑھتے ہیں۔ اس شعر اس کی دلیل شعر کا پہلام صرع " کھنا کے لئے دکھتے تو تا ہے جب آل میں پانی کھر اہوا ہو آتا تھے مِنْہُ کہ ۔ " ہے۔

نكتهر

بنوفراس بن غنم کون تھے؟

ابن ابی الحدیدا پنی شرح نیج البلاغہ میں ان کے تعلق لکھتے ہیں: بیعرب کے ان قبائل میں سے تھے جن کی شحاعت و بہا دری کا چر چاتھا۔ان کا ایک مشہور سر دار جن کا نام ربیعہ بن مکدم تھا جوزندگی اورموت دونوں میں خوانتین اور بچوں کا حامی تھا۔کہا جا تا ہے کہ وہ موت کے بعد بھی مظلومین کی حمایت کرتا رہااس کی جمایت کی داستان اس طرح ہے کہ بن سلیم کے ایک گروہ نے اس پر حملہ کیا جب کہ ان کے ساتھ خوانین اور بچ تھے اور وہ اکیلاد فاع کر رہا تھا۔ دشمنوں نے اس کی طرف ایک تیر پچینکا جو اس کے دل میں پیوست ہو گیا۔ اور قریب تھا کہ گھوڑ ے سے زمین پر گر لیکن اس نے اپنا نیز ہ زمین میں گاڑ دیا اور اس کے سہارے پر گھوڑ ہے پر بھی بغیر حرکت کے رہا، خوانین اور بچوں کو اشارہ کیا کہ جلم کی سے قبیلے تک پہنچ جائیں۔ بن سلیم اس کی شجاعت سے خوف زدہ تھے، اس خیال سے کہ وہ زندہ ہے قریب نہ آ سکے اس کی عدم حرکت سے کم از کم اس کی زندگی کا گمان کر تے رہے۔ ان میں سے ایک نے اس کے گھوڑ کے کی طرف تیر پچینکا۔ وہ گھوڑ سے سے کم از کم اس کی زندگی کا گمان کر تے رہے۔ ان میں سے ایک نے اس کے گھوڑ کی طرف تیر پچین کا۔ وہ گھوڑ سے سے کم از کم اس کی زندگی کا گمان کر تے رہے۔ ان میں سے ایک نے اس کے گھوڑ کے پہلے وہ اپنی خوانین اور بچوں کو اپنے قبیلے تک پڑچا چکے بتھا اور دشمنوں کی اسیری سے ان کی جان جا چکی تھے۔ آ کہ طرف تیر پی خوانین اور بچوں کو اپنے قبیلے تک پڑچا چکی خصے اور دشمنوں کی اسیری سے ان کی جان جا چکی تھو۔ آ تیں ہیں از میں اور بھا ہے کہ اس قبیلے تک پڑچا چکی تھے اور دشمنوں کی اسیری سے ان کی جان جا چکی تھے۔ آ

توجّہ رہے کہ کونے میں بید امام کے سپاہی دس ہزار آ دمیوں کے برابر تھے، بلکہ ایک روایت کے مطابق ایک لاکھ آ دمیوں کے برابر تھے۔ امام کی خواہش تھی کہ وہ ایک ہزار بنی فراس کے بہا در آ دمیوں میں تبدیل ہوجاتے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شکر کوفہ کے افراد کس قدر بے استفامت تھے اور بنی فراس کس قدر شجاع اور استفامت والے تھے۔ ذاتی طور پر شجاع ہونے کے علاوہ وہ ایمان کے سائے میں رہ کر اسلام کی خاطر شجاعت دکھانے میں پیش پیش تھے۔ اس لیے قرآن فرما تا ہے: " گھر قبل فی فیتی قد قبل تی کہ تھی کہ وہ کہ خواہش میں تا میں تبدیل ہوجاتے۔ اس سے معلوم " خدا کے تکم سے بہت تھوڑ سے سرکہ وہ کثرت رکھنے والے گروہوں پر غالب آ گئے۔"

> <sup>[[]</sup> شرح <sup>نی</sup>ج البلاغہ، ابن ابی الحدید جما<sup>ص</sup> ۳۳ <sup>[[]</sup> بلوغ الادب ج۲ص ۱۲۵ <sup>[[]</sup> سورة بقرہ، آیت ۲۴۹

حصبيبيوال خطبه

ومن خطبة له عليه السلامر وَفِيْهَا يَصِفُ الْعَرَبَ قَبْلَ الْبَعْثَةِ ثُمَّ يَصِفُ حَالَهُ قَبْلَ الْبَيْعَةَ لَهُ بعث سے پہلے عرب کی حالت اور بیعت سے پہلے کی حالت، امام عالی مقامؓ نے بعثتِ پیغمبرؓ سے پہلے عرب کی معاشی زندگی کی حالت اور مسلمانوں کی بیعت سے پہلے اپنے حال کی تشریح فرمائی۔

خطبه،ایک نظرمیں

إمام كااس خطبكوارشاد فرمان كى وجدكياتهى، دوسرى تعبير كے مطابق اس خطبكو لكھنكا كيا مقصدتها، بعض محققتين ف سير بتايا كدامير شام ككارندول كے مصر پر قبضے اور محمد ابن ابى بكر كى شہادت كے بعد كچھلوگوں نے آپ سے درخواست كى ك خلفائے گزشتہ كے متعلق اظہار خيال كريں حضرت في جواب ديا، كيا اس وقت اس سوال كا موقع ہے؟ تہميں خبر، يى نہيں كه مصر پر قبضہ ہو چكا ہے اور مير في شيعوں كافتل عام ہور ہا ہے، كيوں واجب اور موجود ہ كو چھوڑ كر دوسر بے مسائل ميں جن ليے كافى وقت ہے، خودكو مصروف ركھتے ہو؟ پھر فرايا، ميں ايسا خط تم ميں دوں كا كہ جس ميں تمہار بي مسائل ميں جن محمر ير قبضہ ہو چكا ہے اور مير في خصوں كافتل عام ہور ہا ہے، كيوں واجب اور موجود ہ كو چھوڑ كر دوسر بے مسائل ميں جن كو كافى وقت ہے، خودكو مصروف ركھتے ہو؟ پھر فرايا، ميں ايسا خط تم ميں دوں كا كہ جس ميں تمہار بے سوالوں كا جواب موجود ہو ہو معنى تم ميں تم ميں تم ہو جواب دور اين ميں ميں جواب دور موجود ہو جھوڑ كر دوسر بے مسائل ميں جن موجود ميں تم ميں تم ميں جواب كر ميں جواب دور ايا ميں ايسا خط تم ميں تم ہوار كہ ميں تم ميں تم ميں تم ہو دور موجود ہو ہو ہو ہوت ہے، خودكو مصروف ركھتے ہو؟ پھر فر مايا، ميں ايسا خط تم ميں دوں كا كہ جس ميں تم ہو جواب موجود ہو ہو ميں تم سے چاہتا ہوں كہ مير بي حقوق كو ہا تھ سے نہ جانے دو۔ الل

🗊 مصادر نېچ البلاغه،جلدا،ص • ۳۹

اشارہ ہو جو آپؓ نے اپنی شہادت سے پہلے لوگوں کو آمادہ رکھنے کے لیے کی ہو۔ جوبھی ہے آپؓ کی دردنا ک شہادت جنگ کی تیاری میں رکاوٹ بن۔

بہر حال بیڈ طبرتین حصّوں پر مشتمل ہے۔ سب سے پہلے بیر کہ زمانۂ جاہلیت میں عرب کی حالت اور بعث پیڈ بر اکرم ؓ کے متعلق اشارہ فرما یا اور بتادیا کہ وہ لوگ کن مشکلات و تکالیف میں گرفنار متصے کہ ظہور پیڈ ببر اسلام ؓ کی بر کتوں سے انہیں ان بد بختیوں سے چھٹکارا ملا، اس خطبے کے دوسرے حصے میں رحلتِ پیڈ ببر ؓ کے بعد کے واقعات کی طرف اشارہ فرما یا کہ س طرح آپؓ کے تسلیم شدہ جن کوچھین لیا اور نہا کردیا اور اما معالی مقامؓ نے اسلام و قرآن کی حفاظت کے طرف اشارہ فرما یا کہ س کی، حالا نکہ سخت ناراض تصے۔ تیسرے حصے میں امیر شام وعمر وعاص کی بیعت کی داستان سے مشروط کردیا ہے جن کی وجہ سے مسلمان صد ماتِ جانی و مالی اور اخلاقی سے دو چارہوئے۔ اس خطبے کے آخر میں حکم دیتے ہیں کہ اس ظالم و شم گروہ کے ہاتھوں کورو کنے نے لیے جنگ کی تیار کی کریں۔

بہلاحصہ

إِنَّ اللَّهَ بَعَثَ هُحَمَّمًا اللَّهِ مَعْدَةً الْحَمَّرَ فَعَمَّدًا الْعَرَبِ عَلَى التَّنْزِيْلِ وَ أَنْتُمْ مَعْقَرَ الْحَرَبِ عَلَى مَتَرَ دِيْنِ وَ فِى شَرِّ دَارٍ مُنِيخُونَ بَيْنَ جَارَةٍ خُشُنٍ وَ حَيَّاتٍ صُمِّ تَشْرَبُونَ الْكَرِرَ وَ تَأْكُلُونَ الْجَشِبَ وَ شَرِّ دِيْنٍ وَ فِى شَرِّ دَارٍ مُنِيخُونَ بَيْنَ جَارَةٍ خُشُنٍ وَ حَيَّاتٍ صُمِّ تَشْرَبُونَ الْكَرِرَ وَ تَأْكُلُونَ الْجَشِبَ وَ تَسْفِكُونَ دِمَاءَ كُمْ وَ تَقْطَعُونَ آرُ حَامَكُمُ الْأَصْدَامُ فِيكُمْ مَنْصُوبَةٌ وَ الْآثَامُر بِكُمْ مَعْصُوبَةٌ. تَسْفِكُونَ دِمَاءَ كُمْ وَ تَقْطَعُونَ آرُ حَامَكُمُ الْآصْنَامُ فِيكُمْ مَنْصُوبَةٌ وَ الْآثَامُ بِكُمْ مَعْصُوبَةً. "اللَّذَيْ اللَّذَار مَعْدَانَ اللَّهُ بَعْرَ عَالَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ وَ مَالَيْ اللَّ وَى كَامَ يَعْمَرُ وَ الْالَقَامُ وَ مَعْصُوبَةً وَ الْآنَا وَ مَعْصُوبَةً. وَى كَامَ يَعْدَانُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ مَعْنَ اللَّهُ مَعْصُوبَةً مَعْصُوبَةً الْالَقَامُ بِعُمْ مَعْصُوبَةً الْمُعْتَ وَى كَامَ يَعْدَانُ مَعْتَقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّعُنَا مَنْ اللَّا الْعَالَةُ الْمَالَةُ الْعَالَ الْحَابُ



زمانة جاہلیت میں عرب کی حالت

خطبے کے اس حصے میں اِمام عالی مقامؓ نے عرب کی جاہلیت کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ان کی زندگی کے چاروں پہلووں ( فکری ، عاطفی ، اقتصادی اور اِجتماعی ) کی ایسی تصویر کشی کی ہے کہ اگر عرب کی جاہلیت کے بارے میں جوساری کتابیں لکھی گئی ہیں، ان کی چھان بین کریں، تب بھی اس خلاصے سے زیادہ نہ پائیں گے۔ اس بحث کو آغاز خطبہ میں انتخاب کرنے کی ظاہری دلیل یہ ہے کہ حضرت امام علی ملاطقة قبل از اسلام کے لوگوں کا اس طرح تعارف کرانا چاہتے ہیں تا کہ ان کا بعثت پیغیبر کے بعد کے لوگوں کی حالت کے ساتھ مواز نہ کریں کہ وہ ان کی اہمیت کو تمجھ سکیں۔ اور اس بیش قدر سرمائے کو اپنے انتشار و اختلافات کی نذر نہ کریں، چونکہ نعمتوں کی اہمیت کا اندازہ اُس وقت ہوتا ہے جب ان کی کمی محسوس کی جائے، امیر المونین خطبے کی ابتدا میں فرماتے ہیں:

«إِنَّ اللهَ بَعَثَ هُحَمَّدًا ٢٠٠٠٠ نَنِيْرًا لِّلْعَالَمِ يْنَ وَأَمِيْنًا عَلَى التَّنْزِيْلِ»

"اللَّد نے آنحضرت محم مصطفیٰ سلَّنْ لَائِیہِم کورسالت کے ساتھ مبعوث فرمایا تا کہ دنیا دالوں کوڈ رائمیں ( راہِ تِن وعدالت سے سرکش اور منحرف لوگوں کواللّٰہ کے عذاب سے ڈرائمیں )اورانہیں اپنی آیات کا امین قرار دیا"۔

تو جّرے کہ حضرت امام علی ملینا نے پنج مراکرم سلیناتی کی کو صرف نذیر ( ڈرانے والے ) کہنے پراکتفا کیا ہے، جب کہ ہم جانتے ہیں آنحضرت بشیر بھی ہیں اور نذیر بھی جس طرح قر آن مجید میں متعدّ د جگہوں میں یہ دوصفتیں پہلو بہ پہلو ذکر ہوئی ہیں: " یَا یُکھاالنَّابِیُّ اِلَّا اَ دُسَلُنَا اَ حُسَلُنَا اَ حُسَلُ اَ وَاَ مَدَسِیْتَرًا وَ قَدَنِ یُدَرًا » <sup>[1]</sup>

" اے پیخبر <sup>9</sup>ابہم نے تمہیں گواہ، بشارت دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے۔"

اور دوسری آیات میں بھی اس طرح ذکر ہوا ہے۔ <sup>[ع</sup>الیکن ذیعے داریوں کی ادائیگی کی جانب توجہ اورخلاف ورزیوں سے دوری شاید وہی مجازات و تنبیہہ ہیں، جونذیر کے لقب اور موضوع سے وابستہ ہیں۔ اسی دلیل کی بنا پر بہت سی آیات پیغبراکرم اور تمام انبیاءً کے بارے میں ان کے نذیر ہونے کی طرف رہنمائی کرتی ہیں۔ اور کسی مقام پر بھی صرف بشیر کے عنوان پر تکیہ کیا ہوانظر نہیں آتا۔

آج کل کے دنیاوی قوانین میں ہمیشہ یہی جزاوسز ارائ ک<sup>ا تع</sup>مل ہیں اور تشویقی مسائل میں بہت کم ضامن کے عنوان سے استفادہ کیا جاتا ہے۔ بہر حال اِ نذ ار ( ڈرانے ) کا آخر کی ہدف یہی ہے کہ انسان ایتی ذیے داریوں کا احساس کرے اور ان سے عہدہ برآ ہونے کی سعی کرے۔ اس خلتے کوفر اموش نہیں کرنا چاہیے کہ پیغیبر اکرم تمام جہانوں کے انسانوں کے لیے نذیر ہیں۔ اور بیہ بات بخوبی واضح ہے کہ دین اسلام، دین جاودانی ہے، کیونکہ " عالمین " ایک وسیع مفہوم رکھتا ہے کہ جس میں زمان و مکان کی قید نہیں ہے۔

> الما سور کا حزاب، آیت ۲۵ ۲۵ سور که سام ۲۰ مناظر، آیت ۲۴، فتح، آیت ۸، سور کولتر ۵، آیت ۱۱۹

«أَهِيناً عَلى التَّنْزِيْل» كى تعبير سے ضمناً مقام عصمت بيغ برسان الي لم فرف اشاره ،وتا ہے، وہ كتاب اللى ك امانت کی اچھی طرح حفاظت کرتے ہیں۔بغیرکسی تبدیلی کے تمام عالم انسانیت کوخدا کا پیغام پہنچاتے ہیں۔ امام عالی مقامؓ نے دس مختصراور جامع جملوں میں دورِ جاہلیت میں عرب کی جاہلیت، جو چار چیز وں کے گردگردش كرتى ہے، كى وضاحت فرمائى، آپ فرمايا: ·وَٱنْتُمْ مَعْثَرَ الْعَرَب عَلىٰ شَرِّدِيْنِ» " پياليي حالت تقمي كهتم عرب لوگ بدترين دين اور بدترين گھرر کھتے تھے۔" بت پر سی سے بڑ ھرکرکون سائرادین ہے؟ ایک عاقل اور ہوشیارانسان ایک پتھر پاکٹر کی کوخود تر اشےاوراس کے سامنے سجدہ ریز ہو،اپنی تقدیر کواس کے حوالے کرےاورا پنی مشکلات میں اس سے پناہ مانگے؟ ما وہ بُت جوخر ما (تھجور ) سے بنائے اوراس کے سامنے سحبرہ کرےاور قحط سالی میں کھالے؟ ان کا سب سے بڑاانحراف حرب جہالت ہے کہا پنے دین کواحمقانہ عقائد ادرعقل ومنطق سے دورخرافات سے پُرکرلیا، جوتار بخ کی کتابوں میں تفصیل سے مذکور ہیں۔ان کے عقائلہ وافکار کی بحث کے ذیل میں ایثارہ کیا جائے گا۔ اس کے بعد حضرت امام علی ملیلات نے ان کی اقتصادی زندگی کے دقت مارحالات کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا: ؞ۅٙڣ۬ٛۺؘڗؚڐٳڔڡؙڹؚؽڂؙۅ۫ڹؘ<sup>ؚ</sup>۩ٙڹؽڹڃؚٙٵۯۊٟڂؙۺؙڹۅؘڂؾٳؾؚڞؙڟۭۣؾٙۺ۫ڗڹ۠ۏڹٳڶػۑۯۅؘؾٲؗػؙڵۅ۫ڹٳؗؗؗؗؖۼۺؚ؉<sup>ؚ؆</sup> "تم عرب کے لوگ بدترین گھراور بدترین جگہ میں زندگی بسر کرتے تھے، جہاں زہریلے سانپوں (جوکسی سے ڈرتے نہیں اورزیادہ خطرناک ہیں) کے درمیان گندایانی پیتے اور حرام غذا کھاتے تھے۔" شردار (بدترین گھر) ہے عرب جُہلا کی سکونت کی جگہ مراد ہے۔ چونکہ اس خطبے میں ان میں سے بہت سارے (بالخصوص مولاعلی ملایلا) کے خاطبین ) کمے یا مدینے میں رہنے والے تھے جمکن ہے یہی وجہ ہو کہ ان دوشہروں نے اپنا معنوی چرہ کمل طور پرختم کیا تھااور بت پرستی، شرارت اور فساد کی جھینٹ چڑ ھرگئے تھے۔ ناہموار فضا، خشک بیابان اور بے آب وگیاہ کی حالت نے ان دوشہروں کو کھیر لیا تھا۔ اگر تھوڑ اسابارش کا یانی کنویں کۍ تهه ميں يا تالا بوں ميں باقي ہوتا تو وہ بھی تيز ہوا يالوگوں کی دخالت کی وجہ ہے گدلا ہوجا تا تھااور وہ يانی پينے سےلوگ نفرت کرتے تھے مگر مجبوری میں پیتے تھے۔ان کی غذ اوخوراک اس سے بہتر نہیں تھی۔

> <sup>[1]</sup> میخون، نوخ کے مادّ سے سے جواونٹ کی نیند کی حالت کو کہتے ہیں، چونکہ اونٹ کھر درے پتھر کے درمیان استر احت کرتا ہے۔ <sup>[1]</sup> نحشب ناانصافی ونا ہمواری کے معنی میں آیا ہے۔

أَى الْحَيْوَانَاتِ تَأْكُلُونَ فِي الْبَادِيَةِ؟» «تم بیامان میں <sup>س</sup> حانور کا گوشت کھاتے ہو؟" اس نے جواب دیا: ؞ڹٙٲٝػؙڶػؙڷۜڡؘاۮڹۜۅؘۮڗڿٳڵؖٳٵؗۿٙڔڿؙؚؚؚؽڹ<sup>؞ؚ</sup> "ہم ہرموجود کوکھاتے ہیں جوحرکت کرے مگر گر گٹ کونہیں کھاتے۔" حیبات صُیم سے (بہرے سانپ) مراد ہیں چونکہ نہ سننے کی وجہ سے زیادہ خطرنا ک اورز ہریلے ہوتے ہیں۔ خطبے کے تیسرے حصے میں عرب کے اجتماعی حالات اور بدامنی پر روشنی ڈالتے ہوئے امام عالی مقام فرماتے ہیں : «تَسْفِكُونَ دِمَاءَ كُمْر «تم مسلسل خون بهاتے رہتے تھے۔" (نہصرف دشمن پربلکہ اپنے او پربھی رحمٰہیں کھاتے تھے ) ، "تَسْفِكُونَ دِهَاتًكُثِمِ» کے جیلے میں فعل مضارع كااستعال اورا سی طرح کے دوسرے جملوں كااستعال ان کے آپس کے ناخوشگوارجالات کے تسلسل کی طرف اشارہ ہے کہ ان کے درمیان درحقیقت ان کی خونریز می کے لیے کوئی روشن دلیل توتقی نہیں،معمولی سے بہانے بنا کرتلوار کھینچ لیتے تھےاورا پنی جانوں کوتھی ہلا کت میں ڈال دیتے تھے۔ایک معمولی بہانے ہے، کئی دن کئی مہینے بلکہ برسوں تک اس جنگ کوطول دیتے تھے۔معروف جنگوں ،جن کی طرف بعد میں اشارہ کیا جائے گا ، کے مطالعے سے پتا چلتا ہے کہ بیلوگ کتنے جاہل اور بےخبر تھے جومعمولی چیز وں پر جان سے مارتے اورخون بہاتے تھے۔ چو تھے جصے میں آ پٹ نے عرب کے خاندانی حالات کی طرف اشارہ فرمایا۔ آ پٹ نے فرمایا: ؞ۅؘؾٙڨؘڟۼۅؙڹؘٲۯڂٵڡؘػٛۿ؞ "تماينے عزيزوں سے طع حرمی کرتے تھے" یہ جملہ حقیقت میں مسّلہ ویعنی اپنی بیٹیوں کوزندہ درگور کرنے اورانہیں قتل کرنے کی طرف اِشارہ کرتا ہے، چونکہ وہ لوگ اینی بیٹیوں کوننگ د عارادر بدختی شیچھتے تھے۔جس شخص کی کوئی میٹی ہوتی ،ا سے اپنے قوم قبیلے سے ایک مدّت تک شرمندگی کاسامناکرنا پڑتا۔ ؞ۅٙٳۮٙٳڹؙۺۣۨڔٙٲڂٮؙۿؙ؉ۑؚٳڷٳؙڹؿ۬ؿڟۜۜۅٙۼۿۮڡؙڛۅؘڐٞٳۅؘۿۅؘػٙڟؚؽۿڕۿٙؾؾۅٙٳڒۑڡؚڹٙٳڶۘقۅ۫ڡؚڔڡڹٛڛؙۏٝۦؚڡٙٳ

🗓 شرح منج البلاغدابن ميثم ،جلد ٢، ص ٢٢

ۘڹؙۺۣۜ<sub>ۯ</sub>ٙۑ؋؞ٲؿؙؽڛػؙ؋ؘؘؘۘۛۘۛۼڸۿۅ۫ڹٱڡؗٙڔؾٮؙۺ۠؋ڣۣٳڶؾؖ۠ۯٳب؞ٲڵٳڛٙٳٙءٙڡؘٳؾؘڂػؙؠؙۅ۫ڹ۞<sup>؞</sup><sup>ؚ</sup> "اورجب ان میں نے سی ایک کولڑ کی کے پیدا ہونے کی خوشخبری دی جائے تو رخج کے مارے اس کا منہ کالا ہوجا تا ہے۔اوروہ زہر کا سا گھونٹ کررہ جاتا ہے۔( بیٹی کی ) عار ہےجس کی اس کوخوشخبری دی گئی ہے،ا پنی قوم کےلوگوں سے چھیا پھرتا ہے(اورسوچتا رہتا ہے) کہ آیا اس کوذلت اٹھا کے زندہ رہنے دے یا ( زندہ ہی ) اس کوزمین میں گاڑ دے دیکھوتو ہیہ لوگ س قدر براحکم لگاتے ہیں۔" اپنے فرزندوں کے قُل کے سلسلے میں صرف بیٹیوں پر اکتفانہ کیا بلکہ بیٹوں کو بھی غربت کے خوف سے قُل کردیتے تصح جو که سرماییز زندگی شار ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید نے ان کا موں سے روکا ہے: «وَلَا تَقْتُلُواا أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَاقِ الْحُنْ نَزُزُقْهُمْ وَإِيَّا كُمْ اللَّ " اپنی اولا دوں کوغربت کے خوف سے قتل نہ کروہم آپ کواوران کوبھی رزق دیتے ہیں۔" <sup>کہ</sup> ہی ہوتا تھا کہ باب بیٹے کوایک چھوٹے سے بہانے سے قُتَل کردیتا ، بیٹا باب کوادر بھائی بھائی کو آل کردیتا تھا۔ ان کے درمیان قطع رحم بہت خطرنا ک طریقے سے سرایت کر چکا تھا۔ اس گفتگو کے اختتام پر امام عالی مقام نے ان کے معنوی ومادّی مفاسد کود وجملوں میں خلاصہ کیا ہے۔فرماتے ہیں : ٱلَاصِنَامُ فِيُكُمُ مَنْصُوْبَةٌ وَالْأَثَامُ بِكُمُ مَعْصُوْبَةٌ» «تمہارے درمیان بُت یصلیہ وئے تصاور گنا ہوں نے تمہیں مکمل طور پر کھیر اہوا تھا۔» «منصوبیه» سےاس نکتے کی طرف اشارہ ہے کہ وہ نہصرف بیرکہ بت پرستی سے شرمندہ نہیں تھے بلکہ اس یرفخر کرتے تھےادراپنے معانثر بے کے ہرگوشہ دکنار میں بت نصب کیے ہوئے تھے۔ "معصوبة» «عصب» کے ماد ے سے ہے (ایسار شتہ جس سے گوشت یوست ایک دوسرے سے جڑے ہوئے ہوں) یہاں پران گناہوں کی طرف اشارہ ہے، جیسےخونزیری قطع رحم کرنا، ناموں پر تجاوز کرنا، مال واساب کولوٹنا، جوااور شراب اور فخش کاموں کی آلودگی وغیرہ نے تمام وجود حرب کواپنی لپیٹ میں لے لیا تھا۔ اس ترتیب سے امامؓ نے اس مختصر جملے سے عقیدتی واخلاقی مشکلات اقتصاد کی اور خاندانی انحرافات کی طرف اشارہ کیاہے۔ان کی معاشرتی پستی کو جارنکات میں بیان فر مایا ہے کہ ان میں سے ہرایک ،ایک تفصیلی بحث کا متقاضی ہے۔

> <sup>[1]</sup> سوره نخل، آیات ۵۹،۵۸ <sup>[1]</sup> سوره أسرا، آیت ۳

زمانة جاہلیت پرایک طائرانہ نظر

زمانۂ جاہلیت سے مربوط مسائل پر بحث کرنا، وہ مباحث ہیں کہ جواسلام اور عظمت پیغمبر گی معرفت کے لیے ضروری ہیں۔دانش مندوں اورمؤرخین اسلام نے ان تمام مسائل کوجمع کرنے کی کوشش کی ہے۔

ہم نے خطبہ دوم کی نشر تک میں ان مسائل کی طرف اشارہ کیا ہے لیکن چوں کہ امامؓ نے خطبے کے پہلے حصے میں اس موضوع کی طرف پُرمعنا اشارے کیے ہیں، اس لیے ضروری ہے کہ جاہلیت کے عربوں کی زندگی کے اُن چاروں تحوروں پر روشنی ڈالی جائے جو کہ خطبے کے اس حصے میں مولاً کی مور دِنظر ہیں:

الف: عرب کے عقیدتی انحرافات پر بہت پچھ کہنے کو ہے۔ بت پر تق نے پورے عرب معاشر کے کو گھیرر کھا تھا، وہ بت جن کاعمومی طور پر تمام عرب کے قبائل احتر ام کرتے تھے اور وہ خانۂ کعبہ میں نصب تھے۔ قبیلے کے بت، خاندان کے بت، وہ بت جزمختلف شکلوں میں بنائے گئے تھے،اور وہ بت جو بغیر شکل کے تھے۔ پتھر کے کمٹروں سے بنائے گئے تھے۔

فرشتوں کوخدا کی بیٹیاں نصوّر کرتے تھے۔ حالانکہ وہ خود بیٹیوں سے نفرت کرتے تھے۔ قیامت کا انکار کرتے تھے۔ ان میں سے اکثر اپنے اہم کا موں میں بتوں سے مشورہ کرتے تھے۔ مشورے کا طریقہ یہتھا کہ تیر کی لکڑی پر افحل « اور » لا تفعل لکھ دیتے تھے۔ بت کی زبان خیال کرتے اور اُسے تھلے میں ڈالتے اور ہلاتے تھے ان میں سے ایک کو باہر لے آتے اور اُسے بت کا حکم مان کر واجب العمل قرار دیتے تھے۔ ان بے خرافاتی عقیدے مثلاً چُڑیل، اچھو بڑے پرندے اور اس قسم کے معاملات کوابے نیکر وخیال میں فال بدونیک سے تعبیر کرتے تھے۔

ب: يعنى ان كى اقتصادى بد حالى كا حال بيد تقا كەنە صرف بيليوں بلكه بيلوں كوبھى ، جوسرماية زندگى شار ہوتے ہيں ، فقر وغربت نے خوف سے قتل كرديتے تھے قتل وغارتكرى ، دوسروں سے مال كى لوٹ مار اور دھو كے سے حاصل كيا ہوا مال ان كى آمدنى كا بڑا ذريعہ تقا۔ كھلے پاؤں نيم عرياں جسم ، ان كى اقتصادى كمزورى كى عكامى كرتے ہيں۔ اگر كسى كے پاس سادہ لباس بھى ہوتا تو دوسروں پر فخر كرتا كەمير بى پاس وہ لباس ہے جوسر ديوں ، بہار اور گرميوں ميں بھى كام آتا ہے: مَنْ يَكْ ذَابَتٍ فَلْهَذَا بَتَتى مُقَيِّظٌ، مَصَيِّفٌ، مُشَيَّتى بن عرب ميں آپس كا حال بيت كە دوك شي خص اوركسى چيز پر دىم نيس كرتے تھے۔ ابنِ خلدون کے مطابق کہ اُن کی ایسی وحشیانہ طبیعت تھی کہ ہر وقت فساد و غارت گری کی طرف مائل تھے۔ جو چیز ہاتھ میں آئے لوٹ لیتے تھے۔ان کا موں سے وہ لطف اٹھاتے۔وہ اپنے رزق کوتلواروں کے سائے میں دیکھتے قتل وغارت گری کے لیے کسی ممانعت کوقبول نہیں کرتے تھے۔

منقول ہے کہ جب پیغمبر اسلام سلانظلیکٹی سے بہشت اور وہاں کی نعمتوں کی تعریف سنتے تو پو چھتے تھے کہ کیا وہاں جنگ وجدال کا وجود ہوگا؟ جب جواب نقی میں ملتا تو کہتے «اِخَنُ لَا خَدِیْدَ فِیہْمَا» « پھرتو کو کی فائدہ نہیں۔"

بعض تاریخوں میں آیا ہے کہ عرب کے جاہلوں کے درمیان ایک ہزارسات سوجنگیں ہوئیں۔ اِن میں سے بعض کا دوراندیہ سوسال تک تھا۔ نسلیں آگئیں اور چلی گئیں، جنگ کی آگ اس طرح پھیلی کہ بعض اوقات فضول و بے مقصد بہانوں سے طول پکڑتی تھی ۔ عرب کے جاہل بیاء تقادر کھتے تھے کہ خون کوخون ہی سے دھویا جا سکتا ہے بلکہ بعض اوقات چھوٹی سی بات پرکٹی لوگ قمل ہوجاتے۔

بعض تاریخوں میں ذکر ہے کہ « مسلا مان » نامی قبیلے سے اپنی اہانت کا بدلہ لینے کی غرض سے ایک شخص بنام «مثن نفو می » آیا، اُس عہد کیا کہ وہ ایک سوآ دمیوں کوتل کر ےگا۔ننا نوے افر ادکوتل کر کے بھا گ گیا۔ سونفر کے خیال میں ،ی تھا کہ ایک حادث میں دنیا سے چلا گیا، اس کے قبیلے کے کسی فرد نے اس کی کھو پڑی کوا تھایا۔ اس کے قبیلے والوں نے کہا، " اس نے اپنا وعدہ پورا کردیا اور اپنا انتقام لیا"۔ <sup>11</sup> ممکن ہے ان میں سے بحض داستا نوں میں مبالغہ ہو۔ بہر حال معلوم ہوتا ہے کہ جن حالات میں وہ زندگی بسر کرتے بتھے اِن کے مطابق داستان مناسب ہے۔

د: اجتماعی خرابیوں کے معاطے میں بھی افسوناک حالت ہے۔ ان کی زندگی شراب کے ساتھ وابستہ تھی۔ یہاں تک کہ تجارت کے لفظ سے شراب فروشی مراد لیتے تھے۔ شجاعت و بہا دری کے نام پر آ دم کُشی کیا کرتے تھے اورغیرت وعفت کے نام پر نوز ائدہ لڑکیوں کو زندہ درگور کرتے تھے۔ وہ تین چیزوں سے عشق رکھتے تھے، عورت، شراب اور جنگ ۔ ان کا ایک شاعر پیکہتا ہے:

إذامتُّفادفِنِّى إلىٰجَنْبِ كَرْمَةً تُرَوِّى عِظَامِى بَعْنَ مَوْتِى عُرُوْقُهَا وَلَا تَدْفِقَي الْفُلَاتِ فَإِنَّنِى أَخَافُ إِذَا مَامِتُ آلًا أَذُوْقَهَا

" جب میں مرجاؤں مجھےانگور کے درخت کے کنارے د<sup>ف</sup>ن کر دوتا کہ اس کی جڑیں میر می ہڑیوں کوسیراب کریں۔

🗓 آلوی نے بلوغ الا دب، ج۲ جس۵ ۱۳ پر شنفر ی کا تعارف اس طرح کرایا ہے کہ وہ عرب کا جاہل شاعرتھا۔

مجھے ہرگز بیابان میں دفن نہ کریں کیونکہ ڈرتا ہوں کہ میر ے مرنے کے بعد وہ میری ہڈیوں سے شراب چوں لے گا۔" وہ بیعقیدہ رکھتے تھے کہ دوستوں اور ہم عمروں کی مدد کریں چاہے وہ حق پر ہوں یا باطل پر۔ جو اکھیلنے میں اِتنے عادی ہو چکے تھے کہ بھی کبھی وہ اپنی خواتین کو شریک بناتے۔ بدکارعورتیں ان کے درمیان اس قدرتھیں کہ لوگوں کو کھلم کھلا دعوت دیتیں۔ اُن میں سے بچھ نے اپنے گھروں پر جھنڈ بے نصب کردیے تھے تا کہ اوباش لوگ وہاں کھچے چلے آئیں، انہیں ذوات الاعلام، (پر چم والیاں) کہا جاتا تھا۔ اس قسم کی خرابیاں ان کے درمیان اس قدرتھیں کہ لوگوں کو طلم کھلا باعث ہے۔<sup>[1]</sup>

ہاں! عرب کے جاہل اس قسم کے تھے۔خداوند عالم نے اسلام کی برکت سے انہیں نجات دی، نہ صرف خرافات، بت پر سی اور پست عقائد سے آزاد کیا بلکہ ان کی بگڑی ہوئی اجتماعی، اقتصادی اور عائلی حالت کوتھی درست کیا، اور یوں مقداد ہمار ڈ، ایوذر ہمکار اور بلال جیسے افراد ڈافراد کی تربیت کی جو کمل انسانیت کا نمونہ تھے۔ زمانۂ جاہلیت کا بعدوالے زمانے سے موازنہ کیا جائز ورسالت پنجبر اکرم سی تلا پر کی عظمت عیاں ہوجاتی ہے۔ ہمارے زمانے میں وسیح تر اور خطرناک شکلوں میں آثار جہالت کا ظہور ہونا تعلیمات انبیاءً بالخصوص تعلیمات پنجبر اکرم سی تلا پر تھے۔ جدا ہونے کی وجہ سے ہے۔ میر سالت پنجبر اکرم ملی تلا پر کی عظمت کے لیے ایک دوس اور ہوا ہوا ہے۔

بدترين اور بهترين گھر

قابل توجد تکته بیہ ہے کہ عرب جاہلوں کی قیام گا ہوں کی بحث میں حضرت اِمامؓ نے خطیے میں بدترین جگہ اور بدترین گھر سے توصیف کی ، حالانکہ خطبہ دوؓ م میں اُسی زمانے کی توصیف « تحییرُ ڈاد و قدیمؓ جیرًانٍ » بدترین گھر اور بدترین ہمسائیگان سے تعبیر کیا۔ توجد دینے سے معلوم ہوتا ہے کہ سرز مین مکہ کو دونوں عبارتوں سے پہچانا جاتا ہے تضاد نظر آتا ہے۔لیکن تھوڑی دقت سے معلوم ہوتا ہے کہ ان دونوں میں کوئی تضادنہیں ہے۔ سرز مین مکہ پہترین گھر، یعنی خانہ کھ بہترین کھر کے د

دوسراحصه

ۏؘٮؘڟؘۯؾؙڣؘٳۮٙٵڵؽڛٙڸؗؗؗڡؙۼؽڽ۠ٳؖڵٵؘۿڵڹؽؿؚٷۻٙڹؚڹٝؾ<sub>ۣ</sub>ؠۿ؏ٙڹۣٵڷؠٙۅٛؾؚۅؘٲۼ۫ۻٙؽؾؙ؏ٙڸٵڷۊٙڶؽ

🗓 مزید آگابی کے لیے کتاب بلوغ الادب ۔ اسلام وجاہلیت وتاریخ الکامل ج، اوسید المرسلین، علّامہ خوئی کی شرح نہج البلاغہ کی طرف رجوع کریں۔

دردنا ک صبر

وَ شَرِبْتُ عَلَى الشَّجَاوَ صَبَرَتُ عَلَى آنحنِ الْكَظَمِرِ وَ عَلَى أَمَرَّ مِنْ طَعْمِر الْعَلْقَمِر. "میں نے نگاہ اٹھا کردیکھا تو مجھا پنے اہل بیت کے علاوہ کوئی معین ومد دگار نظر نہیں آیا، میں نے انہیں موت کے منہ میں دینے سے بخل کیا۔ آنکھوں میں خس وخاشا ک تھا مگر میں نے چشم پوشی کی حلق میں پھندے تھے، مگر میں نے ثم وغصہ کے گھونٹ پی لیے ادر گلوگر فتگی کے باوجود حنظل سے زیادہ تلخ حالات پر صبر کیا۔"

شرح وفسير

بار اس خطبے میں امیر المونین ملایا نے پیغمبر اسلام سلانی لیبی کی وفات کے بعد کے حوادث، بالخصوص خلافت کی داستان کی طرف ایک جامع اشارہ فرمایا۔اوراپنے مسلّم حق (حقِ خلافتِ رسولؓ) جوحقیقت میں مسلمانوں کاحق تھا، کے بارے میں فرماتے ہیں:

«فَدَظَرُتُ فَاذَالَيْسَ لِي مُعِدَّنَ الَّالَهُ لَمُ يَدَى اللَّهُ الْمَانُوں حَقَ كَى خَاطَرَسُوائَ اللَّي اللَّ بيت مَصْ كَوْنَد يمحار « ميں نے نگاہ اللّٰ اكرد يكھا تو اللّٰ اور مسلما نوں حق كى خاطر سوائے اللّٰ اللَّهِ بيت مَصْ كَسى كونيد يكھا۔ خطاہر ہے كہ اس گروہ كے مدمقابل جنہوں نے رحلت پنچ بر اكرم سلّ لللّٰ اللّٰ بيت مَصول كے ليے پروگرام بنايا، تھوڑ ہے سے مددگاروں كے ساتھ قيام كرنا اوركى نتيج تك پنچ نامكن نہيں تقا۔ كيونكه اس قيام سے نه صرف نتيج تك نہيں پنچ سكت تصح بلكہ خاندان پنج بر كے ساتھ قيام كرنا اوركى نتيج تك پنچ نامكن نہيں تقا۔ كيونكه اس قيام سے نه صرف نتيج تك نہيں پنچ سكت تصح بلكہ خاندان پنج بر كے بہترين افر اقتل ہوجاتے ہے بن بلكہ مكن تھا كہ مسلما نوں ميں ايسار خنہ پڑ جا تا جورحلت ينج بر كے بعد منافقين چاہتے تصح دوہ اس موقع سے فائدہ اللّٰ اللّٰ اللّٰ محمل فائدہ مللہ مكن تھا كہ مسلما نوں ميں ايسار خنہ پڑ جا تا جورحلت ين خير كہ حدمنافقين چاہتے تصح دوہ اس موقع سے فائدہ اللّٰ اللہ اللّٰ اللہ ملّٰ مكن تھا كہ مسلما نوں ميں ايسار خنہ پڑ جا تا نے دردناك سكوت كوفيام پرتر جي دى ۔

اس بنا پر امام عالی مقام ہے ایک تفسلولو تکسل دیتے ہوئے قرمایا: سرویہ دیس اس بر مرحبہ مسالت میں دیتے ہوئے قرمایا:

«وَأَغْضَيْتُ<sup>T</sup> عَلَى الْقَدْى <sup>T</sup>وَشَرِبْتُ عَلَى الشَّجَا<sup>T</sup>وَصَبَرْتُ عَلى أَخْذِالْكَظَمِ<sup>T</sup>وَعلى

اَمَرَ مِنْ طَعْمِر الْعَلْقَمِر "<sup>[1]</sup> «میں نے قیام نہ کیا کیونکہ میں اپنے اہل ہیت کی موت پر راضی نہ تھا حالانکہ آنکھوں میں خس وخاشاک اور حلق میں بچند سے تھے گلوگیری کے باوجود حنظل سے زیادہ تلخ حالات پر صبر کیا۔"

نکات

ا\_رحلت بيغيبر کے بعد کے طوفانوں کا رُخ

اسلامی کورایتے سے متحرف کرنے کی کسی کواجازت نہیں دیتا ) ان تعبیرات سے معلوم ہوتا ہے کہ خلافت کے حامی اہل ہیت کے آل تک سے بازنہیں نہ آتے ۔ فر ماتے ہیں : «فَضَيِنُتُ بِهُرَعَنِ الْمَوْتِ» «میں نے انہیں موت کے منہ میں دینے سے بخل سے کا م لیا۔" ید حقیقت کتنی خوفناک ہے؟ اگر چہ اس قشم کے اہم اخلاقی مسائل یوری دنیا کی حکومتوں کے لیے عجیب نہیں ہیں ۔ بیہ احتال بھی موجودتھا کہ خلافت کے متعصّب حامی اس بہانے کی تلاش میں تھے کہ فرزندان اِ مام کوعلی ملاقات کے جانشینی کے راہتے سے ہٹائیں تا کہ اہل ہیت میں سے حصول خلافت کے لیے کوئی باقی نہ دیے۔ گراس دوران اِمام عالی مقام کی زندگی اس قدر کھن اور ناخوشگوارتھی کہ درحقیقت بہ اِمام علی ملیقا کی بوری عمر کے سخت ترین دن نتھے۔ آپؓ نے گوشذشینی کی زندگی بسر کی حکومت اسلامی کے نام پرغیر اسلامی اورغیر شرعی کام ہوتے دیکھتے ر ہےاورخاموش رہنے پرمجبور تھے۔حکمران عقائد میں تحریف،احکام اسلامی کو پیچنے میں غلطی اورطبقاتی تقسیم و بےعدالتی کے مرتکب ہوتے تھے۔ آخر کارحکومت فرعون وقیصر وکسر کی کی سلطنت کی طرح خودغرض اسلامی حکومت میں تبدیل ہوگئی۔ اس سوال کاجوات نیچ البلاغد کے خط ۲۲ میں ملے گا، جہاں امام فرماتے ہیں: " خدا کی قسم! مجھے یقین نہیں تھااور مجھے گمان بھی نہیں ہوا تھا کہ عرب آنحضرت کے بعدر ہبری وخلافت کوان کے اہل بیت سے چین لیں گے اور آپؓ کے بعد مجھ سے دور ہوجا ئیں گےجس چیز نے مجھےسب سے زیادہ تکلیف پہنچائی وہ لوگوں کا اس شخص کے گردجمع ہونا تھا جس کی انہوں نے بیعت کر لی (ایک ایسا شخص جو مجھے اس اہم ترین عہد ے کے لیے سی طرح موز وں نظرنہیں آتا اور میں اس کے دورحکومت میں سنگین مشکلات اورمصیبتوں کی پیش گوئی کرریا ہوں ) میں ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ گیا اور اس کی بیعت نہیں کی ( نہ میر بے پاس اس کی مخالفت کی طاقت تھی اور نہ حمایت کر سکتا تھا ) یہاں تک کہ میں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا کہ ایک گروہ اسلام سے پھر گیااور جاہتاتھا کہ دین اسلام نیست و نابود ہوجائے (نوبت یہاں تک پنچ گئی تھی) مجھے خوف ہوا کہ اگر اس وقت میں نے اسلام اورمسلمانوں کی مدد نہ کی تو اسلام کی بنیادوں میں شگاف پڑ جائے گااوراسلام (معاذاللہ) مٹ جائے گا۔ بہ میرے لیےاپنی خلافت وحکومت کے نکل جانے سے بڑا نقصان ہوتا، اس لیے میں نے ان حادثات کورو کنے کے لیے قدم روک لیے تا کہ باطل درمیان سے ہٹ جائے اور دین اسلام منافقوں کے خطرے سے رہاہوجائے۔"

🗓 شرح نيج البلاغه، ابن ميشم ، جلد ۲ ، ص ۲۶ ، شرح نيج البلاغه ابن الى الحديد ، ج ۲ ، ص ۲۲

۲: کیاا مام علی ملایشان نے خلیفہ اوّل کی بیعت کی ؟

خلیفہ اوّل اور سقیفہ بنی ساعدہ کے فیصلے کے مقابل اِمام علی میلینہ کا مقام کیا تھا؟ اس کے متعلق مورّخین اور محدثین کی آپس میں بحث ہے۔ شیعہ وسنّی علماءودانشمنداس مسلّے میں متفق نہیں ہیں۔ شارح بحرانی کہتے ہیں کہ اکثر علمائے شیعہ سیعقیدہ رکھتے ہیں کہ حضرت علی ملیلنہ نے خلیفہ اوّل کی بیعت نہیں کی۔ بنی ہاشم کا ایک گروہ اس مسلّے میں آپؓ کے ساتھ تھا، لیکن بعد میں ایک گروہ آیا اور آپؓ کو بالجبر خلیفہ اوّل کے پاس لے گیا اور اہامؓ اور دیگر بنی ہاشم نے کرامہت کے ساتھ ہیں تک رلی

ایک دوسر نے قول کے مطابق امیر المونین ملالا خاندشین ہو گئے اور باہر آناجانا بند کردیا ، اہل حکومت نے بھی میہ بھ کر کہ آپ تنہا ہیں اور حکومت کے خلاف کوئی مخالفانہ اقد امنہیں کریں گے ، آپ کونظر انداز کر دیا۔ یہاں ایک اور نظریہ ہے اور محدثین اہل سنت کی اکثریت کا یہی خیال ہے ۔ وہ کہتے ہیں کہ امام عالی مقام چھے مہینے تک بیعت سے کنارہ کش تھے۔ جب خاتون جنت اس دنیا سے رحلت فرما گئیں ، اس کے بعد آپ نے اپنے اختیار سے بیعت کی ۔ مرحوم شرف الد تین نے کتاب المراجعات میں ایک خوبصورت تجزبہ کیا ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ ایک طرف اِمام عالی مقامؓ وصیّت پیغیبر ؓ اور نص قر آنی کے ذریع ملنے والی خلافت چاہتے تھے دوسری طرف منافقین اور دشمنانِ اسلام، اسلام کو فتق کرنے کے لیے کمر بستہ تھے۔انصار ومہاجرین کے اختلافات ان کے لیے مزیدراہ ہموار کرتے تھے ان کی درخواست پرتو جنہیں دی گئی۔

اسی وجہ سے پچھ مذت تک بیعت نہ کی تاکہ پہلے مسئلہ (خلافت واِ مامت ) کو ثابت کریں اوراس کے بعد اسلام کی

🖾 ۲۶ واں مکتوب، جسے مولاً نے جناب مالک اشتر ﷺ کے ہمراہ اہل مصرکے لیے بھیجا تھا۔

حفاظت اور منافقین کی شرارت کے دفاع کے لیے بیعت کی تا کہ دوسرا مسئلہ پر دان نہ چڑھے۔ <sup>[1]</sup> نہج البلاغہ کے بعض خطبوں میں بھی اس معنی کی طرف اشارہ ہوا ہے۔ <sup>[2]</sup> پھر بھی خطبوں اور خطوط کی بحث میں اس سلسلے میں مناسب گفتگو کی جائے گی انشاءاللہ تعالی ۔

تيسراحصه

و منهاوَ لَمْ يُبَايِعُ حَتَّى شَرَط آنُ يُؤْتِيَهُ عَلَى الْبَيْعَةِ ثَمَناً فَلَا ظَفِرَتْ يَنُ الْبَائِعِ وَ خَزِيَتْ آمَانَةُ الْبُبْتَاعِ فَخُذُوالِلْحَرْبِ أُهْبَتَهَا وَآعِدُّوالَهَا عُدَّبَهَا فَقَنُ شَبَّ لَظَاهَا وَعَلَا سَنَاهَا وَاسْتَشْعِرُوا الصَّبْرَ فَإِنَّهُ آدْعَى إِلَى النَّضِرِ.

" اُس نے امیر شام کی بیعت نہ کی جب تک پیشرط اس سے منوانہ لی کہ وہ اس بیعت کی قیمت ادا کرے۔ اس بیعت کرنے والے کے ہاتھوں کو فنقی دخلفر مندی حاصل نہ ہوا ورخرید نے والے کے معاہدے کو ذلّت ورسوائی حاصل ہو (لو اب وقت آگیا ہے کہ ) تم جنگ کے لیے تیار ہوجا وًا ور اس کے لیے ساز وسامان تیار کرو۔ اس کے شعلے بھڑک اُٹھے ہیں اور لیپٹیں تیز ہور ہی ہیں اور صبر واستقامت کو اپنا شعار بنا وُکہ اس سے نصرت وکا مرانی حاصل ہونے کا زیادہ امکان ہے۔"

شرح وتفسير

سیاسی رسوائی کا معاملہ اس خطبے سے تیسرے حصے میں امام ، عمرو بن عاص کے امیر شام کے ساتھ بیعت کے مسلے پر رسوا کن معاہدے اور اس کے نتیج کے متعلق اشارے کے ضمن میں مسلمانوں کو دعدہ توڑنے دالوں کے خلاف جنگ پر آمادہ رہنے کی دعوت دیتے ہوئے فرماتے ہیں:" "وَلَحْد يُبْتَايِحُ حَتَّى شَرَطَ أَنْ يُؤْذِينَهُ عَلَى الْبَدَيْحَةِ ثَمَنَنَا »

> <sup>[[]</sup>المراجعات، نامه ۸۴ <sup>[[]</sup> نیچ البلاغه، نامه ۲۴

مؤرخین نے لکھا ہے کہ اِمامؓ جنگ جمل کی کامیابی کے بعد کوفہ آئے۔ کونے کو دارالحکومت بنایا اور جریر ابن عبداللہ بجلی کوامیر شام سے بیعت لینے کے لیے شام بھیجا۔ امیر شام اِمامؓ کی بیعت کے لیے آمادہ نہیں ہوااور اس کے بارے میں پچھلو گوں سے مشور ہے کیے، اُس کے بھائی عتبہ ہن ابوسفیان نے کہا! اس معاطے میں عمروا بن عاص سے مددلو کیونکہ تہیں معلوم ہے کہ وہ زیادہ ہوشیار اور صاحب نظر ہے۔لیکن وہ ایس شخص ہے جو خلیفہ شالٹ کی زندگی میں اس کے قابو میں نہیں آیا۔ طبعی امر ہے کہ وہ تہیں تسلیم نہیں کرے گامگر سے کہ تم اسے قابل قبول رقم دوتا کہ وہ اپنا دین بیچ کر بیکا م کرد ہے۔ کیونکہ وہ ایک دنیا پرست آ دمی ہے۔

امیر شام نے عمروعاص کو خط لکھا اور اس معاطے میں مدد مانگی اور اُسے شام بُلایا۔عمروعاص نے اپنے بیٹوں سے مشورہ کیا۔عبداللدنا می بیٹے نے اس قشم کے کا موں اور امیر شام کی حاشیذ شینی سے روکا مگر محمد نامی بیٹے نے اُسے تشویق دلائی کہ وہ امیر شام سے جاملے۔عمروعاص کے شام آنے کے بعد کسی مجلس میں امیر شام نے اُسے کہا:

؞ٙؾٲٲڹٵۼڹٮؚٳٮڵ؋!ٲۮؙڠؙۅؙڰٳڶٙۑٳڮؚ۫ۿؘٳۮۣۿڶٵٵڗۧڿؙڸؚٳڷۜڹؚؽ۫ڠڞؘۑٳٮڵؗ؋ۅؘۺؘۊٞؖۼڞٙۑٳڵؠؙڛڸؠؽ۬ڽؘۅٙۊٞؾؘڶ ٳڵڿؘڶؽڣؘڐؘۅٲڟ۫ۿڗٳڵڣؚؾؙڹڐؘۅٙڣؘڗؖۊؘٳڵڿٙؠٵۼڐؘۅۊٙڟۼٳڸڗؚۧؿٟٙ؆

"اے اباعبداللہ (عمر وبن عاص کی کنیت) میں نے تجھے دعوت دی ہے کہ اِس خص سے، جس نے خدا کی نافر مانی کی ہے، مسلمانوں کے اتحاد کو پارہ پارہ کردیا ہے، خلیفہ کوتل کیا، فتنہ ہر پا کیا، مسلمانوں کی جمعیت کو منتشر کیا اور رشتے داروں ۔ قطع حرمی کی ہے <sup>11</sup>، جنگ کرو۔"

عمروعاص اس (امیر شام) کے جھوٹ ودروغ گوئی سے باخبر تھااور جانتا تھا کہ حضرت علی ملایلا کے بارے میں بیہ باتیں درست نہیں ہیں،اس کی طرف رُخ کیا اور کہا،آپ کی نظر میں پیشخص کون ہے؟ امیر شام نے کہا میر کی نظر میں علی ملا ہیں ۔عمروعاص نے کہا:

ۆلللە! مَا أَنْتَ وَ عَلِّى بَجَمْلى بَعِيْرٍ لَيْسَ لَكَ هِجْرَتُهُ وَلَاسَابِقَتُهُ وَ لَاصُحْبَتُهُ وَ لَاجِهادُلاً وَ لَافِقْهُهُ وَلَاعِلْمُهُ.وَوَالله! إِنَّ لَهُ مَعَ ذَلِكَ لَحُظاً فِي الْحَرْبِ لَيْسَ لِاَ حَبِ غَيرَهُ

" خدا کی قشم! اے امیر شامتم ہر گرعلی ملاظ کے برابرنہیں ہو سکتے نہ ہجرت پیغمبر ؓ کے وقت ، نداُ س سے پہلے ، نہ رسول خدا سلاط لیٹ کے ساتھ ہم نشینی میں ، نہ جہاد میں ، نہ نفقہ میں ، نہ علم میں \_ مزید کہتا ہے کہ خدا کی قشم تمام خطرات کے باوجود جنگ میں ملی کا اتنا حصہ ہے کہ کوئی بھی اُن کے برابرنہیں ہوسکتا۔" اس تمام صورتحال اوران تمام خطرات کے باوجود جواس کام میں ہیں، اگر میں تمہاری بیعت کروں اوران کے ساتھ جنگ کروں تو جھے کیا دو گے؟ امیر شام نے کہا، جوتم کہو گے۔عمروعاص نے کہا، "کامیابی کے بعد حکومت مصر میر ے حوالہ کرو۔"امیر شام نے غور وخوض کے بعد کہا "میں نہیں چاہتا کہ عرب تمہارے بارے میں یہ کہیں کہ دنیادی اغراض کی خاطر بیعت کرلی ہے۔"

اس کے علاوہ وہ باتیں جواس نے اپنی عمر کے اختتام کے دوران کہی ہیں، ان سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا انجام برا تھا اورا سے اس کا میابی کی اہم باطنی راحت اور سرخوشی ہر گزنصیب نہ ہوئی۔ ﷺ امیر شام نے اگر چہ اپنے ان کا مول کے ذریعے اپنی حکومت کو سخکم تو کیا مگر سب جانتے ہیں کہ اس کی حکومت رسوا ہوگئی۔ تمام صحابہ کرام جومہا جرین وانصار سے تھے اور نیک نام اور پر ہیزگار نتھ اس سے دور ہو گئے اور دشمنان اسلام کے بچے چھے افر اداور دور جاہلیت کے سرکردہ افراداس

<sup>&</sup>lt;sup>[[]</sup> شرح <sup>ن</sup>یج البلاغدابن ابی الحدید، ج۲۴ ص۱۲ کے بعد۔ <sup>[[]</sup>میتاع: خریدار کے معلٰ میں ہے، بیا میر شام کی طرف اشارہ ہے۔ اس کے بالمقامل بالیچ (بیچنے والا ) ہے جو کہ عمر وعاص ہے۔ <sup>[[]</sup> کتاب اسد الغابہ فی معرفۃ الصحابۃ (عمر وعاص کے حالات) کی طرف رجوع کریں۔

کے گردجمع ہو گئے، تخت حکومت کے پائے صرف قتل وغارتگری اور جبر وتشدد پر استوار بتھے اس کے علاوہ حکومت میں کچھ باقی نہیں تھا۔

یدامکان بھی موجود ہے کہ اُو پر کا جملہ نفرین کے لیے نہ ہو بلکہ خبر دینے کے لیے ہو یعنی اس حقیقت کی طرف اشار ہ ہے کہ دین کو دنیا کے لیے بیچنا ہر گز کا میابی کا زینہ نہیں ہو سکتا ۔ یہ سودا بیچنے والے کو بھی نقصان دیتا ہے اور خریدنے والے کو بھی رسوا کرتا ہے قر آن اس مطلب کی طرف اشارہ کرتا ہے:

«اُولَى الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّللَةَ بِالْهُلْى» فَمَا رَجِحَتْ تَجَارَتُهُمْ »<sup>[1]</sup> «يو بى لوگ بين جوہدايت كے بدلے ميں گمرا ہى حاصل كرتے ہيں، ية تجارت انہيں كوئى فائدہ نہيں دےگی۔» ايك دوسرى جگەفرمان اللي ب:

أولَبٍكَ الَّذِيْنَ اشْتَرَوا الْحَيْوةَ النَّانَيَا بِٱلْاخِرَةِ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمْ بُنْصَرُوْنَ® <sup>آ</sup>

" بیروہ لوگ ہیں جو آخرت کودنیادی زندگی کے لیےفروخت کرتے ہیں۔ نہان کےعذاب میں کمی کی جائے گی نہ ان کا کوئی یار دید دگارہوگا۔"

امام کے کلام میں امانت سے مراد حکومت مصراور وہاں کے مسلمانوں کے حقوق ہیں۔ بیاس حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ انسانوں پر حکومت کرنا ایک الہی امانت ہے جو صرف پاک اور صالح لوگوں کے ہاتھ میں ہوتا کہ وہ لوگوں کو فائدہ پہنچائیں۔اور وہ لوگ مطلب پر ستی، ذاتی فائد کے اور خواہ شات کے لیے حکومت کرتے ہیں، وہ اس امانت الہٰی میں خیانت کرتے ہیں، ان کے بیکام رسوائی کا سبب بنتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سارے مفسرین نے اس آیت «إنَّ اللَّهُ تَدَالَّهُ وُ آن تُوَحَدُّوا الْاَحْمنَٰتِ إِلَى اَهْلِهَا لا » اللَّا مذاتی حداثہ ہیں حکم و جہ ہے کہ بہت سارے مفسرین نے اس آیت «إن اللَّهُ تَدَالُمُ وُ کُحْر » کی تفسیر میں حکومت یا ولایت الہٰی کا ایک روشن مصداق شار کیا ہے۔ اس کو ایک مانتیں امانت رکھوانے والوں کے حوالے کر دو۔

🗓 سورهُ بقره ، آیت ۲ ا

🗐 سورهٔ بقره، آیت ۸۲

🖻 سورهٔ نساءآیت ۵۸

\* نَحْنُ نُوْلِلْحَرْبِ أُهْبَتَهَا " " وَآعِدُّو الْهَاعُنَّ مَهَافَقَ لَشَبَ" " لَظَاهَا " " وَعَلَا سَنَاهَا " "
\* نَحْدُ نُوْلِلْحَرْبِ أُهْبَتَهَا " " وَآعِدُو الْهَاعُنَّ مَهَافَقَ لَشَبَ" " لَظَاهَا " " وَعَلَا سَنَاهَا " "
\* نام کردہ اورلوگوں کی وفاداریوں کورشوت دے کرخریدرہا ہے، تم جنگ کی تیاری کرو، سامان جنگ فراہم کروکہ (حاکم شام کے کارندوں کے ساتھ) جنگ کی آل کہ میں ہے اور شعلے بلند ہو گئے ہیں۔

معلوم ہوتا ہے کہ اما م عالی مقام نے منافقین اور بالخصوص شام کے حکمرانوں کے ساتھ تمام اختلافات ختم کرنے کے لیے کوششیں کیں لیکن کوئی فائدہ نہیں ہوا۔ روز بروز سازشوں کا باز ارگرم ہوتا گیا۔ آپؓ نے جنگ کی تیاری کا حکم ویا۔ چونکہ یہ شعلے دشمن کی طرف سے اُٹھ رہے تھے۔ اس جنگ کے آثار ظاہر ہونے لگے۔ تاریخ اسلام بھی گواہی دیتی ہے کہ مانفتین اور دشمنان اِمامؓ نے تیزی کے ساتھ جنگ کی تیاری کی ہے۔ طلحہ وز بیروغیرہ کو خطوط بیچے گئے۔ یہ بھی اِن کی جنگی تیاری کی گواہی دے رہے ہیں۔ حضرت علی میں الکا کا میا بی کے اہم راز کی طرف اشارہ کرتے ہوئے وفر ماتے ہیں: کی گواہی دے رہے ہیں۔ حضرت علی میں اللہ کا میا بی کے اہم راز کی طرف اشارہ کرتے ہوئے راتے ہیں: تواسَّ تَشْشِعرُ وا الصَّ بُرَ فَا اِنْ کَہٰ اِنْ کَا اَسْتَ صَحِ ۔ " تواسَّ تَشْشِعرُ وا الصَّ بُرَ فَا اِنْ تھر واستقامت کو اینا شعار بنا وکہ اس سے نصرت وکا مرانی کا زیادہ امران ہے۔ تو جبر ہے کہ راست شعار بنا وکہ اس سے نصرت وکا مرانی کا زیادہ امران ہے۔ ن و تو جبر ہے کہ راست شعار بنا وکہ اس سے میں میں مرانی کا زیادہ مرانی کا زیادہ مران ہے۔ ن معرواستقامت کو اینا شعار بنا وکہ اس سے میں کہ معنی زیر جامہ کے ہیں، اس کے بالمقابل ہے قار ہو ن میں میں میں میں میں میں میں میں ہیں ہیں ہیں ہیں ہو جاتی ہوں ہیں ہوں کا ہیں ہیں ہیں کے ہیں ہیں ہیں ہیں کے ہیں۔ سے صادر یہ انسانی روح کو شخص حالا سے میں مدود ہی ہے۔

نکات

## ا\_دنیاوی سیاست میں اخلاقی اصولوں کی کوئی حیثیت نہیں

«الملك عقيمر»

🗓 اُہبة القمہ کے وزن پر ہے۔ تیاری کے معلی میں ہے۔ تأَهَّب ، کسی کام کے لیے تیاری پکڑنے کے معلی میں آتا ہے۔ اِہاب ( کتاب کاہم وزن ) اُس کھال کے معنّی میں آیا ہے جوابھی رنگا نہ گہا ہو، بلکہ رنگے جانے کے مرحلے میں ہو۔ 🏾 بَشَتَ شَدِياب کے مادّے سے پیلی جوانی۔ آگ بھڑکانے کے مورد میں بھی یہ مادّہ استعال کیا جاتا ہے۔ 🖾 لَظَاهًا، راغب کی مفردات میں خالص آگ کے شعلوں کوکہا گیاہے۔ 🖾 میں بنا ہا، جنگ کے شعلے اُٹھنے کی طرف اشارہ ہے۔

1111

" حکومت با نجھ ہوتی ہے۔" ایک ضرب المثل کے طور پر معروف ہے۔ یہ جملہ اس حقیقت کو بیان کرتا ہے کہ ماد "ی سیاست خود پسندی، دنیا وی جاہ وحشم اور ذاتی خوا ہشات پر مبنی ہوتی ہے۔ رشتے داری یہاں تک کہ بیوی بیٹا، باپ اور ماں کولوگ بھول جاتے تھے۔ ممکن ہے بی سب اقتد ارکی خاطر قربان کر دیں، کیونکہ اس قسم کے سیاستدانوں کی نظر میں سب سے اہم چیز اپنا ذاتی مفاد ہے۔ اس سے بڑھ کر کوئی چیز اہمیت نہیں رکھتی۔ اس قسم کے سیاستدانوں کی نظر میں سب سے اہم چیز اپنا ذاتی مفاد ہے۔ اس یہ بڑھ کر کوئی چیز اہمیت نہیں رکھتی۔ اس قسم کے طور طریقے سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر چیز ان کی خوا ہشات پر قربان ہو۔ " فضین نُٹ جو پھرتی ال کہتو ہوت کے جملے سے امام کا مقصد ہے" میں نہیں چاہتا کہ اپنی اور موت کے منہ میں دحکیل دوں۔ " معلوم ہوتا ہے کہ خلافت غضب کر نے والے اپنے ارادوں میں اس طرح پڑیز م تھے کہ اگر امام اپنے حق کو حاصل کرنے کے لیے بنی ہاشم کی مدد سے قیام کرتے تو بی خاصب اس کے لیے تیار تھے کہ ان سب کو شہید کرد ہے۔ توجب کا

معروف حدیث نبویٌ میں اِرشاد ہوتا ہے: « حُبُّ کَالِلشَّ ٹی یُحْیدی قَدیُصِحُہ <sup>۳ [1]</sup> " ایپز مال سے محبت نے تہمیں اندھا اور بہر اکر دیا ہے۔" اور جب بات حکومت اور اقتد ارکی ہوتو بیہ حدیث کہیں زیادہ صادق آتی ہے۔ اس<sup>ق</sup>سم کی مثالیں ہر دور میں ملتی ہیں \_ نطبہ ُ بالا میں جو پچھ ذکر ہوا وہ اس<sup>ق</sup>سم کی حکومتوں کا نمونہ شار کیا گیا ہے۔ تاریخ ایسے لوگوں کے حالات کی وضاحتوں سے پُر ہے جوابیٰ جان ومال کی محبت میں اس قدر اند سے اور بھر ے ہو چکے تھے کہ عام مسائل کو بھی بھول چکے تھے۔

۲۔ دین کود نیا کے عوض فر دخت کرنے والے

دین کی الہمی اہمیت اور معنوی قیمت اور اس کوتھوڑ ہے سے دنیاوی مفاد میں فروخت کرنے سے متعلق بحثیں پہلے نکتے میں ہوچکی ہیں۔ اِن کا ایک نمونہ عمر و بن عاص تھا، جس کے بارے میں او پر کے خطبے میں ذکر ہو چکا ہے، اُس نے مص میں تھوڑ ہے سے دنوں کی حکومت کے لیے اپنے دین وایمان کوفر وخت کیا۔ مورّخین کے مطابق عمر کے آخر حصے میں پشیمان ہوالیکن واپسی کا راستہ بذشمتی سے مکن نہیں تھا۔ قر آن مجید کی متعدد آیات میں اِس موضوع کو انحر اف کے اہم عوامل میں شارکیا ہے۔ بنی اسرائیل کے علاء کے ایک گروہ نے ظہور اسلام سے پہلے ہی تو ریت کی پیشکوئیوں میں پیغیر کے بارے میں کھلم کھلا

<sup>🗓</sup> بحارالانوار، ج ۲۸ یک بص ۱۶۵

بیان فرمایا ہے۔ آسانی کتابوں میں ان کی نشانیاں بتائی ہیں۔ مگر آپ کا ظہور ہوا اور ان کے مادّی فائد بے خطرے میں پڑ گئے توانہیں چھپالیا، یااس میں تحریف کرنے لگے۔

؞ۅٙٳۮ۫ٲڂؘڶؘٳڶؗۿڡؚؽؘؿٙٵۊٙٳڷۜڹؚؽڹؙٳؙۅؙؾؙۅٳٳڵڮؚؾؗڹؚۘڶؾؙڹؾؚڹؙڹۧ؋ڸڶڹؖٵڛۅٙڵڗؾؘڬؾؙؠؙۅ۫ڹ؋؞ڣؘڹڹۮؙۅ۫ؗ؇ؘۅٙڒٳٙ ڟؙۿۅ۫ڔؚۿؚۿڔۅؘٳۺ۫ڗٙۅؙٳڽؚ؋ؿؘٛڡؘڹٙٵۊؘڸؽڴٳ؞ڣٙۑؚؚػٛڛؘڡٙٳؾۺ۫ڗٙۯۅ۫ڹ۞؞<sup>ؚ</sup>

" جب صاحبان کتاب ( آسانی کتابیں جن پر نازل ہوئیں ) سے خدانے عہد لیا کہ تم اُسولوں کے لیے آ شکار کرو، چھپا ونہیں لیکن انہوں نے نظرا نداز کیا اور تھوڑی تی قیمت پر فروخت کیا، کتنی بڑی قیمت پر خریداری کی !" ظاہر ہے قر آن مجید تھوڑی تی قیمت کی وجہ سے ان کی مذمت نہیں کرتا بلکہ مقصد میہ ہے کہ ماد تی دولت اور متاع خواہ کتنی ہی قیمتی اور گراں بہا کیوں نہ ہو خدائے متعال کے نز دیک کوئی اہمیت نہیں رکھتی: « فَہمَا مَتَاعُ الْحَدُوقِ اللَّ نَدْيَا فِی الْاٰ خِتَرَقَالاً قَلِيْلُ ؟ » فَہمَا مَتَاعُ الْحَدُوقِ اللَّ نُدَيَا فِی الْاٰ خِتَرَقَالاً قَلِيْلُ ؟ » ما طور پر دو تمام لوگ ہو محلول کی اطاعت کو خالق کی رضا مند کی پر مقد م محصد ہیں ہو کہ ماد تی ہو محلول ہو خواہ عام طور پر دو تمام لوگ ہو محلول کی اطاعت کو خالق کی رضا مند کی پر مقد م محص ہیں، نا جائز منافع کو خدا کی اطاعت پر فوقیت دیتے ہیں اور خواہشات نِفسانی کے حصول کے لیے مکم خدا کو اہمیت نہیں دیتے ہیں، نا جائز منافع کو خدا کی اطاعت پر

کرنے والوں میں شارہوتے ہیں۔صرف وہی لوگ جو ہر کام اور ہر چیز میں خدا کی رضاجوئی چاہتے ہیں اور خواہ شاتِ نفسانی کو بھول جاتے ہیں، اس گروہ سے خارج ہیں۔ یہی لوگ حزب اللہ ہیں جورضائے حق کے مقابلے میں ماں باپ اور خاندان کو بھی اہمینے نہیں دیتے۔ <sup>[2]</sup>

سر\_استفامت اوركاميابي كارابطه

اگر چہ کامیابی کے لیے مختلف عوامل کار فرما ہیں، ان میں اہم ترین سبب صبر واستقامت ہے۔ ان دونوں کا آپس میں ربط اس قدر ہے کہ معروف ادیوں نے بھی صبر واستقامت کوایک ساتھ، لازم وملز وم قرار دیا ہے۔ قر آن مجید میں سے حقیقت وضاحت سے بیان کی گئی ہے۔ یہاں تک کہ بعض گروہوں نے اسلام کے سپا ہیوں کی اپنے دشمنوں کے مقابلے میں کامیابی کو صبر واستقامت میں مضمر قرار دیا ہے۔ قر آن فرما تا ہے:

> <sup>[]</sup> سورهٔ آل عمران، آیت ۱۸۷ <sup>[]</sup> سورهٔ توبه، آیت ۳۸ <sup>[]]</sup> سورهٔ مجادله، آیت ۲۲

🗓 سورهٔ انفال، آیت ۲۵

سائيسوال خطبه

ومنخطبةلهعليهالشلامر

وَقَلُقَالَهَا يَسْتَنْهِضُ بِهَا النَّاسَ حِيْنَ وَرَدَخَبَرُ غَزُوِ الْأَنْبَارِ بِجَيْشِ مُعَاوِيَةَ فَلَمُ يَنْهَضُوْا. وَ فِيْهَا يَذُكُرُ فَضُلَ الجِهَادِ وَيَسْتَنْهِضُ النَّاسَ وَيَنُ كُرُ عِلْمَهُ بِالحَرُبِ وَ يُلْقِى عَلَيْهِمُ التَّبِعَةَ لَعَدِمُ طاعَتِهِ''

امام عالی مقامؓ نے بیذ طبداُس وقت ارشار فرمایا کہ جب آپؓ کو خبر ملی کہ امیر شام کے لنگر نے شہرا نبار پر حملہ کیا ہے، مگر لوگ جہاد کے لیے آمادہ نہیں ہوئے۔ اِمامؓ نے اس میں جہاد کی فضیلت بیان کی اور لوگوں کو شام کے شکر کے خلاف قیام ک طرف متوجہ کیا۔ جنگی فنون سے آگا ہی دی، لوگوں کوان کی ذمہ داریاں بتا نمیں ، مگر لوگوں نے اطاعت نہ کی ۔

خطبے کی سنداورز مان ومقام صدور

ابن ابی الحدید کے مطابق بی خطبہ امام علی ملیطۃ کے مشہور خطبوں میں سے ہے۔ سیّدرضیؓ کے علاوہ بھی بہت سارے محققین اور محدثین نے اپنی کتابوں میں لکھا ہے۔ ان میں سے مبدد نے اپنی کتاب" کامل" کی ابتدا میں (تھوڑ نے فرق کے ساتھ ) ذکر کیا ہے اور اس کی ابتدا میں ککھا ہے:

على ميليلة كوخبردى گئى كەاميرىتمام كىلىكىر نے شہرانبار (عراق كى سرحد پرايك شہر) پرحمله كيا ہے۔اور آپ ئے نمائندہ حسّان بن حسّان كو، بہت سےلوگوں سميت شہيد كرديا ہے۔امير المومنين ميليلة ناراض ہوئے، آپ چل پڑے، اس حال ميں كه آپ كى عباز مين پر تھسٹتى جارہى تھى يہاں تك كەنخلىيە (كوفہ ئےنز ديك للىكرگاہ) كېنچے لوگ حضرت على ميليلة كے بيچھے چل پڑے امیر المونیین ملیظ منبر پر رونق افروز ہوئے ،حمد وثنائے پر وردگا راور پیغمبرا کرم سل کا لیے ہم پر دردوسلام جیسجنے کے بعد میدخط بہ ارشاد فرمایا۔<sup>[1]</sup>

مرحوم کلینی نے اپنی کتاب" کافی" کی بحث جہاد میں اس کا ذکر کیا ہے۔ تل

مصادر نیج البلاغہ کے لکھنے والے نے مرحوم سیّدرضیؓ سے پہلے نیج البلاغہ کے دس منابع کوفقل کیا ہے۔ان میں سے البیان واکتیبیین جاحظ، عیون الاخبار ابن قتیبہ، الاخبار الطوال دینوری، غارات ثقفی، عقد الفرید ابن عبدر بہۃ ، اغانی ابوالفرج اصفہانی۔ ﷺ

جیسا کہ او پر کہا گیا یہ خطبہ امامؓ نے نخیلہ کے مقام پر اس وقت ارشاد کیا جب آپ کو یہ خبر دی گئی کہ سفیان بن عوف نے جسے خطبے کے متن میں "اخو خامد» کہا گیا ہے، عراق کی سرحد پر حملہ کیا ہے، آپؓ کے نمائندہ حسان بن حسانؓ کو بہت سے لوگوں سمیت شہید کر دیا ہے، اموال لوٹ لیے گئے ہیں اور گھروں کوجلا دیا گیا اور سفیان کالشکر کسی مزاحمت کا سامنا کیے بغیر واپس چلا گیا۔

سفيان بن عوف كهتا ب كدامير شام ف مجصى بلا يا اوركها، "تحص ايك بر ف شكر كساته فرات كى طرف بي يجابهون، جبتم سرز مين ميت (عراق ميں أنبار سے ذرا اونچائى پر واقع ب) يہ پنچو گا گر كافى لشكر موتو اس پر ممله كرد ينا ور ندا نبار پر مله كرنا اگر وہاں مقابلہ سخت نه ہوتو پھر مدائن پر ممله كرنا پھر واپس شام آجانا خبر داركوف كے قريب نه جانا، جان لو! انبار اور مدائن پر ممله، كوف پر حمل كه مترادف ہے۔ چونكه ايسا كر ف سے عراقيوں كه لد دالل جاتے ہيں اور ممار كه دوست خوش موجاتے ہيں - اس سفر كه دوران بيد يكھنا كه جو ہمارى حكومت كو قبول نه كر اس جاتے ہيں اور ممار كه دوست خوش ميں ركاوٹ بنيں أي س و يران كردو، ان كه مال واسباب كولوٹ لو كيونكه مال كالوٹ لينا ہمار كر شاہ جو تم كرى ال ميں ركاوٹ بنيں آي ہيں و يران كردو، ان كه مال واسباب كولوٹ لو كيونكه مال كالوٹ لينا ہمار كر شموں كے ليے لوگوں كو ت ميں ركاوٹ بنيں آي ہيں و يران كردو، ان كه مال واسباب كولوٹ لو كيونكه مال كالوٹ لينا ہمار كر شروں كر كر شروں ميں ركاوٹ بنيں آي ہيں و يران كردو، ان كه مال واسباب كولوٹ لو كيونكه مال كالوٹ لينا ہمار كر شاہ بولوں كو تى ماتھ مقابل ميں آيا۔ پہلے حمل ميں شاميوں كو دوركرديا، كي ليك جب وہ شہر انبار پر پنچا، حسان بكرى ش كھ گر دوہ ك ماتھ مقابل ميں آيا۔ پہلے حمل ميں شاميوں كو دوركرديا، كي ليك بر اتھا اور حسان ش ن د كي كار كرى ش كھ گر مارى كي ماتھ مقابل ميں آيا۔ پہلے حمل ميں شاميوں كو دوركرديا، كي ليك بر خاتھا اور حسان ش ن د يہ كو كرى شي جھ گر دوہ كے سال كار يہ ہوں كو تى ماتھ مقابل ميں آيا۔ پہلے حمل ميں شاميوں كو دوركرديا، كي ليك بر خات اور ديان پر مال مال دوست كرى ش كھ گر گر مى كي

> <sup>™</sup> شرح <sup>م</sup>یج البلاغداین ابی الحدید، ج۲،ص۵۷ ۳ کانی، ج۵،ص ۲ ۳ مصادر نیج البلاغه، ج۱،ص∠۳۳

يَنْتَظِرُ \*

"مؤمنین میں پچھا یسے ہیں جودرجہ شہادت تک پنچ چکے اور پچھا نظار میں ہیں"۔ پھر آپٹ نے فرمایا: "جو شہادت کے لیے تیار نہیں ہے، وہ جب ہم جنگ میں مشغول ہوں، شہر سے باہر چلا جائے کیوں کہ دشمن فرار ہونے والوں کا پیچپانہیں کر پائے گا اور جو شہادت کے لیے تیار ہے وہ ہمارے ساتھ رہے پچھ گروہ چلے گئے۔" آپٹ نے تیس آ دمیوں کے ساتھ مل کر قیام کیا یہاں تک کہ سب شہادت کے منصب پر فائز ہوئے، اس حادث نے قلب اما مگو سخت اذیت پنچپائی اور مذکورہ خطبہ جو مولاً کی در دمندی اور دشمن کے مقال جائے کیوں کا بیان ہے، ارشاد فرمایا۔

خطبه،ایک نظرمیں

پہلے اشارہ ہو چکا ہے، بیخطبہ -جو کہ خطبۂ جہاد کے نام سے معروف ہے۔امیر المونینؓ کے مشہورترین خطبوں میں شارہوتا ہے۔اس تمام خطبے کامحور جہاد ہے۔

خطبے سے پہلے حصّے میں جہاد کی اہمیت، اس کے اہم آثار اور ترکِ جہاد کے نتائج کی خوبصورت انداز میں تشریح کی گئی ہے۔ دوسرے حصے میں اہل کوفہ کی سخت مذمت کی گئی ہے۔ اس کے بعد سفیان غامدی کے شہر اُنبار پر حملہ، حسان بن حسان شجوا مام کا وفاد ار اور بہا در نمائندہ تھا، کی شہادت، نیز تمام تباہ کا ریوں کی خبر دی گئی ہے۔

تیسرے حصے میں اُس زمانے میں اہل عراق کی سُت روی کی سرزنش اوران کی سخت مذمت کی گئی ہے۔ آخری حصے میں خوں خوار و بے رحم دشمن سے جنگ کے لیےا پنی آمادگی کے بارے میں بیان فرمایا ہے۔مجموعی طور پر اس خطبے میں ایک عجیب شجاعانہ روح حاکم ہے کہ ہر سننے والے کو شدید متا نژکرتی ہے۔

تو جدر ہے کہ نیچ البلاغہ کے مشہور شارح ابن ابی الحدید اپنی گفتگو میں کہتے ہیں: "بہت سار بےلوگ جہاد کی اہمیت اور اس کے لیے شوق دلانے کے لیے بہت پچھ کہتے ہیں مگر ان سب کی گفتگو کا ماخذ کلام امیر المونین ؓ ہی ہے۔ پھر جہاد کے بارے میں " ابن نباتہؓ " کے مشہور خطبے کی طرف اشارہ فرماتے ہیں اور یہ خطبہ حضرت علی پایٹ کے خطبے کے مقابلے میں ایسا ہے جیسے لوہے کی تلوار کے مقابلے میں لکڑی کی تلوار ہو۔ اس خطبے کا حضرت

علی ملاینا کے خطبے کے ساتھ مواز نہیں ہوسکتا۔" 🗓

پېلاحقته

ٱمَّابَعُنُفَانَّ الجِهَادَبَابَّمِنُ آبْوَابِ الْجَنَّةِ فَتَحَهُ اللهُ لِخَاصَّةِ ٱوْلِيَائِهِ وَهُوَلِبَاسُ التَّقُوَى وَ دِرْعُ اللهِ الْحَصِينَةُ وَجُنَّتُهُ الْوَثِيقَةُ فَمَنْ تَرَكَهُ رَغْبَةً عَنْهُ ٱلْبَسَهُ اللهُ ثَوْبَ النُّلِّ وَشَمِلَهُ الْبَلَاءُ وَدُيِّنَ بِالصَّغَارِ وَ الْقَمَاءَةِ وَضَرِبَ عَلَى قَلْبِهِ بِالْإِسْهَابِ وَ اُدِيلَ الْحَقُّ مِنْهُ بِتَضْيِيعِ الْجِهَادِ وَسِيمَ الْخَسْفَ وَ مُنِعَ النَّصَفَ.

" جہاد جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے، جسے اللہ نے اپنے خاص دوستوں کے لیے کھولا ہے۔ یہ پر ہیزگاری کا لباس اللہ کی محکم زرہ اور مضبوط سپر ہے۔جواس سے پہلو بچاتے ہوئے اِسے چھوڑ دیتا ہے،خدا اسے ذلّت و خواری کا لباس پہنا تا اور مصیبت وابتلاکی ردا اُڑھا دیتا ہے اور ذلّتوں اور خواریوں کے ساتھ ٹھکرا دیتا ہے مدہو شی اور غفلت کا پر دہ اس کے دل پر چھاجا تا ہے۔ جہاد کوضائع و ہرباد کرنے سے حق اس کے ہاتھ سے لیا جا تا ہے۔ ذلّت اسے سہنا پڑتی

شرح وتفسير

جہاد جنت کے درواز وں میں سے ایک درواز ہ اس خطبے کے پہلے جملوں میں فلسفۂ جہاداوراس کے بابر کت اثرات کو پانچ جامع جملوں میں بیان کیا گیا ہے۔ اس کے بعد جہاد کوترک کرنے کے بڑے اثرات کی سات جملوں میں وضاحت کی گئی ہے۔ سب سے پہلے اہمیتِ جہاد کے بارے میں فرمایا: " اُصَّابَ محکّٰ فَاِنَّ الْحِیصَادَ بَابَ مِنْ اَبْوَابِ الْحِنَّةِ بَا " معلوم ہے کہ رحمت خداوندی، رضائے خداوندی اور بہشتِ بریں تک پہنچنے کے لیے مختلف اسباب ہیں۔ احاد یث

أأشرح فيج البلاغه، ابن الى الحديد، ج٢، ص٠٨

میں انہیں بہشت کے درواز وں کے عنوان سے متعارف کرایا گیا ہے۔ان میں سب سے اہم چیز جہاد ہے۔ اِسی وجہ سے ہم اِمام صادق کی حدیث میں پڑھتے ہیں کہ پیغیبرا کر م<sup>ق</sup>فر ماتے ہیں: .

«لِلجَنَّةِ بَابٌ يُقالُ لَهُ: بَابُ الْمُجَاهِدِيْنَ يَمْضُوْنَ اِلَيْهِ فَإِذَا هُوَ مَفْتُوْحٌ وَ هُمْ مُتَقَلِّدُوْنَ بِسُيُوْفِهِمْ،وَالْجَمْحُ فِي الْمَوْقِفِ،وَالْمَلائِكَةُ تُرَحِّبُ بِهِمْ "

" بہشت میں باب المجاہدین کے نام سے ایک دروازہ ہے کہ وہ اس کی طرف حرکت کرتے ہیں اور اس درواز ے کو کھلا ہوا پائیں گے حالانکہ تلواریں ان کے کمر بستہ ہوں گی۔ بیاُس وقت ہوگا جب تمام لوگ حساب کے لیے کھڑے ہوں گے ۔ مگر مجاہدین بغیر حساب کے بہشت کی طرف جائیں گے۔ ملائکہ ان کا استقبال کریں گے۔"

واضح ہو کہ اسلام میں جہاد کے دوشعبے ہیں:۔ بیرونی دشمن سے جہاداورنفس ا تارہ کے ساتھ جہاد۔ پہلے کو جہادِ اصغر اور دوسر بے کو جہادِ اکبر کہتے ہیں، مگر دونوں کو جنت کے درواز بے شار کیا گیا ہے۔ جہادِ اکبر کے بغیر اللّہ سے ملاقات نہیں کی جا سکتی اور جہادِ اصغر کے بغیر دنیاد آخرت کی سربلندی حاصل نہیں ہوتی ۔ دوسر بے جملے میں فرماتے ہیں: «فَتَحَهُ اللّٰهُ لِخَاصَّة أَوْ لِسَائِيه»

"اس درواز بے کواللہ نے اپنے خاص دوستوں کے لیے کھولا ہے۔"

یہ بات درست ہے کہ اندرونی اور بیرونی دشمن سے جہاد کرنا تمام مسلمانوں کا فرض ہے۔لیکن یہ جہاد صرف اللہ کے خاص دوست ہی نیتِ خالص کے ساتھ مرحلۂ آخر تک کر سکتے ہیں، دوسر ے لوگ اس مر حلے میں استقامت نہیں کر سکتے ، باطل نیتوں کے ساتھ نام ونمود، شہرت ، مال غنیمت اوران جیسے میدانوں میں آ شکار ہوجاتے ہیں۔ اولیاء اللہ اور خاصان خدا ہی جہاد کو خلوص نیت کے ساتھ آخری مر حلے تک پہنچا سکتے ہیں۔ یہ وہ ہی لوگ ہیں جو جہاد اکبر واصغر کی تمام مشکلات کے سا خندہ پیشانی سے گزرتے ہیں اور اس راستے کی تمام سختیوں کے مقابلے میں استقامت کا مظاہرہ کرتے ہیں جو اس اور شاطین کو اپنے سامنے گھٹے ٹیکنے پر مجبور کرتے ہیں۔ یہ وجہ ہے کہ امام عالی مقام نے کہا کہ اللہ نے جہاد کے درواز کو حسرف اولیاء اللہ کے لیے کھلا رکھا ہے۔ جب کہ ہیں ارک کا فریضہ ہے؟ اس میں اشکال کی گنجائش باتی نہیں رہتی ہے۔

اس جملے میں اس نکتے سے بھی استفادہ کیا جاسکتا ہے کہ اگر کوئی جہادا کبر واصغر دونوں کوانجام دیتو وہ بھی خاصّان خدامیں شار ہوگا۔

🗓 اصول کافی، ج۵، ص۲، کتاب الجهاد، باب فضل الجهاد، حدیث ۲

جهادکى نيسرى، چۇقى اور پانچو يى صفت بيان كرتے ہوئے مولاعلى مليشا فرماتے ہيں: «وَ هُوَلِبَائْسُ الشَّقُوٰى وَ دِرْعُ اللّٰءِ الْحَصِيْنَةُ، وَ جُنَّتُهُ الْوَثِيْقَةُ» «وەتقوىلى كالباس اورخداوندكى مضبوط زرە اوراُس كى اطمينان بخش ڈ ھال ہے۔»

ہم جانتے ہیں کہ لباس انسان کی خوبصورتی اورزینت کا سامان ہے اور جسم کو گرمی، سردی اور ایسی دوسری آفات سے بچپانے کا ضامن ہے جو عریاں ہونے کی صورت میں اس کے بدن پر وارد ہوتی ہیں اسی طرح جہاد بھی ملتوں اور اقوام کی عز"ت وسر بلندی اور ہر قشم کے آفات کورو کنے کا ضامن ہے، اس لیے اس خطے کو تسلسل دیتے ہوئے ایک دوسری تعبیر کو بیان فرمایا ہے۔ برہند جسم کا ہونا کلمل طور پر ایک بُری اور تکلیف دہ چیز ہے۔ جوقوم یا ملت جہاد کو ترک کردے وہ ذلیل وخوار ہوجاتی ہے۔ مگر اس مقام پر لفظ لباس کو لفظ تقویٰ کی طرف کیوں اضاف کہ کیا گیا ہے؟ ممکن ہے میدو جہ ہو کہ تیل وحل کی منا میں وامان کے نفاذ کے بغیر ممکن نہیں ہے اور اُمن وامان بغیر جہاد کے حاصل نہیں ہوتا ہے۔ مذکورہ جمل کی تعلیم ایک اور اختال بھی ہے جو سور دُاعراف، آیت ۲۲ کی جانب اشارہ کرتی ہے، جس میں ظاہری لباس کاذ کر چھیڑ نے کہ بعد لباس کو ایک نعمتِ الہی کے عنوان سے یادکیا گیا ہے:

«ۅؘڸڹؘٲۺؙٳڶؾۧڨؙۅ۬ؽۜ؞ڂ۬ڸؚڬؘڂؽۯ<sup>ۥ</sup>؞<sup>ؚ</sup>

« تقویٰ کالباس ظاہری لباس سے بہتر اور کار آمد ہے۔"

کہنے کا مقصد ہیہ ہے، جیسا کہ قرآن میں اشارہ ہوا ہے، تقویٰ کے لباس کا کمس مصداق جہاد ہی ہے۔ جو ہر کحاظ سے معاشر کے وامن وامان میں رکھتا ہے۔ <sup>[3]</sup> اور حُسن وخو بصورتی کا سامان ہے۔ امیر المونین ؓ نے جہاد کو بعد کے جلے میں زرۂ محکم اور تیسر ے جلے میں اطمینان بخش ڈ حال سے تشبیہ دی ہے، یہ دونوں جنگ میں دفاع کے سامان ہیں۔ کیونکہ پرانی جنگوں میں جس کے جسم پرزرہ اور ہاتھ میں ڈ حال نہ ہوتی تو وہ دشمن کی ضربات سے محفوظ نہ رہتا۔ وہ قوم اور ملّت جنہوں نے جہاد کو ترک کیا، وہ دشمنوں کے حملوں کی زد میں آئیں گی ممکن ہے سی تعبیر اس حقیقت کی طرف اشارہ ہو کہ جہاد کا مطلب دوسروں پر حملہ کرنا، تجاوز کرنا، اموال کو لوٹنا اور دوسروں پر اپناعقد یہ مسلط کرنا نہیں، اس لیے کہ ہم معتقد ہیں کہ اسلام اور قرآن کی منطق اس قدر مضبوط ہے کہ بغیر تیر وتلوار کے پیشر فت ہو کہ جاتی ہو ہو کو رہا ہو تی ہو ہو کر اور آن کی حفظ خان اور تیں ہوں اسلام اور قرآن

> <sup>[[]</sup> سورهٔ اعراف، آیت۲۶ <sup>[[]</sup> توجهر کھے کہ پہلی تفسیر میں لباس التقویٰ کے اضافے کا مطلب اضافۂ لامیہ ہے اور دوسری تفسیر میں اضافہ زیبائی ہے۔

آج کل کی جنگوں میں اگر چہ پرانے زمانے کی زرمیں اور ڈھالیں متر وک ہوچکی ہیں ،لیکن ان سے کہیں زیادہ مضبوط وسائل موجود ہیں جیسا کہ زرہ پوش دیتے اور مضبوط مورچوں نے ان کی جگہ لی ہے۔اور کیمیائی حملوں سے بچنے کے ليخصوص لباس تناريح گئے ہيں كہانسان اس قشم كے تملوں ميں محفوظ رہے۔ بينكتہ بھی قابل توجہ ہے كہ جہاداصغر كے متعلق اِن جملوں میں جو کچھ کہا گیا، وہ جہادا کبر پربھی صادق آتا ہے۔ چونکہ اگر جہاد بالنفس نہ ہوتو انسان کا دل اور اس کی جان شیطان کے حملوں کے سامنے شکست سے دوچار ہوجاتے ہیں۔ اس کے بعد اِمامؓ نے ترک جہاد کے منفی پہلوؤں کے متعلق سات مخصراور جامع نکتوں میں اِشارہ فرمایا ہے، اِن میں سے ہرایک اپنی جگہ پراٹل ہے۔سب سے پہلے ہی: اگرکوئی جہادکولا پر دائی کی وجہ سے ترک کر دیتو خدااسے ذلّت دخواری کالباس پہنا دےگا (جیسا کہ لباس تمام جسم کو چھیا تا ہے اس طرح ذلّت ورسوائی اس کی زندگی کو گھیر لیتی ہے ) « رَغْبَةً عَنْهُ» كَاتعبير سے اس بات كى طرف اشارہ ہے كہ وہ افراد جوعذرو ناتوانى، بپارى اور كسى عضو ميں نقص كى وجہ سے جہاد پرقدرت نہیں رکھتے ہیں،وہ اس حکم سے مشنیٰ ہیں ۔جیسا کہ قرآن مجید میں اشارہ ہوتا ہے۔ 🔟 دوسرى بات بە ہے: « وَشَمِلَهُ الْتِلاءُ » " ہرطرف سے بلائیں اُسے طبیر لیتی ہیں۔" اس قسم کا شخص یا معاشرے کے افراد غیر محفوظ گھریا شہر میں رہتے ہیں جہاں پر درندے،موذی موجودات ان کی طرف حملے کرتے ہیں اور آ رام سے ان تک پہنچ جاتے ہیں۔ جی ہاں! جہادلو ہے کی دیوار ہے جوان بلا ؤں کوروکتی ہے اور درندہ صفت انسانوں کو دورکر دیتی ہے۔ تيسري بات بهرے: ؞ۅؘۮؙؾۨؿؘ<sup>ۜ۩</sup>ۜٳٵڞؘۼؘٳڔ<sup>ؚۜ</sup>ۜۊٳڶڦٙؠؘٵءٙۊؚٚ<sup>ۥۜ۞</sup>

> <sup>[[]</sup> سورهٔ توبهآیات ۲۱، ۹۲ <sup>[[]</sup> کدیث : دیث کے معنی میں ہے، یعنی خواروذ کیل بے غیرت افراد۔ <sup>[[]</sup> صعفار : ذلت دپستی کے معنی میں ہے۔ <sup>[[]</sup> قوبها ءً قا: ذلت اور پستی ۔

كلام امير المومنين على ماييتا .....جلد دوّم 100 "ايپا<sup>شخص ح</sup>قارت ويستي ميں گرفتار ہوجا تاہے۔" کیوں پست اور حقیر کیوں نہ ہووہ جس نے جہاد جیسے عظمت وبلندی کے سرمار کو ہاتھ سے جانے دیا ہواور اب تہی دست ره گهاهو ـ یہ ہات صحیح ہے کہ یہ جملہ پہلے جملے کے قریب المعنی ہے، مگرفرق ہے، اُس میں ذلّت کہا گیا ہےاور یہاں پر حقارت وپستی کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ان دونوں کامفہوم مختلف ہے کیکن بیدلازم وملز وم بھی ہیں۔ جہاد کے ترک کرنے سے چۇھىمىسىبت بىراتى ب: ؞ۅؘۻؙڔڹؘعلى قَلْبه بِالإسْهَاب» "انسان کی عقل ونہم تباہ ہوکررہ جاتی ہے۔" کمزور،مغلوب اورشکست خوردہ افراد ہمیشہ تو ہمات میں گرفتار ہوجاتے ہیں۔حقائق کو بیچنے میں مشکل پیش آتی ہے اور دشمن کے خوف سے ہولنا ک تخیلات میں گم ہوجاتے ہیں یا بیر کہ اپنی کا میابی کے لیے منفی راستوں کا انتخاب کرتے ہیں تلواروں کے سائے میں جنگ جیتنے کی کوشش کرنے کے بجائے جادوگروں کے سائے میں پناہ لیتے ہیں۔ یوری تاریخ میں اس قشم کےلوگوں کی کئی مثالیں ملتی ہیں۔ ظاہر ہے کمز وراور بے بس افراد ہی ایسےغلط راستے اختیار کرتے ہیں ،لیکن بہادر مجاہدین ان توہمات سے بالکل دورر بتے ہیں۔ يانچويں بات ہے: وَأَدِيْلَ الْحَقَّ مِنْهُ بِتَضْيِيْعِ الْجِهَادِ» «جہادکوترک کرنے کی بنایراس کا حق چھین لیا جاتا ہے۔» کیونکہ شہور ضرب المثل میں کہا گیا ہے" حق چھینا جا تا ہے دیانہیں جا تا۔"اس دنیا کے غاصب، فسادی اور جارح لوگ حقدارکواُس کاحق نہیں دیتے ،اس لیے کمز ورطاقت پیدا کریں اورا پنے حقوق کوان شمگروں کے چنگل سے چھین لیں۔ خطبہ ۲۹ میں اِمامؓ کے مبارک کلمات میں یہ بات ذکر ہے:

«لَا يُنْرَكُ الْحَقَّى إِلَّا بِالْجِتِ»

<sup>[1]</sup>اسھاب، کم عقلی اور پُر فی کے معنی میں ہے۔ یہاں پہلامعنی یعنی کم عقلی مرادہے۔ <sup>[1]</sup> اُدیل، دولت کے ماڈے سے بخشتے ہیں۔مقاییدس اللَّغة کے مطابق بیر لفظ دومعنوں میں آیا ہے: ایک حالت یا جگہ کا بدلنا اور دوسر اضعف اور سستی۔اس مقام پر پہلامعنی مرادہے۔

اگرہم اِن چیزوں کے مخالف ہیں توہمیں کمرہمت باندھ لینی چاہیے کہ قیام کریں، جہاد کریں۔ بیدایسے گراں بہا

۔ <sup>[1]</sup> نیچ البلاغہ کے شارحین کی ایک جماعت نے ذلّت ورسوائی کے معنی بتائے ہیں۔ <sup>[2]</sup> نصف دانصاف عدرالت کے معنی میں ہیں۔ نتائج ہیں جن کی وجہ سے ہمارے جہاد کی مشکلات آسان ہوجاتی ہیں۔جیسے طبیب کی شفادینے والی کڑ وی دوائی۔

نکات

ا \_ جهادملتوں کی عظمت دسر بلندی کاراز

جہاد کے متعلق بہت پچھ کہا جاسکتا ہے۔توجہ رہے کہ امام عالی مقامؓ نے جہاد کی اہمیت کے بارے میں نیچ البلاغہ کے خطبوں میں متعدد بار گفتگو فرمائی ہے۔ہم اتن گنجائش رکھتے ہیں کہ اس کے متعلق بحث کریں۔جس بنیا دی اہمیت کے حامل اصول کی طرف تو جہد لانا چاہتے ہیں، وہ میہ ہے کہ جہاد زندگی کا ایک قانون ہے اور ہر موجود جب تک اس کی زندگی باقی ہے جہاد میں مشغول ہے۔جس دن وہ جہاد کوترک کرے گا اُس دن اُس کی موت ہے۔

گھاس پھوس مختلف تكاليف كاسامنا كرتے ہيں۔ اپنے وجود كوباقی رکھنے کے لیے بیان آفات سے گر لیتے ہیں۔ درختوں کی جڑیں پانی اور کھاد كو پانے کے لیے زمین کی گہرائیوں میں حركت كرتی ہیں، جب كوئی سخت ركاوٹ (مثلاً پتھر) كا سامنا ہوتو اُسے تو ڑ كر آ گے بڑھنے کی كوشش كرتی ہیں۔ اگر اُسے تو ڑ نہ سكيں تو گھوم كر اپنا راستہ طے كرتی ہیں۔ جانداروں كے تمام طبقے اپنے زندہ رہنے کے لیے پیش آنے والی رُكاوٹوں كا سامنا كرتے ہیں۔ پچھ پرندوں كو ہم جانے ہیں کہ اپنا گھونسلہ بنانے کے لیے دور دور تک ہجرت كرتے ہیں۔ کہ چی تھی حطب شمال سے قطب جنوب تک كا سفر بھی طے كرتے ہیں۔ انسان

جسم کا دفاع کرنے والے ،جنہیں سفید خلیے کہا جاتا ہے، انسان کی پوری زندگی میں امن کے اُن بیرونی دشمنوں (جراثیم ووائرس) سے برسر پیکارر بتے ہیں جو آب وہوا، غذ ااور کھال پر موجود زخم کے ذریعے جسم میں داخل ہوجاتے ہیں۔ خداداد طبیعی اِلہا م کی بدولت سیمدافع ، کیمیائی وجسمانی جنگوں سے واقف ہیں اور مختلف ذرائع سے دشمن کوشکست دیتے ہیں اور انسان کو محفوظ رکھتے ہیں۔

اگران اسباب کو دِفاعی طاقت کے طور پر استعال میں نہ لائیں تو مختصر مذت میں مختلف قشم کی بیاریاں انسان کا تعاقب کرتی ہیں۔خطرناک بیاری" ایڈ ز"اس دِفاعی طاقت کے معددم ہونے کے سوااور پچھنہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اس بیاری میں مبتلالوگ مختصروفت میں سخت بیاریوں کی زدمیں آجاتے ہیں۔

المخضر جہاد سعادت مندی، کامیابی اور عزت وسر بلندی کا راز ہے، مگر حق وعدالت کے بغیر اختیار کیا ہوا جہادظلم و

تعدی اور خنڈ اگردی کے سوالچھ بیں۔ اس دلیل کی بنیاد برقر آن مجید کی آیات، روایات اور خطبہ مالا کے جملوں میں جہادکواتن اہمیت دی گئی ہےجتنی کسی اور موضوع کونہیں دی گئی ہے۔ بالخصوص جب جہاد کو اُس کے عام معنٰ میں لیں ( جہادِ اکبراور جہادِ اصغر) کهجس سے تمام دینی والی دستورات وابستہ ہیں، توجهاد کی اہمیت اور بڑھ جاتی ہے۔ رسول خدا سلان 📲 کم کا یک جامع حدیث اہمیت جہاد کے بارے میں پڑھتے ہیں: «مَنْ تَرَكَ الجُهادَ أَلْبَسَهُ اللهُ ذُلًّا فِي نَفْسِهِ وَ فَقُرًا فِي مَعِيْشَتِهِ وَ هَـُقًا فِي دِيْنِهِ» " جو شخص جہاد کوترک کرے اللہ اسے ذلّت کا لباس پہنا دیتا ہے اور مادّ ی زندگی میں بھی فقر و تنگدتی میں گرفتار کرلیتا ہےاوراس کا دین بریاد ہوتا ہے۔"🗓 اس حدیث سے اچھی طرح استفادہ کیا جا سکتا ہے کہ ترک جہاد سے انسان معنوی زندگی کوبھی خطرے میں ڈالتا ہے اور مادی زندگی کوبھی ۔ رسول اکرم ستیٹنا پیلیز کی ایک دوسری حدیث میں ہم پڑ جتے ہیں جو کہ حضرت اِمام الصادق ملایت سے فقل ہوئی ہے: «أُغْرُوا تُوَرِثُوا أَبْنائَكُمُ هَجُلًا» «جنگ کروتا کہاینی اولا دکے لیے عظمت دس بلندی کومیراث میں قرار دو۔ <sup>۳</sup> منج البلاغد بحكمات قصار ميس آب فلسفه جهادكوبيان كرت مو خفر ماما: ؞ۅٙٱلجهادُعِڗۨٱلِلإسْلَامِ<sup>، <sup>m</sup></sup> " خدانے جہاد کواسلام اور مسلمانوں کے لیے ترت دسر بلندی کا ماعث قرار دیا ہے۔" جہاد کے سلسلے میں نبج البلاغہ کے مختلف خطبوں میں بہت سارے مطالب بیان کیے گئے ہیں، جوانشاءاللّٰہ آئندہ بیان کیے جائیں گے۔

۲ ۔ کیپا اسلامی جہا دصرف دفاعی ہے؟ بیسوال کٹی برسوں سے مسلمان دانش وروں کے درمیان گردش کرر ہاہے۔ ایک گروہ کی کوشش بیہ ہے کہ زمانۂ پیغیر <sup>ع</sup> کے دور میں ہونے والے تمام غزوات کو دفاع کی شکل میں پیش کرے تا کہ اسلام پر بیدالزام عائد نہ ہو کہ بید نہ جب تلوار کے

زور سے پھیلا ہے یا دوسری تعبیر کے مطابق اسلامی نظام پر کشور کشائی اورا قتد ارکووسعت دینے کی تہمت نہ لگائی جا سکے۔ ان کے مقابل دوسرا دانشور گروہ ہے جس کا خیال ہے کہ غز وات اسلامی کو دو حصول میں تقسیم کیا جانا چا ہے ایک دفاعی اور دوسرا جارحیت پر مبنی ۔ یہاں تک کہ وہ اس کے قائل ہیں کہ آج کل کے مسلما نوں پر بھی یہ دونوں طریقے واجب ہیں۔ان کا خیال ہے کہ اسلام پر فرض ہے کہ وہ ظالم اور طاقتور دشمنوں کے چنگل میں پچنسی ہوئی مظلوم اقوام کو آزادی دلائے اور بیدا یک طرح کی جارحیت ہے۔وہ یہ بھی لاز م بچھتے ہیں کہ اپنی منطقی تبلیغات کو پھیلانے کے لیے راہ ہموار کریں اس راہ میں آنے والی ہر رکاوٹ کو طاقت کے ذریعے اپنی راستہ سے ہٹادیں اور بی چی جارحیت ہی کی ایک قسم

اس جگہ ایک تیسرا نظریہ بھی سامنے آتا ہے اور وہ یہ کہ اسلامی جارحیت در حقیقت ایک دفاعی عمل ہے کیونکہ بعض اوقات دفاعی مسائل میں جارحیت ضروری ہوجاتی ہے۔ مثال کے طور پر ایسے مظلوموں کی حمایت جن پر تمام رائے بند کر دیے گئے ہوں یا آج کل کے زمانے میں انسانیت دوستا نہ مداخلت اور اُن مظلوموں کا دفاع جوظم وستم کا شکار ہیں، خواہ اس کے لیے طاقت استعال کرنی پڑے، ہرمومن پر لازم ہے۔

اس کے علاوہ دوسرے مقصد یعنی تعبلیغات منطقی کی راہ میں حاکل دشواریوں کو دور کرنے کے لیے جارحیت کے استعال کی اصل حقیقت بھی دفاعی ہے، یعنی اگر دشمن اس راہ میں رکا دٹیں کھڑی کرتا ہے تو اسلام اس کے مقابلے میں طاقت استعال کرنے کی اجازت دیتا ہے۔

وة تعبيري جو پہلے خطبے ميں ديکھنے ميں آئى ہيں، وہ سب جہاد کے دفاعی ہونے پرواضح دليل ہيں۔ کيونکدا يک مقام پر جہاد کو"لباس" دوسرے مقام پر" زرہ" اور تيسرے مقام پر" ڈھال" سے تشبيد دى گئى ہے۔ ہميں معلوم ہے کہ بينينوں چيزيں حقيقت ميں دفاع کے ذرائع ہيں۔ آنے والے جملوں ميں ناگہانی حملوں جو کہ ايک دفاعی پہلو ہے کے حوالے سے پچھ لطيف اشارے ملتے ہيں۔ ان ميں سے ايک جملے ميں آپؓ ارشاد فرماتے ہيں:

» قُلْتُ لَکُمْ : اُغْزُوُ هُمْ قَبْلَ أَنْ يَغُزُوُ کُمْ " « میں تمہیں کہتا ہول ، قبل اس کے کہ وہ تم پر حملہ کریں تم اِن پر حملہ کر و( دشمن کے حملے کورو کنے کے لیے حملہ ) ۔ " اس اجتماعی اور مکمل قانون میں صرف ایک استثنا ہو سکتا ہے اور وہ بت پر تی ختم کرنے کے لیے جہاد کی اجازت ہے ۔ کیونکہ اسلام بت پر تی کی لعنت کو انسانی معا شرے کے لیے معنوی اور ماد ی دونوں لحاظ سے سب سے بڑا خطرہ تصور کر تا ہے ۔ اسی لیے جہاں تبلیغ اور منطقی دلاک سے اسٹ تم کرناممکن نہ ہو، وہاں جہاد کی اجازت دی گئی ہے۔ اس میں شک نہیں کہ مکن ہے کہ طالم حکمر ان ، توسیع پیندانہ اور جارحانہ عز اہم رکھنے والے اس خصوصی اجازت ( مظلوموں کے دفاع کی خاطر اور ثقافتی اورفکری انحطاط کے خلاف جہاد کرنا ) کواپنے مذموم ذاتی مفادات کے حصول کے لیے استعال کرنے لگیس ہیکن اِن مفاتیم کی اہمیت میں کوئی کمی نہیں آئے گی۔مقدّس مفاتیم اور عناوین کا غلط استعال دنیا میں ہمیشہ سے ہوتار ہاہے۔جہاد کے اہداف کی مزید تفصیل کے لیے تفسیر نمونہ جلید دوم سور ہُ بقر ہ آیت سا18 کی تفسیر ملاحظہ کریں۔

دوسراحصه

الَا وَإِنَّى قَدُ دَعَوْتُكُمْ إِلَى قِتَالٍ هَؤُلَاءِ الْقَوْمِ لَيُلًا وَ نَهَارًا وَ سِرَّا وَ اِعْلَانًا وَ قُلْتُ لَكُمُ اغْزُوهُمْ قَبْلَ آنُ يَغْزُو كُمْ فَوَاللهِ مَا غُزِى قَوْمٌ قَطُّ فِي عُقْرِ دَارِهِمْ إِلَّا ذَلُّوا فَتَوَاكُلُتُمْ وَ تَخَاذَلُتُمْ حَتَّى شُنَّتْ عَلَيْكُمُ الْغَارَاتُ وَ مُلِكَتْ عَلَيْكُمُ الْاَوْطَانُ وَ هَذَا آخُو غَامِبٍ اوَ قَدْ وَرَدَتْ حَيْلُهُ الْاَنْبَارَ وَقَلْ قَتَلَ حَتَّى شُنَّتْ عَلَيْكُمُ الْغَارَاتُ وَ مُلِكَتْ عَلَيْكُمُ الْاَوْطَانُ وَ هَذَا آخُو غَامِبٍ اوَ قَدْ وَرَدَتْ حَيْلُهُ الْاَنْبَارَ وَقَلْ قَتَلَ حَتَّى شَنَائِهِ مَا يَعْ وَاللهِ مَا الْبَكُرِي وَ آزَالَ خَيْلَكُمُ عَنْ مَسَالِحِهَا وَ لَقُدْ بَلَغَنِى آنَ الرَّجُلَ مِنْهُمْ كَانَ يَلْخُلُ عَلَى الْمَرْايَةِ الْمُسْلِبَةِ وَ الْأُخْرَى الْمُعَاهِدَةِ فَيَنْتَزِعُ جَلَهَا وَ قُلْبَهَا وَ قَلَائِكَمَا وَ مِنْهُمْ كَانَ يَلْخُلُ عَلَى الْمَرْايَةِ الْمُسْلِبَةِ وَ الْأُخْرَى الْمُعَاهِرَةِ فَيَنْتَزِعُ جَلَهَا وَ قُلْبَهَا وَ قَلْائِكُونَ الرَّجُلَ مِنْهُمْ كَانَ يَلْخُلُ عَلَى الْمَرْايَةِ الْمُسْلِبَةِ وَ الْالْخُرَى الْمُعَاهِ وَ الْعَاوَ وَ قَلَائِ وَ قَلَائِ رُعْفَهُمُ مَا يَلْ فَلَعُمُ مَنْ يَعْمَ فَبْلَ الْ يَعْزُو كُمْ فَقَالَةِ مَا عَلَى الْمُعَامِ وَ الْعُولَ وَ الْعُمْ وَ

" میں نے اس قوم (امیر شام اور شام کے حاکموں) سے لڑنے کے لیے رات بھی اور دن بھی ، اعلان بی بھی اور پوشیدہ طور پر بھی تمہیں پکار ااور تم سے کہا کہ قبل اس کے کہ وہ جنگ کے لیے بڑھیں ، تم ان پر دھا وا بول دو۔ خدا کی قسم جن قوموں پر ان کے گھروں کی حدود کے اندر ہی حملہ ہوجا تا ہے وہ ذلیل وخوار ہوتے ہیں ۔ لیکن تم نے جہاد کو دوسروں پر ٹال دیا اور ایک دوسر کے کی مدد سے پہلو تہی کرنے لگے۔ یہاں تک کہ تم پر غارت گریاں ہو تیں اور تم ہار سے شہروں پر زبال دیا اور ایک (اب سنو! شام کا ایک ظالم حاکم) اخو غامد (سفیان ابن عوف ، جو کہ بنی غامد سے ہے) ہی کو دیکھ لو کہ اس کی فون کے سوار شہر اُنبار کے اندر پہنچ گئے اور (میر بے گور ایوان ابن عوف ، جو کہ بنی غامد سے ہے) ہی کو دیکھ لو کہ اس کی فون تے سوار شہر اُنبار کے اندر پہنچ گئے اور (میر بے گورز اور نمائند بے ) حسان ابن حسان بکر کی " کوفل کیا اور تم ہمار ہے کہ طور کو سرحدوں سے ہٹایا۔ اور جمح تو سیاطلاعات بھی ملی ہیں کہ اس جماعت کا ایک آ دمی مسلمان اور ذمی عورتوں کے گھروں میں گھس خون بہا۔اب اگرکوئی مسلمان ان سانحات کے بعدر نج وملال سے مرجائے تواسے ملامت نہیں کی جاسکتی بلکہ میر ےنز دیک ایساہی ہونا چاہیے۔"

شرح وتفسير

ا گركونى اس عم ميں مرجائے تو وہ اسى كا مز اوار ہے خطبے كاس حصين امام جہادى تمام خصوصيات اور اہميت كے تفصيلى اورجامع بيان كے بعد خطبے كے اصل موضوع پر گفتگوفرماتے ہيں اور ترك جہاد كے بدرعوا قب ميں سے ايك كى طرف اشارہ كرتے ہوئے فرماتے ہيں: "أَلَا وَإِلَىٰ قَدْدَ حَوْ تُكُمْدٍ إِلَى قِتَالِ هُؤُلاَءِ الْقَوْمِ لَيْلًا وَ مَهَارًا، وَ سِرَّا وَإِعْلَا نَا وَ تُحْدَ

دوسری طرف حملہ آ ورگھر بار،شہر،علاقہ یا قومیت کا جواس کے حملے کی زدمیں آتی ہیں کوئی لحاظ نہیں رکھتا، وہ صرف

تبابی پھیلاتا ہے، قمل وغارت گری کرتا ہے اور پیش قدمی کرتا چلا جاتا ہے۔ آباد گھروں اور شہروں کو ویران اور سنسان کر دیتا ہے کیکن مدافعت کرنے والا مجبور ہوتا ہے کہ بیسب پچھ برداشت کرے، کیونکہ اس کے مال ومتاع کی حفاظت اسے پابند کر دیتی ہے۔ یہی چیز اس کی سرگر میوں کو محد ود کر دیتی ہے اور بعض اوقات اے شکست سے دوچار کر دیتی ہے۔ اس کے علاوہ جب کسی کے گھر پر حملہ ہوتا ہے کہ اکثر اوقات اس کے بیوی پچ بھی جنگ میں شامل ہوجاتے ہیں۔ حملہ آ ور ان کا کوئی کے لا کیے بغیر خوں ریز می کرتا ہے، لیکن گھر کا ما لک ان کی حفاظت اسے مسک کی وجہ سے پوری طرح دفاع نہیں کر سکتا، بیسب مسائل ساحب خانہ کے دفاع کو اور دشوار کر دیتے ہیں۔ بیسب امور اور اسی جیسی دوسری وجو ہات ان قو موں کی شکست کی دلیل اسلامی غزوات میں مجاہدین کو ای بند سے کہ ہو جہ سے بیل اور دو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہوتا ہے ہیں۔ کہ سائل

اس کے بعداما مُنتیجہ آخر کے طور پر فرماتے ہیں:

فَتَوَا كَلْتَحْمَ<sup>ل</sup>َ وَ</sup> تَحَاذَلْتُحْمَ تَتَّى شُنَّتَ <sup>ع</sup>َا عَلَيْكُمُ الْعَارَاتُ وَمُلِكَتْ عَلَيْكُمُ الْأوْطَانُ » «ليكن تم لوگوں نے ہركام ندصرف دوسروں پر ڈال ديا ہے بلكه ان كى مدد سے بھی ہاتھ الھاليا ہے جس كى وجہ سے دشمن پے در پے شديد حملے كرر ہا ہے اور تمہارى زينيں تمہارے قبضے سے نكل كَئيں۔ "

توا ٹٹل اصل میں اپنے کام کودوسروں کی گردن پہڈالنے کو کہتے ہیں۔دوسرےالفاظ میں اس کامفہوم سے سے کہ ہر کوئی اپنی مسئولیت کودوسروں کی ذمنے داری میں دے دےاوراس کے نتیج میں میدان خالی کردے۔

تخاذل، بیہ ہے کہ اپنے دوست کی مدد کرنے سے چشم پوشی کر کے اُسے اُس کے حال پر چھوڑ دے۔ بالآخر رشتۂ اتحاد کی ڈور ٹکڑ بے ٹکڑ بے ہوجائے اور ڈشمن بلاخوف وخطر حملہ کرے۔ بیہ معاشر بے کی ایک بدترین صفت ہے کہ لوگ اپنی ذیتے داریوں کو دوسروں کی گردن پر ڈال دیں، ہر کوئی اپنے کام سے کام رکھے اور اپنے دوسر بے بھائیوں کو مصیبت کے دفت تنہا چھوڑ دے۔ اس کام کا یہی نتیجہ نکلتا ہے جو مولاعلیٰ نے او پر کی گفتگو میں بیان کیا ہے۔ یعنی ڈسمن کے لیے راہ ہموار ہوتی ہے کہ دومار بار حملہ کرے، آبادیوں اور شہروں کو کیے بعد دیگر نے ہمں نہیں کردے۔

اس کے بعدامام علی ملیلا استکھوں دیکھا حال کے عنوان سے اخوغامدی (سفیان بن عوف غامدی) کے دردناک حملے

<sup>[1]</sup> تواکلتھ، وَکَل کے مادّے سے جس کے معنی یہ ہیں کہ دویا اس سے زیادہ آ دمی اپنی ذینے داری دوسروں پرڈال دیں۔ <sup>[1]</sup> شُنْت، شنن کے مادّے سے جس کے معنی خشکی اور بوسیدگی کے ہیں۔ پھر ہراس جگہ اس کا اطلاق ہونے لگا کہ جہاں پانی وغیرہ ہرطرف سے بہنے لگے۔جیسا کہ پرانی مشک پھٹ جائے اور اس میں موجود پانی ہرطرف بکھر جائے۔ جملہ شندّت علیہ کھ العار ات اُن مختلف اور سلسل حملوں کی جانب اشارہ ہے جوشام کے گئیروں نے عراق کے مختلف علاقوں پر کیے۔

کی روداد بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

ۅؘۿڶٵٲؙڂؙۅ۫ۼؘٵڡؚٮٟۅؘۊؘڵۊڒۘۮٮٛڂؘؽؙڵؙ؋ؙٵڵٳٛڹ۫ڹٵڒۅؘۊٙٮ۠ۊٙؾڶڂڛۜٞٵڹڹٛڹػڝۜٵڹٵڵڹػؙڔؚػۧۅؘٲڒؘٵڶ ڿؽڷػؙؗۿڒؚڠڽٛمؘڛٳڸڃؚۿٳ؞

"اب تن لوا شام کے غارت گرلشکر کے سپہ سالا راخو غامد نے شہرا نبار پر حملہ کمیا اوراس کالشکر شہر میں داخل ہو گمیا ہے۔ حسان این حسّان بکری ؓ ( میر نے نمائند ے ) کو شہید کمیا ہے اور تمہاری سرز مین کی سرحدوں کی حفاظت کرنے والوں کو شہر نکال دیا ہے۔"

تو جہر ہے کہ مسالح «مسلحه» کی جنع ہے جو مَرز اور سرحد کے معنی میں آیا ہے۔ کیوں کہ وہاں اسلحہ جنع کیا جاتا ہے اور سرحدوں کے کو فظین ان کے ذریعے سرحدوں کی حفاظت کرتے ہیں۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اخو غامد نے اُنبار شہر (عراق اور شام کی سرحد کے قریب واقع ہے) پر حملہ کیا «اَدَالَ جَنْہِ لَکُہُ عَنْ مَسَالِحِیَّا» کی تعبیر بتاتی ہے کہ وہ بغیر کسی مزاحت سے سرحدوں سے گزر کر شہر میں داخل ہو گیا۔ اس قصح کی تفصیل خطبے کی ابتدا میں گزر چکی ہے۔

چراما معالی مقامؓ نے اخوغامداوراس کے ظالم شکر کی سفّا کیوں پر شخت نکتہ چینی کرتے ہوئے فرمایا:

وَ لَقَدُ بَلَغَنِى أَنَّ الرَّجُلَ مِنْهُمْ كَانَ يَدُخُلُ عَلَى الْمَرْأَةِ الْمُسْلِمَةِ، وَ الْأُخُرى الْمُعَاهَدَةِ فَيَنْتَزِعُ حِجْلَهَا الَّوَقُلْبَهَا الَّوَقَلاَ يُسَعَافَ وَوُعُتَهَا اللَّهُ مَتَنَيْعُ مِنْهُ إِلَّا بِالْإِسْتِرْجَاعِ وَ الْالْحُرى الْمُعَاهَدَةِ بَعْتَنِعُ مِنْهُ إِلَّا بِالْإِسْتِرْجَاعِ وَ الْاسْتِرْحَامِ. « مُحْضِر ملى من وقُل من سوك من سوك فرم ملمان وغير مسلمان جن كى جان ومال اسلام كى يناه مي شى ، خواتين وفر ول ميں داخل موكركمن ، زيورات ، چادروں ، اور كوشواروں كوچين ليا - حالانك ان كى چان ومال اسلام كى يناه مي شى رونے كروا كيموا كچھند تھا۔"

اشارہ میہ ہے کہ کوئی ایک مسلمان بھی اُن مسلم اور غیر مسلم (جو کہ اسلام کی پناہ میں تھے )عورتوں کے دفاع کے لیے نہ اٹھا، گو یاان سے سروں پر قبر کی مٹی پڑی ہو۔ اتن ننگ وعاران کے سروں پر سوارتھی کہ ان کے مال واسباب کوبھی لوٹا گیا اور ان کے ناموں پر حملے بھی ہوئے اور جواُن کی پناہ میں تھے وہ بھی ظلم وستم کا شکار ہوئے ۔ مینکتہ قابلِ تو جہ ہے کہ نہم البلاغہ کے

| المورتوں کی بنڈ لی میں پہنے والی زینت کی چیز ہے۔ بحجَلَة (بحجَلَة )اس مخصوص کمر ے کو کہاجا تا | 🗓 حِجْل بروزن فِعل اورخبل بروزن فَصْل ،اس كامعنى عرب كَيْ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|                                                                                               | ہے کہ جہاں دلہن کو بنا وُسنگھار کی جاتا ہے۔               |
|                                                                                               | 🖾 قلب: بروزن قفل ، کنگن کے معنی میں استعال ہوا ہے۔        |
|                                                                                               | 🖽 قلا ٹی،قلادہ کی جمع ہے جو کہ گلے کے ہارے معنٰ میں ہے۔   |
|                                                                                               | 🖄 دُعث، بروزن شتر، گوشوارہ کے معنیٰ میں ہے۔               |
|                                                                                               |                                                           |

مفسرین نے کلمہ "استرجاع" کی دومعنوں میں تفسیر کی ہے۔ پہلی تفسیر بیہ ہے کہ "وہ گریپہ وزاری جو اِنسان کے گلے سے پیچکی کی آواز میں نکلتی ہے"اور دوسری" اِنَّا پلیَّہ قواقًا الَّہٰ یہ رٰ**جِعُوْ**نَ» كاكلمہ جو كہ معمولاً أس يخت مصيبت كےوقت ادا كياجا تا ہے جو كسي إنسان كى بس كى بات نہيں۔ اس کے بعد مولاعلیٰ فرماتے ہیں: ؞ؿؙؗۿۜٙٳڹؙڡٙڗڣؙۅٳۅٙٳڣڔؽڹؘڡٙٳٮؘؘٳؘڶڔؘجؙڴٳڡ۪ٞڹۿۮػڶۿڔ<sup>۩</sup>ۅٙڵٲؙڔؽۊؘڸؘۿ؞ٝۮڴ؞ " وہ لوگ ان مظالم کے ڈھائے جانے کے بعد بہت سارے مال غنیمت کے ساتھ اپنے وطن پہنچے۔ یہاں تک کہ ان میں سے سی نے بھی کوئی تکایف سہی نہان کے جسم ہے خون کا قطرہ بہا۔" آخرى منتيج ڪطوريرآ بن في سريخت جمله فرمايا: ؞ڣؘڵۅٛٲؘڽۜٵڡ۫ڗٲٞٞڡؙۺڸؠٙٵڡٙٵؾٙڡؚڹؠؘۼڽؗۿڶٵٲٞڛؘڣٞٵڡٙٵػؘٳڹ؋ڡؘڵۅؙڡۧٵۥؠٙڶػٳڹ؋عِڹ۫ڔؽڿڔؽڗٞٵ " اگراس دردناک حادثے کی وجہ سے سی مسلمان کی موت واقع ہوتو یہ ملامت کا باعث نہیں بلکہ میری نظر میں سز ادارے۔" امامؓ نے اس مطلب کی گہرا ئیوں سے بردہ اُٹھا مااور وہ یہ کہ مسلمان ان حوادث پریقین رکھتے ہوئے کیوں کوتا ہی کرتے ہیں کہ دشمن بلاخوف وخطران پرحملہ کرتا ہے،ان کے مال واسباب کولو ٹیا ہے جتی کہ ناموں پر تجاوز کرتا ہےاور کوئی موقع ضائع کئے بغیر بھرے ہاتھا پنے گھرواپس جاتا ہے۔ جی ہاں۔کوئی باعزت مسلمان اس دردناک حادثے کو برداشت نہیں کرسکتا۔اگرکوئی اسغم واند دہ ادر غصّے میں مرجائے تو قباحت نہیں ہے۔تو چہد بنے کی ضرورت ہے کہ ناموس پر تجاوز ،سلم و غیر سلم خوانین کے زیورات کو چھپنااوران کی ہتک عزت ایک ساتھ بیان ہوئے ہیں۔اس سےاڈلاً:معلوم ہوتا ہے کہ اسلام

میں کسی کی ناموس کی کتنی اہمیت ہے، ثانیاً: اسلام اپنی پناہ میں آنے والے غیر مسلموں سے کتنا وفادار ہے کہ ان کے دفاع کا خیال رکھتا ہے۔

بہرحال اس اندوہ ناک واقعے کی گہرائیوں کو بیان کرنے سے امام کا مقصود پورا ہو گیا۔ واضح رہے کہ بیگفتگو صرف گزشتہ زمانے کے امیر شام کے نشکر کے انبار پر حملے سے مخصوص نہیں ہے، بلکہ ایک قاعدہ کلّی ہے جو کہ تمام مسلمانوں ( آج یا کل) کے لیےصادق آتا ہے۔ گویا امام عالی مقام آج کے مسلمانوں سے جو کہ مشرق ومغرب کے حملوں کی زدمیں ہیں، ان کے مال اور ناموں خطرے میں ہیں اور بیان ظالموں، لیٹروں کی مقابلے میں اپنے دفاع سے غافل ہیں، مخاطب ہیں۔ اس

🗓 کَلُکْر زخم وجراحت کے معنی ہیں استعال ہوا ہے۔

گفتگو سے ظاہر ہوتا ہے کہ کوئی مسلمان مردان ظالموں کی اسلامی سرز مین پر تحاوز ،قبلۂ اوّل پر تحاوز ،ان کے مراکز اور اموال پر حملے اور ہتک ناموں پر غصے کی وجہ سے مرجائے توباعثِ ملامت نہیں ہے۔

نکات

ا \_شکست د کامیا بی بغیر دلیل کے ہیں

خطبے کے اس جصے میں اِمام عالی مقام ؓ نے کسی بھی جنگ میں شکست و کامیابی کے لیے جنگی معاملات میں وسیع تجربے اور نی معنوی وروحانی قوت کواہم عامل قرار دیا ہے جن کی طرف مکتب اہل ہیت ؓ سے تعلق رکھنے والوں کوتو جد دینے ک ضرورت ہے۔ آپڈر ماتے ہیں۔" شکست کا ایک اہم عامل مرعوب ہوجانا اور ڈسمن کو دھاوا ہو لنے دینا یہاں تک کہ ڈسمن گھروں میں داخل ہوجا کیں۔ ریمامل ایک نا قابل اِنکار حقیقت ہے۔ اس سلسلے میں ہم خطبے کی تفسیر میں وضاحت سے دلاکل

دوسرا عامل «تواکل» ہے جس کے معنی اپنی ذے داری کو کسی دوسرے کے کاند ھے پر ڈال دینا ہے۔ اگر معاشرے میں ہرکوئی اپنی ذے داری کوخودانجام دے، اپنے گناہ کو کسی پر نہ تھو پے اور اپنے حصّے کی ذے داری نبھائے تو بہت کم شکست کا سامنا کرنا پڑے گا۔ بذشمتی وہاں سے شروع ہوجاتی ہے جب کوئی اپنی ذے داریوں سے فر اراختیار کرے اور دوسروں کو قصور وارتھ ہرائے تو اس قسم کے معاشرے میں سب قصور وار ہوں گے اور ڈمن کے مقابلے میں ایسے لوگوں کی شکست یقینی ہوجاتی ہے۔

تیسراعان تمخاف برجملہ ہوجائے اور دوم یہ کہ کوئی بھی کسی حادث کا شکار ہود دسرے اُس کو اُس کے حال پر جھوڑ دیں، اس ک مدد نہ کریں۔ اگر کسی شہر پر حملہ ہوجائے اور دوسر یے شہر وں کے لوگ متاثر ہ شہر والوں کی مدد نہ کریں تو یقینی بات ہے اس کے بدلے میں دوسر یے شہر والے پہلے شہر والوں کی مدذ نہیں کریں گے۔ اور سب تنہا این اپنی تمام مشکلات کا مقابلہ کریں گے اس صورت میں دشمن سے حملوں کی کا میابی یقینی ہے لیکن اگر صورت حال بدل جائے اور مسلمان اپنے دشمنوں پر دھا وابول دیں، اجتماعی ذمین سے ماسل میں مما لک مالی میں اسلام اور اسلامی مما لک کے دفاع کا احساس کریں اور جب بھی کسی بڑے اسلامی ملک پر تحملہ ہوجائے تو تمام اسلامی مما لک ایک ساتھ اٹھ کھڑے ہوں اور اس کی مدد کو پہنچ جائیں تو یقیناً کا میابی ان سے قدم چو م گی دخطبہ ۱۲۱ میں بھی اس مطلب کے کچھ حصوں کی طرف اشارہ ہوتا ہے: « أَيُّهَا النَّاسُ! لَوْ لَمْ تَتَخَاذَلُوْا عَنْ نَصْرِ الْحَتِّ وَ لَمْ تَهِدُوْا عَنْ تَوْهِيْنِ الْبَاطِلِ لَمْ يَطْبَعُ فِيْكُمْ مَنْ لَيْسَ مِثْلَكُمْ وَ لَمْ يَقْوَمَنْ قَوِى عَلَيْكُمْ » « اےلوگو! اگرتم حن كى امدادادر نصرت سے پہلونہ بچاتے ادر باطل كو كمزور كرنے سے كمزورى نہ دكھاتے تو جوتم ارا

ہم پٽيہ نہ تھا، وہتم پر دانت نہ رکھتااور جس نےتم پر قابو پالياوہ تم پر قابونہ پا تا۔"

۲ ـ مذہبی اقلیتوں کی حمایت

ممکن ہے بعض لوگ بیر تصور کرتے ہوں کہ مذہبی اقلیتوں کے احتر ام کا مسلہ صرف ایک نعرہ ہے لیکن فقہ اسلامی اور اس خطبے میں اِمامؓ کے کلام کی تعبیروں پر تو جّہ دینے سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام حقیقی معنوں میں اُن کا حامی ہے، جب تک اسلام کی مخالفت میں کوئی کا م انجام نہ دیں ، اُن کی جان ومال اور عزت وآ برومحفوظ ہے۔

اس خطبے میں اِمامؓ نے شدید ناراضی کا اظہار کیا ہے کہ شام کے لیٹروں نے یہودی ونصرانی عورتوں (جواسلام کی پناہ میں ہیں) کے زیورات کیوں لوٹ مارکر کے چھین لیے، یہاں تک کہامامؓ نے انہیں مسلمان خواتین کے برابر قرار دیا اور ان دونوں (مسلمان وغیر مسلمان خواتین) کی نسبت اِمامؓ سخت پر یثانی اور بِقراری کا اظہار کرتے ہیں، کیوں اُن کی حرمت پامال ہوئی اور اُن کے زیورات چھینے گئے؟ مولاً ان لیٹروں کے مقابلے میں سستی روی کا مظاہرہ کرنے پراہلِ عراق کو سخت ملامت اور سرزنش کرتے ہیں۔

سرد ین غیرت

دینی غیرت کا مطلب مد ہے کہ انسان احکام الہی اور حق وعد الت کی راہ میں ہونے والی بے قاعد گیوں پر خاموش نہ رہے اور ان سے لا پر وائی نہ برتے بلکہ جس حد تک بے قاعد گیاں زیادہ ہوں اتنابی ان کے مقابلے میں جوش وخروش زیادہ دکھائے۔ جوان اُمور کے مقابلے میں سر دمہری دکھائے گااور نظر انداز کرے گاوہ بے غیرت شار ہوگا۔ قرآن مجید بعض با ایمان جنگجووں جنہوں نے وسائل کی کمی کی وجہ سے میدان جنگ میں شرکت نہ کی، ، کے بارے میں فرما تا ہے: «وَلَا عَلَى الَّذِيْنَ إِذَا مَا آتَوْكَ لِتَحْسِلَهُ مُوْلَتَ لَا آجِلُ مَا آخْصِلُكُمْ عَلَيْهِ مَن تَوَلَّوْا وَآغَيْنُهُ مُو

ؾؘڣؚؽۻؙڡؚڹؘٳڵڽۧٞڡ۬ڿڂڒؘڹٞٵڷۜڒؖؾؘۼؚؚٮؙۅ۫ٳڡٙٵؽؙڹ۫ڣؚڨؙۅ۫ڹؘ۞<sup>؞ ؚ</sup>

🗓 سورهٔ توبه، آیت ۹۲

" اور نہ ہی ان لوگوں برکوئی الزام ہے جوتم ہارے پاس آئے کہتم ان کے لیے سواری بہم پہنچا دواورتم نے کہا کہ میرے پاس( توکوئی سواری) موجود نہیں کہتم کواس پر سوار کروں تو وہ لوگ (مجبوراً) پچر گئے اور حسرت ( وافسوس ) سے اسغم میں کیران کوخرچ میشر ندآیاان کی آنگھوں سے آنسوجاری بتھے۔" یہ کون ساعامل ہے جوان افراد کوجوذ رائع کی عدم دستیابی کی بنا پر جہاد میں شرکت سےمحروم ہوجاتے ہیں ، زاروقطار رونے پر مجبور کردیتا ہے( توجد ہے کہ اس جگہ تفیض " کے معنی بہت زیادہ آنسو بہانا ہے ) یہ چیز سوائے غیرت دینی کے کچھ تہیں۔ اسی زیر بحث خطیے میں امامؓ اس صورتحال کی سَلَّینی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں : " اگرکوئی مسلمان اس جانگاہ جادثے کے صدم سے مرجائے تو مور دِالز ام نہیں گھہرایا جا سکتا بلکہ میر بے خیال میں وہ اسی کاسز اوار ہے۔" دینی حمیت دغیرت قوانین اسلام کی سرحدوں اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی دفاع کے لیے ایک اہم عنصر -4 تو جّہر ہے کہ امام صادق مایٹا، کی حدیث میں آیا ہے کہ خداوند عالم نے دوفر شتوں کوایک قوم کےعذاب پر مامور کیا۔جب وہ اپنی ذمے داری کوانجام دینے اس جگہ پنچے تو ایک آ دمی جوظاہراً نورانی،صالح اور پر ہیز گارتھا،کودیکھا جو ہارگاہِ خداوندی میں تضرّ ع اور گریہ کرر ہا تھا۔ان میں سے ایک نے دوسرے سے کہا:اس دُعا ما نگنے والے کو دیکھا؟ دوسرے نے کہا، پال کیکن میں اپنی ذمے داری کوانچام دےرہا ہوں۔" د دسرے نے کہا، میں بچھنہیں کروں گا یہاں تک پر در دگار کی بارگاہ میں پہنچوں اور دوسراحکم لوں۔ جب اُس نے بارگاه ایز دی میں عرض کیا، پر در دگار! میں ایک ایسے شہر میں پہنچا جہاں تیر بے ایک بند بے کودیکھا کہ حالت فریا دوتضرّ ع میں

ہے۔حکم ملا کہ جاوً! اپنی مسئولیت کوانجام دواور شہر کوتباہ کردو۔ « فَاِنَّ ذٰلِكَ دَجُلٌ لَمْہ يَتَغَذِيَّرُ وَجُهُهُ غَضَبًّا لِی قَطُّ وہ ایسا آ دمی ہے کہ میر بے خوف سے اس کا چہرہ ہر گزمتنی نہیں ہوتااور ذرّہ برابردینی غیرت نہیں رکھتا۔ <sup>[1]</sup>

تيسراحصه

فَيَا عَجَبًا عَجَبًا وَاللهِ يُمِينَتُ الْقَلْبَ وَيَجُلِبُ الْهَمَّ مِنَ اجْتِمَاعِ هَؤُلَاءِ الْقَوْمِ عَلى بَاطِلِهِمْ وَ

🗓 بحارالانوار، ج۷۹، ص۹۵، حدیث ۲۰

تَفَرُّقِكُم عَنْ حَقِّكُم فَقُبُحاً لَكُم وَتَرَحَا حِيْنَ مِرْتُم غَرَضَا يُرْمَى يُغَارُ عَلَيُكُم وَلَا تُغِيُرُونَ وَتُغْزَوْنَ وَلَا تَغْزُونَ وَيُعْصَى اللهُ وَتَرْضَوْنَ فَإِذَا آمَرُ تُكُمْ بِالسَّيْرِ الَيْهِم فِي آيَّامِ الْحَرِّ قُلْتُم هَذِي مَارَّةُ الْقَيْظِ آمْهِلْنَا يُسَبَّحُ عَنَّا الْحَرُّ وَ إِذَا آمَرُ تُكُمْ بِالسَّيْرِ الَيْهِم فِي الشِّتَاءِ قُلْتُم هذِي مَبَارَّةُ الْقَيْظِ يَنْسَلِحُ عَنَّا الْبَرْدُكُلُّ هَذَا فِرَاراً مِنَ الْحَرِّ وَ الْقَرِ فَإِذَا الْعَرِ عَلَيْهُمْ فِي الشَّتَاءِ قُلْتُمْ هذِي مَبَارَةُ الْقَيْظِ السَّيْفِ آفَرُ . السَّيْفِ آفَرُ

"العجب شھ العجب ۔ خدا کی قسم باطل پر ان لوگوں کا ایکا کرنا اور تمہاری جعیت کا حق سے منتشر ہونا دل کو مردہ کر دیتا ہے اور رنج واندوہ بڑھا دیتا ہے۔ تمہار ابر اہوتم غم وحزن میں مبتلا رہو۔ تم تو تیروں کا از خود نشانہ بنے ہوئے ہوتے ہہیں ہلاک وتاراج کیا جارہا ہے مگر تمہار ے قدم حملے کے لیے ہیں اُٹھتے ، وہ تم سے لڑ بھڑ رہے ہیں اور تم جنگ سے جی چرار ہے ہو۔ اللہ کی نافر مانیاں ہور ہی ہیں اور تم راضی ہور ہے ہو۔ اگر گر میوں میں ان کی طرف بڑھنے کے لیے کہتا ہوں تو تم کم یہ ان تہائی شد ت کی گرمی کا زمانہ ہو اتن مہلت دیتے کہ گر میں کا زور ٹوٹ جائے۔ اگر سردیوں میں چلنے کے لیے کہتا ہوں تو تم کہتے ہو یہ ہو کہ گڑ اے کا جاڑا پڑ رہا ہے اتن مہلت دیتے کہ گر می کا زور ٹوٹ جائے۔ اگر سر دیوں میں چلنے کے لیے کہتا ہوں تو تم کہتے ہو کہ گڑ اے کا جاڑا پڑ رہا ہے اتن مہلت دیتے کہ گر میں کا زور ٹوٹ جائے۔ اگر سر دیوں میں چلنے کے لیے کہتا ہوں تو تم کہتے ہو یہ ہو کہ گڑ اے کا جاڑا پڑ رہا ہے اتن مہلت دیتے کہ گر میں کا زور ٹوٹ جائے۔ اگر سر دیوں میں چلنے کے لیے کہتا ہوں تو تم کہتے ہو



وه اپنے باطل پر متحد ہیں اور آپ اپنے حق پر منتشر ہیں

خطبے کے اس حصّے میں حضرت اِما معلی طلیط نے شکست و کا میابی کے دوسرے پہلو کو بیان کیا اور اہل کوفہ وعراق کی پہلو نہی کی مذمّت کی تا کہ ممکن ہے کہ بیہ بیان مردہ ضمیر وں کوزندہ کرےاور قبل اس کے کہ ملک کی حالت مزید بگڑ جائے ، بیدار ہوں اور شمن کے مقالبے کے لیے اُٹھ کھڑ ہے ہوں۔سب سے پہلے آپٹ فرماتے ہیں:

فَيَا عَجَبًا! [1] عَجَبًا- وَ اللهِ - يُمِيْتُ القَلْبَ وَ يَجْلِبُ الْهَمَّ مِنِ اجْتِمَاع هُؤُلاَءِ القَوْمِ عَلى بَاطِلِهِمْ، وَتَفَرُّقِكُمْ عَنُ حَقِّكُمْ،

<sup>[[1</sup>]یا عجبًا عجبًا، اس کے متعلق بعض شارعین <sup>نی</sup>ج البلاغہ نے کہا ہے کہ بید دراصل عجِبْت عجبًا تھا۔ بعنوان مفعول مطلق منصوب ہے۔ بیجھی اختمال ہے کہ پہلا مفعول مطلق ہواور دوسرا تا کید کے لیے ہو۔ شرح نیج البلاغہ ابن میثم ج۲ص۳۳ "والعجب ثم العجب! خدا کی قشم اِن لوگوں کا باطل پر متحد ہونا اور تمہارا حق پر ہوتے ہوئے منشر ہونا دل کو مردہ کردیتا ہے، نم واندوہ بڑھادیتا ہے۔وہ (شام کے کُٹیر ے) اپنے باطل پر متحد ہیں اور تم اپنے حق پر منتشر ہو۔" ہمیشہ تعجب اس بات پر ہوتا ہے جسے طبیعت قبول نہیں کرتی ہے اور جس کی علّتیں نا قابل یقین ہوں طبیعت اس چیز کا تقاضا کرتی ہے کہ حق کے طرف دار اپنے ایمان تحکم کے ساتھ استقامت کریں اور دفاع کریں۔ باطل کے طرف داروں کو دفاع کے لیے طاقت ور ہونے کی کوئی وجہ نظر نہیں آتی ۔ اس لحاظ سے ان کی حمایت میں کمی اور ستی نظر آنی چا ہے۔ لیکن اگر ہم دیکھیں کہ حق کے طرف دار اپنے ارداد سے کے حامل ، شست اور ضعیف ہیں جبکہ باطل پر ست متحد اور اپنے ارادوں میں

مستحكم ہیں تو تعجب ہوتا ہے۔

حضرت علی ملایت اہل عراق کے پیثوا تھے۔ ولایت میں پنج بر سلان الا پر کے جانشین برحق ہونے کی وجہ سے تمام مکہ و مدینہ کے لوگ، مہاجرین وانصار دغیرہ اور دوسری اکثر جگہوں کے لوگوں نے آپ کی بیعت کی تھی۔ آپ کی حقانیت کی دلیل آپ ٹے نے زہد، انگمال ، افکار اور عدالت سے نمایاںتھی۔ مگر شام کے کثیر ے ایک ایسے شخص کے نقش قدم پر چلے جس کی لوٹ مار، جاہ طلبی اسلام اور دورِ جاہلیت میں اُس کے بڑے خاندان کا حال کسی سے ڈھکا چھپانہیں۔ اس نے اِمام کے مقال بل عیں طوفان بر پاکیا۔ کیا بیہ مقام ہے کہ جہاں اِمام سے کہ دوا ہے بین اور اُنہیں سرزنش اور ملامت کر تیں ۔ کی مقام ملہ ی کی عہد شکنی کریں؟ بہی مقام ہے کہ جہاں اِمام سخت ناراض ہور ہے ہیں اور اُنہیں سرزنش اور ملامت کرتے ہیں۔ کی کہ دوہ اس

حقیقت میں امام عالی مقامؓ نے سرزنش اور ملامت کے بارے میں اپنی دلیل کو چند چیز وں میں سمیٹا ہے، جن کی جڑ ایک ہی چیز ہے اور وہ سُستی و کا ہلی ہے ، جس کی وجہ سے دشمن اس طرح جسارت کرے کہ بار بار حملے کرے، لوٹ مار کرےاور بے گنا ہوں کا خون بہاد ےاور بیلوگ (مسلمان) ان خمگین اور نارواوا قعات پرخاموش تما شائی بے بیٹھے ہیں۔ امامؓ نے اِن کی سستی ، کمزوری اور کم ہمتی کی وجہ سے ہمیشہ کھوم رہنے پرایک واضح دلیل کی طرف اشارہ کیا ہے:

 فَإِذَا أَمَرُ تُكْمَر بِالسَّيْرِ إِلَيْهِمْ فِى أَيَّامِ الحَرِّ قُلْتُمْ: هٰذِه مَمَارَةُ الْقَيْطِ : أَمْهِلْنَا يُسَبَّحُ : عَنَّا الْحَرُّ. وَإِذَا أَمَرُ تُكْمَ بِالسَّيْرِ إِلَيْهِمْ فِى الشِّتَاءِ، قُلْتُمْ: هٰذِه مَبَارَّةُ الْقُرِّ، أَمْهِلْنَا يَنْسَلِحُ نَ عَنَّا الْبَرُدُ!»
 الْبَرْدُ!»

" اگر گرمیوں میں ان کی طرف بڑھنے کو کہتا ہوں تو تم کہتے ہو بیا نتہائی گرمی کا زمانہ ہے، اتنی مہلت دیں کر گرمی کا زورٹوٹ جائے۔اگر سردیوں میں چلنے کے لیے کہتا ہوں تو تم کہتے ہو کہ کڑا کے کا جاڑا پڑ رہا ہے اتنا تھر بے کہ سردی کا موسم گز رجائے۔"

گویا جنگ موسم بہار میں ہونی چاہیے۔وہاں پر بھی چولوں سے بھر ے صحرا، چپچہاتے پرندے، آبشارادرروح کو تازگی دینے والی ہوائیں ہونی چاہئیں، جہاں سپاہی بیٹھیں اور دشمنوں کواپنی آنکھ کے اشاروں سے شکست دے دیں۔ زیادہ عرصہ نہ گز راتھا کہ ان بے خبرلوگوں نے پوری تاریخ اسلام کو بھلا دیا۔ پیغیبرا کرم کے صحابہ نے مدینے اور تبوک

نکات

ا - بیرتمام سرزنش اور ملامت کس لیے؟ امیر المونیین ملیط کفکر انگیز کلام کے مطالع سے بیسوال ذہن میں اُبھر تا ہے کہ مولاً جیسے نتظم اور صاحب تدبر پیشوانے کیوں کوفے والوں پر سخت حملے کیے اور ترش روی سے پیش آئے؟ ان پر شدید سرزنش ، اور ملامت کے تازیانے برسائے؟ اس کے علاوہ آپٹ مزید فرماتے ہیں:

🗓 سورهٔ توبه، آید ا ۸

سیس چاہتا تھا کہتم لوگوں کو نہ دیکھوں اور نہتم سے تعلق قائم کروں ......اللہ تمہیں قمل کرے،تم لوگوں نے مجھے رنجیدہ کردیا۔"

لیکن اگرہم کوفہ واہل کوفہ کی عہدشکنی، نفاق بھیلانے، بے وفائی اور کاہلی کا مطالعہ کریں تو اس شدید ملامت اور سرزنش کا فلسفہ واضح ہوجا تا ہے۔ گویا حضرت علی ملیلا نے ان عقل کے اندھوں کے لیے آخری دوااور چارے کے طور پر بیہ خطبہ ارشاد فرمایا ہے۔ بیدوہ لوگ ہیں کہ کسی معاطے پر ان کی غیرت جوش نہیں مارتی تھی۔ دشمن کی طرف سے ہر قسم کی تحقیر اور جری احکامات کو قبول کیا کرتے تھے۔ اِمام ؓ اپنی اس طرزِ گفتار کے ذریعے چاہتے ہیں پچھ ایسا کام کریں کہ اگر ان (کوفیوں) کے دل میں تھوڑا سابھی احساس ہے تو اٹھ کھڑے ہوں اور دشمن کے مقاطح میں قیام کریں کہ اگر ان

ی کفتگو حقیقت میں ایسے شخص کی ہے جواب پر پر دکاروں سے مایوس ہو،اورانہیں بیدار کرنے لیے اسکے پاس ان تندو تلخ کلمات سے استفادہ کرنے کے سواکوئی دوسر کی راہ نہیں۔ عجیب بات ہے کہ ان سخت جملوں کے باوجود بیلوگ بیدار نہ ہوئے۔ جب انہیں لشکر ترتیب دینے اور دشمن کی طرف حرکت کرنے کے لیے دعوت دکی گئی تو تھوڑے سے گروہ کے سواکسی نے لبیک نہ کہی ۔ اسی وجہ سے امامؓ نے مجبور ہو کر پچھلو گول کو فرات کے اطراف کے دیم اتوں اور آبادی (جو کہ جنگہواور امامؓ

درحقیقت اس پوری تاریخ میں اہل کوفہ نے اپنے آپ کو بنی اسرائیل کیخو دسرقوم جیسا ثابت کر دکھایا۔ جب حضرت موتی ملایتا نے انہیں بیت المقدس میں موجود دشمنوں پر حملے کے لیے ابھاراتو اُنہوں نے کہا:

ؚۊؘڶڵۅٛٳۑؗؿۅ۫ڛٙٳڹۜ؋ؚؽۿؘٳۊؘۅٞڡۧٵڿڹۜٵڔؚؽڹ؇ۅٳؾۜڶ؈۬ڹٚؖڽؙڂؙڶۿٳڂؾۨ۠ؿؾؘڂۯڂۅؙٳڡؚڹٛۿؘٳ؞ڣؘٳڹ؉ۣؖڂۯڂۅؙٳڡؚڹٛۿٳ ڣؘٳ؆ؖۮڿڵۅؙڽؘ۞؊ڣؘٳۮؗۿڹٳٙٮؙؾۅؘڗڹۨ۠ڮ؋ؘۊؘٵؾؚڵڒٳ؆ۧۿۿڹٵۊ۬۬ۼؚٮؙۅ۫ڹ۞؞<sup>ؚ</sup>

"انہوں نے کہا،اےموی یٰ اس میں تو زبردست ( ظالم ) لوگ (رہتے ) ہیں اور ہم اس میں ہر گز داخل نہیں ہوں کے یہاں تک کہ وہ اس (زمین ) سے نکل جائیں، پس اگر وہ یہاں سے نکل جائیں تو ہم ضرور داخل ہو جائیں گے ----- پس تم جاؤاور تمہارارب ( ساتھ جائے ) سوتم دونوں ( ہی ان سے ) جنگ کرو، ہم تو یہیں بیٹھے ہیں۔"

چوتھا *حص*ہ

🗓 سورهٔ مانکره، آیات ۲۲-۲۴

ؾؘؚٲۺ۫ڹٵةالڗؚۜڿؘٳڸۅٙڵٳڔؚڿۜٳٙڶڂڵۅؙؙؙؙؙؙؙٛؗؗؗۯۯٵڵٷڟؙڣۜٳڸۅٙڠؙۊؙۅؙؗڶۯۑۜۧٳۜؾؚٵڮؚ۬ڿٳڸڶۅٙۮؚڎؾؙٳٙۑۣٚٚڶٙۿٳؘۯػٛۿۅٙڶۿ ٲۼ۫ڔؚڣ۫ػؙۿ ڡۼڔڣؘڐؘۅٵٮٝؠڿڗۜٙؿؙٮؘؘٮؘٮٙڡٙٵۅٙٲۼۊٙڹٮۛٛۺٮٙڡۜڡٙٵؾٙڶػؙۿ ٳٮؗؗؗؗؗۿڶۊٞڶڡؘڵؘڗؙؿؗۿۊڵؠۣؿۊؽڿٵۅۺٙڂڹؾؗۿ ڞۮڕؿۼؽڟٳۅڿڗۧڠؾؙؠؙۅ۫ڹٛٮؙ۬ۼڹٳڶؾۧۿؠٵڡؚٳٙٮؙڣٵڡٳٲڣ۫ۺٮؗؾؙۿڔۛۛڟؾٙۯٳۑۣڽؚٳڶۼڞؾٳڹۅٙٳڬؚ۬ڶڒڮڹڂؾٞٞؽڶۊؘڶ ۊٵڶٮۛڐۊؙڒؽۺ۠ٳڽٞٵڹۛؾٳٙۑڟٳڸٮٟۯۼ۠ڵۺؙڿٵڠ۠ۅٙڶڮڹؗڵٳۼؚڶڡٙڔڶ؋ۑٳؗػڒٮؚۣۑڵؚ؋ٵڹٛۅۿۿۅٙۿڶٲػڵڡۣڹٛۿۄٲۺٙڷ۠ ڶۿٳڡؚڗٳڛٳٞۅٙٲڐ۫ٮؘۿڔڣۣؠۿٵڡٵٙڡؚڹۨٞؽڶۊؘڵڹؠۧۻ۠ٮؾ۠؋ڽٳۊٵۊ۫ۺڶؾؙۼڎٵڣٳڵػۯٮؚۣۑڵۄۿۄۊۿڶٲػڴڡؚڹٛۿۄٲۺٙڷ

" اے مردوں کی شکل وصورت والے نامردو! تمہاری عقلیں بچوں کی سی، اور تمہاری سمجھ تجلیفتین عورتوں کی مانند ہے۔ میں تو یہی چاہتا تھا کہ نہتم کودیکھا نہتم سے جان پیچان ہوتی۔ ایسی شناسائی جوندامت کا سبب اورر نج واندوہ کا باعث بن ہے۔ اللہ تمہیں مارے، تم نے میرے دل کو پیپ سے بھر دیا ہے اور میرے سینے کوغیط و عضب سے چھلکا دیا ہے، تم نے مجھے غم وحزن کے گھونٹ پے درپے پلائے، نافر مانی کر کے میر کی تد ہیر اور رائے ہرباد کردی، یہاں تک کہ قریش کہنے گئے کہ عل ہے تو مردِ شجاع ، کمین جنگ کے طور طریقوں سے واقف نہیں۔ اللہ اُن کا بھل کرے، کیا ان میں سے کوئی ہے جو کہ کہ کہ تھ ہوتکا تجرب رکھنے والا اور میدان و دغامیں مجھ سے زیادہ کا ریمان کا بھل کرے، کیا ان میں سے کوئی ہے جو مجھ سے زیادہ ضرب کے لیے اُٹھ کھڑا ہوا اور اب ساٹھ سے اُو پر ہو گیا ہوں ، لیکن اُس کی رائے ہوں کی پار کی بات نہ مانی جائے۔

شرح وتفسير

مجصر نجيره خاطركرديا

اس فکر انگیز خطبے کے آخر میں اِمامؓ نے ان کی رُوح پر ملامت وسرزنش کے تازیانے مارے تا کہ غفلت کی نیند سونے والے بیہ متلوّن مزاج لوگ خواب غفلت سے بیدار ہوں اور اپنی آتکھیں کھولیں اور نظارہ کریں کہ جان لیوا حالات میں پچنسے ہوئے ہیں، شاید کہ بیہ بیدار ہوں، مردانہ وار اور خدا کی پیند کے مطابق اِن شام کے گیر وں کے مملکت اسلامی ک طرف الحضے والے ہاتھ کا ٹیر سن حیارہ سے دیں اِ ہیں

سب سے پہلے آپؓ تین سخت جملوں کے ذریع مخاطب ہوتے اور فرمایا: «يَاأَشُبَاكَ الرِّجَالِ وَلَارِجَالَ!»

ہے،جس کے مولاً نے تھونٹ بھرے۔

شُجّاعؓ، وَلَكِنْ لَاعِلْمَه لَهُ بِالْحَرْبِ.» " خدائتہ میں مارے اورا پنی رحمت سے ڈور کرے اور لعنت میں گرفتار کرے۔ <sup>[1]</sup> تم سب نے جُصر نجیدہ کیا اور میرے سینے کو نیض وغضب سے چھاکا دیا اور غم وحزن کے گھونٹ پے درپے پلا دیے، نافر مانی کر کے میر کی تد بیر اور منصوب ( دشمن کی سرکو بی اور ایک اسلامی معاشرے کے قیام ) کو تباہ کر دیا، یہاں تک کہ دوست اور دشمن شک میں پڑ گئے، قریش جو میر کی سابقہ جنگوں سے واقف شے کہنے لگہ: ابوطالبؓ کا بیٹا ہے تو شجاع، مگرفتونِ جنگ سے واقف نہیں ہے۔"

عام طور پر قومیں اور ملتیں اپنی مشکلات اور پسماندگی کا ذیے دار اپنے پیشوا وَں اور رہنما وَں کو ظہراتی ہیں، مگر حقیقت اس کے برعکس ہے یعنی پیشوا بہت لائق ہے، لیکن پیروکاروں میں کمزوری اور فکری وفر ہنگی اِنحطاط ہے۔ بیہ بات ایک بزرگ پیشوا کے لیے تکلیف دہ ہیں کہ جس کے پیرد کارشت اور بے ارادہ ہوں اور کام کا نتیجہ ہمیشہ منفی ہو۔ اس کے باوجودوہ اپنے پیشوا کو اِن تمام حالات کا ذیے دارتھ ہراتے ہیں۔

بالآخراس خطبے کے آخر میں اِمام عالی مقام قریش کے ایک گروہ کی نارواباتوں کا جواب دیتے ہیں۔قریش نے آپگوفنون جنگ سے ناواقفیت کی تہمت دی۔ آپؓ نے فرمایا:

؞ؚۑڶ<sup>ۄ</sup>ٵٛٲڹۅؙۿؙؗؗؗؗۿڔۅؘۿڶٲڂۘۘۘۨ۠۠ڞۣڹ۫ۿؙۿۯٲۺؘؘۨؖ۠۠۠ڷۿٙٳڡؚڗؚٳڛٵ<sup>ؚ</sup>ۜڟۅؘٲۊ۫۫ٙٙٙٙٙڐۿڔڡؘقؘٵڡۧٳؾؚٚؿ؞

«خدا اُن کے والدین کی حفاظت کرے! کیاان میں سے کوئی ہے جوجنگوں میں مجھ سے زیادہ پیش پیش رہا ہواور میدانِ دغامیں مجھ سے زیادہ کارِنمایاں انجام دیے ہوں۔"

«لَقَلْ نَهْضُتُ فِيْهَا وَمَا بَلَغْتُ الْعِشْرِيْنَ وَهَا آناذَا قَلْ زَرَّفْتُ <sup>عَ</sup>َى السَّيِّيْنَ وَلَكِنْ لَارَأْتَ لِبَنْ لَا يُطَاعُ

«میں اس دن جنگ کے لیے تیارتھا( میدانِ جنگ میں قدم رکھا) جب میں ابھی میں برس کا بھی نہ تھااب ساٹھ سال کا ہو گیا ہوں ( چالیس سال سے زیادہ جنگ کے ایک سپہ سالار یا پہلی صف کے دستے کے سپاہی کے طور پر تجربہ

الآقات کی تعبیر سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ لوگ خدا اور اس کے حکم کے مذمقا بل کھڑ ہے تھے، یقینی طور پر ایسے لوگ مغلوب ہوجاتے ہیں اور بارگاہ الہی میں مردودوا قع ہوتے ہیں، اسی لیے بہت سے مفسرین نے یہاں اور سورہ تو ہد کی آیت • سار قات لیھی الله ہ) کہ ذیل میں اسے لعن اور رحمتِ خداوند کی سے دور ہونے سے نفیر کیا ہے۔ مونے سے تفسیر کیا ہے۔ الله ابتو کمھ ، یہ جملہ تحریف کے مقام یہ بولاجا تا ہے اور کھی تعجب وحیرت کے وقت ادا کیا جا تا ہے۔ اللہ ابتو کمھ ، یہ جملہ تحریف کے مقام یہ بولاجا تا ہے اور کھی تعجب وحیرت کے وقت ادا کیا جا تا ہے۔ اللہ ابتو کمھ ، یہ جملہ تحریف کے مقام یہ بولاجا تا ہے اور کھی تعجب وحیرت کے وقت ادا کیا جا تا ہے۔ اللہ ابتو کمھ ، یہ جملہ تعریف کے مقام یہ بولاجا تا ہے اور کھی تعجب وحیرت کے وقت ادا کیا جا تا ہے۔ رکھتا ہوں) مگر کیا کروں؟ جس کی اطاعت نہ کی جائے اس کا تجربہ اور تدبیر کا منہیں آتے ،خواہ وہ کتنا ہی تجربہ کار کیوں نہ ہو۔"

نکات

ا۔نالائق بیردکار پیشوا ؤں کوذیتےدارٹھہراتے ہیں

ب شک کامیابی اور ناکامی بغیر وجہ کے نہیں ہوتی ہیں۔ وہ تمام لوگ یا بعض لوگ جو کامیابیوں اور ناکا میوں کو اتفاقی اور نامعلوم وجو ہات سے نسبت دیتے ہیں، یہ ایسے لوگ ہیں جو نہیں چاہتے ہیں کہ تلخ حقیقتوں کا سامنا کریں اور ان کا تجزیر وتحلیل کریں۔ اس قشم کے معمولی تجزیوں میں وہ حکومت، مدیریت اور آگا ہی پر قدرت رکھنے کو کامیابی وناکا می کاراز سیجھتے ہیں۔ حالاں کہ مسلدان کے برعکس ہے۔ جذبات و آگا ہی کے اعتبار سے پیشوا زیادہ طاقتور ہوتا ہے لیکن اس کے پیروکار کمزور، ڈریوک، ارادوں میں کمز ور اور تجریبہ نہ ہونے کی وجہ سے اپنے پیشوا کی حکیمانہ ہدایات کو بخو بی سیح ہیں۔ یہی وہ مقام ہے جہاں ایک طاقتور ہنما اپنے پیروکاروں کی فساد کی آگ میں جل جاتا ہے اور سے ای میں ہو کی لوگ

آپ دیکھیں کہ اس خطبے میں علی ملایلہ ایک شمع کی طرح دلسوزی سے فریاد کرر ہے ہیں۔ اور اہلِ کوفہ کی ملامت و سرزنش کرر ہے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی عہد شکنی، کمزوری اور انتشار نے نہ صرف دشمن بلکہ مولاعلی ملایلہ کے ان دوستوں کو بھی جنہوں نے امام کی ہمر کابی میں غزوات میں ساتھ دیا تھا، امامؓ سے برگشتہ کردیا اور انہوں نے بھی اِمام کوفنونِ جنگ سے لاعلم قرار دیا مام علی ملایلہ نے انہیں گزشتہ تاریخ یا دولا دی اور فرمایا۔

میں چالیس سال سے پچھزیادہ جنگوں میں کا میاب تجربہ رکھتا ہوں۔ وہ مجھے کیسے تہمت دے سکتے ہیں میں فنون جنگ سے ناواقف ہوں؟ میری مشکل کی جگہ کوئی اور ہے۔ میر بے پاس ایسے پیردکار ہیں جن میں نظم وضبط کا فقدان ہے اور نافر مان ہیں۔حساس معاملات میں وہ ہٹ دھرمی سے کا م کرتے ہیں جس کا نتیجہ شکست ہے۔

جنگ صِفین کا ناموافق تجربہ، امیر شام وعمر وعاص کی شاطرانہ چالاکی کی داستان ( قرآن کو نیزے پراُٹھانے کا مسئلہ )اوراس سے بھی بڑھ کرابوموں اشعری کی حکمتیت کا مسئلہ اس مدّعائے لیے بہترین گواہی ہے۔ کا مسئلہ )اوراس سے بھی بڑھ کرابوموں اشعری کی حکمتیت کا مسئلہ اس مدّعائے لیے بہترین گواہی ہے۔ اِس دور میں تمام محققین بلکہ غیر محققین اس بات کو مانتے ہیں کہ اگر کشکرِ عراق میں سرکشی و نافر مانی نہ ہوتی توجنگ صفین میں یقینی کا میابی ہوتی اور وہ خونیں دا قعات جو بن اُمتیہ کی حکومت کی وجہ سے تاریخ اِسلام میں دقوع پذیر ہوئے، پیش نہآتے یہی وجہ ہے کہ تاریخ اسلام اور تاریخ زندگانیِ اِمام علیٰ میں جنگ صفین کے واقعات کو دردنا ک واقعات کے عنوان سے یاد کیا جاسکتا ہے اس لیے کہ اس کے منفی اثرات بہت بڑی طرح پھیلے ہوئے متصاور حضرت علی ملایلا کے دل کو سخت تکلیف پہنچائی گئی تھی۔

« وَاللهِ مَا تَكْفُونَنِى أَنْفُسَكُمْ فَكَيْفَ تَكْفُونَنِى غَيْرَكُمْ إِنْ كَانَتِ الرَّعَايَا قَبْلِي لَتَشُكُوا حَيْفَ رُعَايِّهَا وَ إِنَّنِى الْيَوْمَ لَاَشْكُوْ حَيْفَ رَعِيَّتِى كَأَنَّنِى الْمَقُوُدُ وَ هُمُ الْقَادَةُ أَوِ الْمَوْزُوْعُ وَ هُمُ الْوَزَعَةُ "

"تم اپنے آپ سے میر ابچاؤنہیں کر سکتے ، دوسروں سے کیا بچاؤ کر وگے۔مجھ سے پہلے رعایا اپنے حاکموں کےظلم و جور کی شکایت کیا کرتی تھیں مگر میں آج اپنی رعایا کی زیاد تیوں کا گلہ کرتا ہوں گویا کہ میں رعیّت ہوں اور وہ حاکم ، میں حلقہ بگوش ہوں اور وہ فرماں روا۔ "آتا

> ايك دوسرى جكەفرمات بي : «أُدِيْدُأَنْ أُدَاوِيَ بِكُمْدَوَأَنْتُمْدَابْيْ»

> > 🗓 سورهٔ ابرا بیم، آیات ۲۵،۲۴ 🖹 کلمات قصار ۲۱۱

«میں چاہتا ہوں کہا پنی بیماریوں کاعلاج تمہارے وسیلے سے کروں مگرتم خود میری بیماری اور در دہو۔" اس کے بعد آپؓ نے بارگاہ خداوندی میں شکایت کی :

أَللْهُمَّرَ قَدْمَلَّتُ أَطِبًّاءُ هٰذِهِ النَّاءِ النَّاوِيِّ وَكَلَّتِ النَّزَعَةُ بِأَشْطَانِ الرَّكِيِّ! أَينَ الْقَوْمُ الَّذِينَ دُعُوْا إِلَى الْإِسْلَامِ فَقَبِلُوْهُ وَ قَرَأَوُا الْقُرُانَ فَأَحْكَمُوُهُ وَ هِيْجُوْا إِلَى الْقِتَالِ فَوَلِهُوُا وَ لَهَ اللِّقَاحِ إِلَى اوْلَادِهَا »

" پروردگار! اس تکلیف دہ بیماری کے علاج سے طبیعت عاجز آ چکی ہے، باز وان لوگوں کی اس بے مملی کی وجہ سے تھک گئے۔ کہاں ہے وہ قوم جسے اسلام کی دعوت دی گئی تو اُس نے نے قبول کی اور قر آن پڑھا تو اس پر عمل بھی کیا اور جہاد کے لیے پکارا گیا تو اس طرح عاشقانہ انداز میں بڑھے، جیسے دود دھ پلانے والی اونٹیاں اپنے بچوں کی طرف جاتی ہیں۔" <sup>[1]</sup> اس تمام بحث سے بخو بی واضح ہوتا ہے کہ امام کے لیے مشکلات کیوں پیدا ہور ہی تھیں اور آپ کی حکومت کو ناکام

بنانے کی سازش اور اس کے عوامل کا اصل سرچ شمہ کہاں تھا۔ اگر اما مؓ کے گرد کونے کے ان بے عمل اور نا کارہ افراد کے بجائے باعمل اورفر ماں بردارلوگ ہوتے تو تاریخ اسلام کی شکل دوسری ہوتی۔ <sup>ت</sup>لا

۲\_ایک سوال کاجواب

نہج البلاغہ کے مفسرین نے یہاں پر ایک سوال اٹھایا ہے، کیا اس قشم کی سیاست ( شدّت اور شخق سے لوگوں کی ملامت کرنا ) لوگوں کے لیے صحیح ہے؟ کیا اس طرح کی گفتگو معاشرے میں ننہائی کابا عث نہیں؟

اس کے ساتھایک اور سوال کا اضافہ کرتے ہیں کہ إمام گفتار ور فقار، صبر واستقامت اور محبت و شفقت کا نمونہ تھے، توالیمی صورتحال میں آپؓ نے لوگوں سے اس طرح گفتگو کرنا کیسے گوارا کیا؟ (بہت گہرااور جامع سوال ہے) لیکن جیسا کہ ہم نے پہلے بھی اشارہ کیا ہے کہ پیطرز بیان ست، لا پر وااور کمز ورارا دوں کے مالک لوگوں کوا حساس

دلانے کے لیے آخری ذریعہ تھا۔ بیدوہ چیزیں ہیں کہ عام لوگوں کی زبان سے کہی جاتی ہیں (ایسا کام کرنا چاہیے کہ اِن ک غیرت جوش میں آئے)

اس بنا پراس طرح کا طرز بیان فصاحت وبلاغت سے ہم آ ہنگ ہے۔ علم کلام کے مطابق گفتگو حالات کے نقاضے

<sup>[1]</sup> خطبہ ۱۱۹ <sup>[1]</sup> پیام امام شرح نیچ البلاغہ کی پہلی جلد کے مقد ے میں مولاعلیٰ کی شخصیت پر بحث ہوچکی ہے۔

یہ بات نہیں بھولنی چا ہے کہ امام عالی مقامؓ نے جہاد فی سبیل اللہ کی طرف لوگوں کوتشویق دلانے اور مادؓ کی و معنوی اہلیۃوں کو بیان کرنے کی خاطر بے روش اختیار کی نیچ البلاغہ کے بعض شارعین کا یہ کہنا <sup>[1]</sup> کہ امامؓ کا یہ بیان "لاتیزیڈ کُنڈی ؓ تَکُنُوتٌ النَّالِس حَوْلِی عِزَّقَوَ لَا تَفَرُّ فَتُحْمَہُ عَبِّی وَحْمَشَةً » اس چیز کو بیان کرنے کے لیے ہے کہ آ پؓ اپنا اللہ افرافیوں کی تعداد کی زیادتی پر نہ تو کا میابی اور غرور کا احساس کرتے تصاور نہ اُن کے بھر جانے پر ننہائی کا احساس کرتے تھے، سمجھ میں نہ آن والی بات ہے، اس لیے کہم بر حال جنگوں میں افرادی قوت اور طاقت ورلشکر کا ہونا کار آمد ہے۔کوئی بھی خص ایک عظیم طاقتور لشکر سے اکیلا جنگ نہیں کرسکتا ہے

۳\_ایک اورسوال

او پر بیان کیے ہوئے خطبے میں ذکر کیا گیا ہے کہ امامؓ نے ارشاد فرمایا، "میں اُس زمانے میں فنون جنگ سے واقف تھا جب کہ میری عمر بیس سال بھی نہیں تھی۔" اس جگہ بیسوال پیش آتا ہے کہ ہجرت رسولؓ کے وقت امیر المونیین ملایت کی عمر کم از کم ۲۳ سال تھی اور سب جانتے ہیں کہ تمام اسلامی جنگیں ہجرت کے بعد واقع ہوئیں ، بیتاریخی حقیقت آپؓ کے اس جملہ سے س طرح مطابقت رکھتی ہے۔

ہم اس کا جواب میددیتے ہیں کہ میری ہے کہ رسمی طور پر جنگیں ، جرت کے بعد شروع ہوئیں ، لیکن میری صحقیقت ہے کہ مکہ کے قیام کے آخری کی سال رسالت ماب سلی ٹی تی ہم کے لیے اسٹے سنگین اور خطرنا ک ضحے جو کسی طرح حالت جنگ سے کم نہیں تصان میں سے ایک نمونہ مکہ کے سلح شمشیر زنوں کا لیلۃ المہیت میں آنحضرت کے گھر کا محاصرہ کر ما تھا جس میں امام نے بے مثال ایثار کا مظاہرہ کرتے ہوئے اپنی جان خطرے میں ڈال کر حضورت کی جان یچا گی ۔ یہاں تک کہ تواریخ میں مات ج کہ اس سے پہلے بھی مشرکین مکہ حضور کے قتل کی سازشیں کرتے رہتے تھے جس سے حفاظت کے لیے حضرت ابوطالب مسلسل حضور کی مگر انی کرتے رہتے تھے۔

مرحوم علّامہ مجلسیؓ نے بحار الانوار میں نقل کیا ہے کہ جب رسالت ماب سلّ تلاّیہ ہوا پنے گھر سے باہر نگلتے تو مکہ ک مشرکین کے بچے آپؓ پر پتھر برساتے تھے اور زخمی کر دیتے تھے۔ امیر المونینؓ آپ کے دفاع کے لیے ان پر جوابی حملہ کرتے اور انہیں بھگا دیتے تھے۔ بیاور ان جیسے بہت سے حادثات اس بات کا ثبوت دیتے ہیں کہ اگر چہ حضور اکرمؓ کی مکی

🗓 فی ظلال نیچ البلاغه،جلدا،ص ۱۹۲

زندگی کے دوران مسلمانوں اور مشرکین کے درمیان با قاعدہ کوئی جنگ نہیں ہوئی لیکن حالت ایسی ہی تھی جو جنگ سے مشابہ تھی ، جوامامؓ کی تد بیر سے جیتی گئی اور دفاع کی راہیں ہموار ہوئیں۔

شاید بی جملہ ؓ بَهَضَت فِیْهَا وَمَا بَلَغْتُ الْعِشَرِیْنَ» جواس خطب میں وارد ہوا ہے جنگ کے لیے تیارر ہنے کی طرف اشارہ ہو، نہ کہ آغازِ جنگ کی طرف۔

<sup>مه</sup>۔ ماجرا کااندوہناک انجام

ن کی البلاغہ کے بعض شار حین لکھتے ہیں کہ جس وقت انبار شہر پر شامیوں کے حملے، ان کی غار گر کی اور خوں ریز کی کی نا گوار خبر اور آپ کے نمائندہ حسان بن حسان بکر کی ٹی کے شہید ہونے کی اطلاع امام کو ملی تو آپ نے بید خطبہ دیا اور کچھ دیر خامو ش رہ تا کہ ملاحظہ کریں کہ کسی طرف سے کوئی مثبت جواب ملے، مگر جب سب خامو ش رہ تو آپ سخت غصے کی حالت میں خود پیدل چل پڑ ے اور نخیلہ (کوفے میں کشکر کے قیام کی جگہ ) پہنچ گئے۔ آپ کے پیچھے پچھا در افراد بھی پہنچ گئے اور ایک گروہ نے عرض کی کہ یا امیر المونین سیلا آپ کوفہ دوا پس چلے جائیں، ہم آپ کی اس مشکل کو حل کر دیتے ہیں۔ امام ٹر جواب دیا تم خود اپنی مشکلیں حل نہیں کر سکتے تو میر کی کیا مدد کرو گی ، ہم آپ کی اس مشکل کو حل کر دیتے ہیں۔ امام نے رنجیدہ پلٹے اور "سعید بن قیس ہمدانی "کوسفیان بن عوف اور اس کے خونخو ارلشکر کے تعاقب میں روانہ کیا، دو آ ٹی ملکی دو کے ساتھ اس کے تعاقب میں گئے، لیکن دو فرار ہو کر عراق کی سرحدوں سے باہر نظل چکا تھا۔

اس واقعے نے امیر المونین گوانتہائی رنجیدہ اور عملین کردیا تھا محسوس ہوتا تھا کہ آپ ذاتی طور پر خطبہ کہنے کے لیے آمادہ نہیں تھے اور ایک روایت کے مطابق آپؓ نے اس خطبہُ جہاد کولکھ کر سعد کو جو کہ آپؓ کا صحابی تھا، دیا تا کہ لوگوں کو سادس۔

بہت سے لوگ خواب غفلت سے بیدار ہو گئے اور عذر خواہی کے طور پر امام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور بہت سے لوگوں نے دوسروں کوبھی ابھارنا شروع کیا، اسی دوران جحر بن عدی ڈاور سعید بن قیس ڈرجو آپ کے شکر کے افسروں میں سے لوگوں نے دوسروں کوبھی ابھارنا شروع کیا، اسی دوران جحر بن عدی ڈاور سعید بن قیس ڈرجو آپ کے شکر کے افسروں میں سے کے ان کی خدمت میں حاضر ہوئے اور بہت سے لوگوں نے دوسروں کوبھی ابھارنا شروع کیا، اسی دوران جحر بن عدی ڈاور سعید بن قیس ڈرجو آپ کے شکر کے افسروں میں سے لوگوں نے دوسروں کوبھی ابھارنا شروع کیا، اسی دوران جحر بن عدی ڈاور سعید بن قیس ڈرجو آپ کے شکر کے افسروں میں سے میں ) آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کی کہ آپ جو تکم دیں گے، ہم اس کی اطاعت کریں گے، ماری زندگیاں آپ کے اختیار میں ہیں، آپ نے جو اب دیا کہ دشمن سے مقابلے کے لیے روانہ ہونے کی تیار کی کرو۔ اس سے امام کی مراد شکر امیر میں سے منا بلے کے لیے روانہ ہونے کی تیار کی کرو۔ اس سے امام کی مراد شکر امیر میں میں ہیں، آپ نے جو اب دیا کہ دشمن سے مقابلے کے لیے روانہ ہونے کی تیار کی کرو۔ اس سے امام کی مراد شکر امیر من اس سے جنگ تھی ۔ اس کی مغذ بلے کے لیے روانہ ہونے کی تیار کی کرو۔ اس سے امام کی مراد شکر امیر من سے جنگ تھی ۔ اس کے معد آپ نے اسی اسی منا ہے کہ ہے مشور ہے کے بعد معقل بن قیس تیمن ٹی کوجو آپ کے بہت دل اور میں ہیں اور سے میں تیمن ٹی کر اور کی سے مشور ہے کے بعد معقل بن قیس تیمن ٹی کوجو آپ کے بہت دل اور میں میں میں میں میں میں میں کی میں تیمن کی میں کر نے سے پہلے ہو میں اسی کی میں تی کی میں کر کے سے پہلے ہوسی اور کی کی میں کی کر میں میں ہو میں ہو ہو کی میں کر نے میں پہل

کلام امیرالمومنین علی ملیطان .....جلد دوّم ، بی امیر المومنین ملیطان بن ملحم کی زہر آلود شمشیر سے شہیر ہو گئے۔

الثمائيسوان خطبه

خطبه،ایک نظرمیں 🔟

بی خطبہ امیر المونین ملاللہ کے مشہور معروف خطبوں میں سے ایک ہے۔ کتاب "ارشاد" میں شیخ مفید ؓ کے قول کے مطابق بیا یک الہی گفتگو ہے کہ ہر صاحب عقل وفہم کے لیے ایک یادگار کی حیثیت رکھتی ہے، جسے وہ اپنے دلوں میں محفوظ رکھیں گے۔

سیّدر ضی ؓ نے قول کے مطابق ( جیسا کہ آ گے ذکر ہوگا ) کہ انسانوں کو دنیا میں زہدو پر ہیز گاری کی طرف جو چیز پوری قوت دتوانائی سے ساتھ لے جاتی ہے، دہ اِمامؓ کییہی کی گفتگو ہے۔

بعض محققین نے اس مختصر خطبے کے بعض حصوں کو خطبہ ۲۵ میں شار کیا ہے۔ امامؓ نے دس اہم نکات کے ذریعے آخرت کی طرف توجہ دلائی ہے اور دنیا وی زندگی میں تقویٰ و پر ہیز گاری اس دنیا کی مادؓ می چمک دمک سے روگر دانی اور آخرت کی ہمیشہ رہنے والی زندگی کی طرف متوجہ کیا ہے اور ان خطرات سے جو انسان کی سعادت مندی کے لیے نقصان دہ ہو سکتے ہیں، متنبہ کیا ہے۔

یہ خطبہ حقیقت میں اُن خطبوں میں سے ہے جوانسان کود نیاوی زندگی میں زہدوتقو کی کی طرف متوجہ کرتے ہیں۔ دنیا ک چہک دمک سے متنفر کرتے ہیں اور آخرت کی طرف متوجہ کرتے ہیں۔ اس کی تعبیریں اس قدر واضح ہیں کہ جوبھی تھوڑی بہت ہو شمندی سے کام لے خواب ِغفلت سے بیدار ہوجائے گااور ہر حصے کو منطقی تجزیہ دیحکیل کے ساتھا پنی تعبیر ات میں پیش کرےگا۔

<sup>[1]</sup> بیخطب شیعہ تی کتابوں میں نقل ہے۔البیان دائتیبین ، ج۱،ص۱۸۱، عجاز القرآن ،ص۲۲۲، تحف العقول، عقد الفرید، ج۲،ص۳۱،مروج الدّ ،ب ، ج ۳،ص ۱۳ ۲۰، علام مجلسؓ نے بحارالانوار میں ارشاد مفید سے تھوڑے سے فرق کے ساتھ فقل کیا ہے۔

حصهاقل

ٱمَّابَعُنُ فَإِنَّ النُّنيَا ٱدُبَرَتُ وَآذَنَتْ بِوَدَاعَوَانَّ الْآخِرَةَ قَدُا ٱقْبَلَتْ وَٱشْرَفَتْ بِأَطِّلَاعَ ٱلَاوَ إِنَّ الْيَوْمَ الْبِضْبَارَ وَغَمَّا السِّبَاقَ وَ السَّبَقَةُ الْجَنَّةُ وَ الْغَايَةُ النَّارُ ٱفَلَا تَأْئِبُ مِنْ خَطِيئَتِهِ قَبُلَ مَنِيَّتِهِ ٱلا عَامِلُ لِنَفُسِهِ قَبْلَ يَوْمِ بُؤْسِهِ آلَا وَإِنَّكُمُ فِي آيَّامِ أَمَلٍ مِنْ وَرَائِهِ آجَلٌ فَنَ عَمِلَ فِي آيَّامِ آمَلِهِ قَبْلَ حُضُورِ آجَلِهِ فَقَدُ نَفَعَهُ عَمَلُهُ وَلَمْ يَضْرُرُ هُ آجَلُهُ.

" دنیا نے بیٹھ پھیر کر اپنے رخصت ہونے کا اعلان کردیااور آخرت نے سامنے آکر اپنی آمد سے آگاہ کردیا ہے۔یادر کھوآ ج کا دن تیاری کا ہے اور کل دوڑ کا ہوگا۔ جس طرف آگ بڑھنا ہے وہ توجنت ہے اور جہاں باعمل اشخاص پنچ جائیں گے اور پیچھر ہ جانے والوں کا انجام دوز خ ہے۔کیا موت سے پہلے اپنے گنا ہوں سے تو بہ کرنے والاکوئی نہیں اور کیا اس دوز مصیبت کے آنے سے پہلے کمل کرنے والا ایک بھی نہیں۔ تم امیدوں کے دور میں ہو (جہاں فرصت عمل بہت ہے) اس کے پیچھے موت کا ہنگام ہے۔ جو شخص موت سے پہلے ان امیدوں کے دور میں ہو (جہاں فرصت عمل بہت ہے) اس ثابت ہوتا ہے اور موت اس کا گڑسکتی اور جو خص ان امیدوں کے دنوں میں ممل کر لیتا ہے تو بی کمل اس کے لیے سود مند بر عملی میں ضائع کر دیتا ہے، وہ شدید خسارے میں رہتا ہے اور موت کی آمداس کے نقصانات کی انتہا ہوتی ہے۔ (کیونکہ سے اس نے آتی قیمتی اور نا قابل واپسی فرصت کو اپنے ہاتھ سے جانے دیا )

شرح وتفسير

د نیادآ خرت امام علیٰ کی نظر میں

جیسا کہ او پر اشارہ ہو چکا ہے کہ اس خطب میں حضرت امامؓ نے انسانوں کوز ہددتقو کی کی طرف لے جانے اور دنیا کی چمک دمک سے روگردانی کرنے کے لیے دس اہم نکات کی طرف اشارہ کیا ہے۔ جیسا کہ حدیث میں دارد ہے اورزندگی کے تجربات سے بھی ثابت ہے کہ «محبؓ اللَّنْ نَیتارَ أَسْ کُلِّ تَحطِیْحَةَةٍ» و نیا کی محبت تمام گنا ہوں کا سرچشمہ ہے۔ "اور اس حب دنیا سے دامن چیڑ انا اور اس سے برخی برتنا ہی اصلاحِ نفس اور فردی اور اجتماعی خرابیوں کے خلاف جہاد کی طرف پہلا اور اہم ترین قدم ہے۔

سب سے پہلائکتہ ہی ہے آئے نے دنیا کی بے رُخی اور اہل دنیا سے رخصت ہونے کی طرف اشارہ فرمایا: «أَمَّابَعُلُفَإِنَّ التُّنْيَا قَلْأَدْبَرَتْ، وَآذَنَتْ <sup>[1]</sup>بوَدَاعٍ» امابعدد نیانے اینامنہ پھیرلیا اوراپنے رخصت ہونے کا اعلان کیا ہے۔ د نیانے کیسے رُخ بچیر دیا اور رخصت ہونے کا اعلان کیا؟ اس کی علامتیں بہت روثن ہیں ،گزشتہ نسلوں کی یعنی بادشاہوں، حکمرانوں، طاقتور جوانوں اور بوڑھوں کی خاموش قبریں، یہ سب دنیا کی بے رخی اور اس کے رخصت ہونے کی گواہی دے رہی ہیں۔ بوڑھوں کی خمیدہ کمر، ان کے سفید پال اورقریب المرگ لوگوں کی مختلف بہاریاں اس دنیا کی بے رخی اور خصتی کے اعلان کی علامتیں ہیں۔ دنیا ظاہر ی طور پر خاموش ہے مگر بولتی ہے، ہزاروں زبانوں سے بولتی ہے۔ یہی وہ باتیں ہیں کہ مولاعلیؓ نے نہج البلاغہ کے دوسر بے خطبوں میں ہے کسی ایک میں اس کی طرف اشارہ فرمایا ہے: ؞ڣؘػٙڣؙؗۥۅٙٳعِڟۜٳؠؾۅؾ۠؏ٵؾٮ۫ؾؠؙۅؙۿؙؗم، حُمِلُۅٞٳٳڸۊؙڹۅٛڋۿڋۼؘؽڗڗٳڮؚؠؽڹۅٲڹ۫ۯٟڵۅٛٳڣؽۿٳۼؽڗٮؘٳۮۣڸؽڹ. ڣؘڮٲؙؾٛؠؙؗۿڔڶۿڔؾؘڮ۠ۅؙڹؙۅٳڸڵڽۘ۠ۮؙؾٵڠؙۨۨٵڔٞٳۅؘڮٙٲؘڹۜٛٳڵٳڿڗٙۊؘڶۿ؞ؾڗؘڶڸۿۿڔۮٳڔۧٳ؞ "تمہاری عبرت کے لیے اتناہی کافی ہے کہ مُردوں کواپنی آنکھوں ہے دیکھ چکے ہواور انہیں بے اختبار قبروں کے حوالے کر چکے ہواور قبر کے درمیان رکھ چکے ہو، حالاں کہ وہ خود نہ سوار ہو کر یہاں آ سکتے تھے اور نہ وہ خود قبروں میں اتر سکتے یتھے۔ گویا یہ دنیا میں نہیں بسے ہوئے تھےاور گویا آخرت کا گھر ہی ان کا دطن رہا ہو۔ 🗊 دوسرے نکتے میں آخرت کی آمد کی طرف اشارہ ہے، آ پٹ فرماتے ہیں؛ «ۅٙٳڹؖٵڵڒڿڗؘڰؘۊؘۮٲؘۊ۫ڹؘڵٙؿۥۅؘٲۺؙڗڣؘؿڹٳڟؚڵ؏؞<sup>۪</sup> " آخرت نے آگراینی آمد سے آگاہ کر دیا۔" آخرت کی سب سے پہلی منزل موت ہے کہ اس دنیا میں بسنے والے تمام انسانوں کو کیے بعد دیگر سے اس منزل کی طرف رواں دواں ہونا ہے۔،اور بد بجائے خود آخرت کی آمد کی علامت ہے۔اسی ترتیب کے ساتھ امام عالیٰ مقام تم تمام لوگوں کوجلدی پایہ دیراس دنیا سے رخصت ہونے اور دوسرے گھر کی طرف جانے کی تیاری کرنے کی طرف متوجّہ کرتے ہیں۔ کہ وہ

تر بیڈن یو بیزویں کا دیا ہے ، دیلے ، دور کر سے ، دور کر کر کن کو تک بیلے کا یہ دل دیلے کا حرف کو جبر دیلے بیل ک تمام چیزیں جو اس پُرخطر سفر کے لیے ضرور کی ہیں فراہم کرلیں اور قبل اس کے کہ فرصت کا وقت نگل جائے اپنا زادِ راہ تیار

🗉 آذنت ،اذن کے مادّے سے لیا گیاہے،اس کے معناعلان کرنے کے ہیں۔اس وجہ سے اذان کواذان کہتے ہیں کہ نماز کے دقت کا اعلان کرتی ہے۔ الأخطسه ۱۸۸ 🖽 اطلاع، طلع کے مادہ سے جس کے متحاظہور کے ہیں۔ادرآگاہی کے بھی معنی میں آیائے۔

کرلیں۔

۱*۷*۳

تیسرے خلتے میں آپؓ نے اس زندگی ( دنیا ) اور اُس زندگی ( آخرت ) کے درمیان خط کھینچا اور ربط پیدا کیا اور اس طرح دواقوال کے درمیان ارتباط پیدا کیا کہ آپؓ نے فرمایا:

«أَلَاوَإِنَّ الْيَوْمَر الْبِضْبَارَ<sup>[1]</sup>وَغَمَّا السِّبَاقَ<sup>1</sup> وَالسَّبَقَةُ الْجَنَّةُ وَالْغَايَةُ النَّارُ»

"جان لوآج کا دن مشق اور تیاری کا دن ہے اور کل کا دن مقابلے کا دن ہے۔ بہشت والول کے لیے انعام کا دن اور دوز خ اور جہنم والوں کے عذاب کا دن ہے۔"

اس جملے میں انتہائی خوبصورت تشہید دی گئی ہے۔ انسان کو آخرت کے لیے اپنی تیاری اس طرح کرنی چاہیے کہ جیسے وہ کسی بڑے مقابلے میں شرکت کرر ہا ہے۔ ظاہر ہے ایسے موقعوں پر پہلے سے ہی آمادگی ہو۔ خود کو اچھی طرح تیار کرے۔ ایسی سواری جو گھوڑوں کے ساتھ مش اور ورزش کرا کے چاق و چو بند نظر آئے مگر اور مقابلے کے وقت کمز ور اور لاغر ہوا سے حرب لوگ «مضمار " سے تبیر کرا کے چاق و چو بند نظر آئے مگر اور مقابلے کے وقت کمز ور اور لاغر ہوا سے حرب لوگ «مضمار " سے تبیر کرا کے چاق و چو بند نظر آئے مگر اور مقابلے کے وقت کمز ور اور لاغر ہوا سے موادی جو کھوڑوں کے ساتھ مش اور ورزش کرا کے چاق و چو بند نظر آئے مگر اور مقابلے کے وقت کمز ور اور لاغر میں ایسی جگہ کمز وری دکھانا۔ توجہ د ہم کہ کتاب «مفردات " مواسے عرب لوگ «مضمار " سے تعبیر کرتے ہیں۔ یعنی کسی زمانے میں یا کسی جگہ کمز وری دکھانا۔ توجہ د ہے کہ کتاب «مفردات " میں راغب کے قول کے مطابق ہر کمز ور ولاغر حیوان کو ضام نہیں کہا جاتا، بلکہ دور ان مشق کمز وری دکھانے والے جانور کو کہتے ہیں، جہاں اسے چالا کی دکھانی چا ہے تھی ۔ اس کے بعد مقابلے کا وقت شروع ہوجا تا ہے۔ اور ہر مقابلے میں آگر جانے ہیں کہا جاتا، بلکہ دور ان مشق کمز وری دکھانے والے جانور کو کہتے ہیں، جہاں اسے چالا کی دکھانی چا ہے تھی ۔ اس کے بعد مقابلے کا وقت شروع ہوجا تا ہے۔ اور ہر مقابلے میں آگے جانے والوں کے لیے انعام اور بیچھے رہ جانی آئی دکھانی چا ہے تھی ۔ والوں کے لیے انعام اور دوز خ کو بیچھے رہ جانے والوں کو تھی اولوں کے لیے انعام اور دوز خ کو بیچھے رہ جانے والوں کے لیے نقصان میں شار کیا ہے۔

ظاہر ہے مقابلے کے میدان میں کوئی بھی شخص تیاری میں مشغول نہیں رہ سکتا ، بلکہ اس وقت کے لیے پہلے سے ہی مواقع فرا ہم کر نا ضروری ہے۔میدان حشر بھی نیکیاں انجام دینے ، گناہوں سے توبہ کرنے اور دلوں کو پا کیزہ اور تزکید فض ک جگہ نہیں ، بینمام چیزیں دنیا میں ہی فراہم کرے۔کوئی بھی اس موقع کوفر اموش کردے تو معنوی اور روحانی لحاظ سے اس دنیا میں شکست کا انجام دوزخ ہے۔

ہینکتہ قابل توجّہ ہے کہ آگے بڑھنے والے اور انعام حاصل کرنے والے سب کے سب برابرنہیں ہیں۔ کیے بعد

<sup>[1]</sup> مضہار : جیسا کہ ہم او پرمتن میں بیان کر چکے ہیں۔مکان یا زمان میں لاغر ہونے کے ہیں۔بعض لوگوں نے کہا کہ گھوڑوں کے مقابلے کے وقت پوری تیاری سے میدان میں لےجائے لاغر ہوجائے۔لیخی مقابلے کے میدان کے لیے حضہار کا اطلاق ہوتا ہے"۔ <sup>[1]</sup>سبباق، کاماد دہسبتی ہے، یہ باب مفاعلہ سے ہے اور اس کا معناسب پر سبقت لےجانے کے ہیں۔ دیگرے، پہلا، دوسرا، تیسرا درجدر کھتے ہیں، بڑا امتحان اور انجام آخرت کا مطلب بھی یہی ہے۔جو کچھ ہم نے کہا، اس سے روثن ہوتا ہے کہ "مسباق" مسابقہ کے معنی میں آیا ہے اور «مُدبْق (»کامعنی ایساہدف جس کی طرف اِنسان پیش رفت کرتا ہے اور "مُدبْقَةٌ »بروزن «لُقْبَةٌ »انعام کے معنی میں استعال ہوا ہے۔

جیسا کہ ہم دیکھتے ہیں مرحوم سیّدرضیؓ نے اس خطبے کے ذیل میں ایک خوبصورت نکتے کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اوروہ یہ کہ جنت ( بہشت ) کے مقام پر «وَالسَّّبَقَةُ الْجَنَّةُ» کیوں ارشاد کیا اور جہنم ( نار ) کے تذکرہ میں غایة کا لفظ کیوں استعال کیا، سدبقة کیوں نہیں استعال کیا؟ کہا جاتا ہے کہ «متدبقَقٌ وہ خاص ہدف ہے جس کی طرف پیش رفت کی جاتی ہے اور بہشت ایسی ہی جگہ ہے لیکن دوز خریسند یدہ چیز نہیں ہے بلکہ ایک براانجام ہے کہ شکست خوردہ ہی اس میں داخل کیے جاتے ہیں۔

امام عالی مقام کی یہ گفتگو، آیہ شریفہ «سمایے قُوْا الی مَغْفِرَة مِنْ رَبِّ کُمْد وَ جَنَّةٍ عَرْضُهَا کَعَرْض السَّهَاءِ وَ الْأَدْضِ <sup>١</sup><sup>١</sup> «اپنے پروردگار کی مغفرت کی طرف آ کے بڑھواور جنّت کی وسعت زمین و آسان کی وسعت کے برابر ہے"، سے متصادم نہیں، کیونکہ «سمایے قُوْا »کی تعبیراس دنیا میں مقابلے کے معنی نہیں ہیں بلکہا یک دوسری دنیا کے لیے تیارر ہے کے معلی میں ہے۔ اس دلیل کی بنا پر جنّت و بہشت کو اس مقابلے کا آخری ہدف قرار دیا گیا ہے۔ دوسری تنیا کے لیے تیار ب میں نیک اعمال انجام دینے کا مقابلہ ہے اور آخرت میں ہمیشہ رہنے والی بہشت کی طرف جانے کا مقابلہ ہے جو کہا عمال کا نتیجہ ہے۔

چوتھے نکتے میں امام علی ملایلا نے اس بڑے اور خطر ناک سفر کے اہم ترین تو شہ کی طرف اشارہ کیا ہے اور وہ تو بہ ہے، آپٹ فرماتے ہیں:

«أَفَلَا تَأْثِبٌ مِنْ خَطِيْنَةِ مَقَبَلَ مَنِيَّتِهِ أَلَا عَامِلُ لِنَفْسِهِ قَبْلَ يَوْمِهِ بُوْسِهِ» «كياموت ، پہلےتو بركر نے والاكونى نہيں اوركونى پيدانہيں ہواہے كه بُراوقت آنے سے پہلے نيك مُل كرے۔" موالائك كائنات نے ان تعبيروں كوغافل اورسوئے ہوئے لوگوں كو بيداركرنے اور آگاه لوگوں كوشوق وحركت ميں لانے كے ليے ارشاد فرمايا۔ جوحقيقت ميں گزشتہ جملوں كامنطقى متيجہ ہيں۔ كيونكه دنيا جلدى سے گزررہى ہے اور آخرت جلد

<sup>🗓</sup> سورهٔ حدید، آیه ۲۱)

<sup>&</sup>lt;sup>ال</sup>امنیہ، کامادہ منی سے ہے، بروزن نفی اس کامعنا کسی چیز کو مقدر لیعنی چھپا کرر کھنے کے ہیں، منیہ کا ایک خصوصی معنا موت بھی ہے چوں کہ موت ایک چھپا ہواتمل ہے، اور اس سے مرادانسان کے اندر میں چھپی ہوئی امیدیں، آرز وئیں بھی ہیں

آئے گی۔ آج کا دن تیاری کا ہے اور کل کا دن سعادت مندی اور قساوت کے مقابلے کا ہے یحقلمند اور ہوشیار لوگ توبہ کیوں نہیں کرتے، خدا کی طرف پلٹتے کیوں نہیں ہیں، فرصت کے دنوں کے ضائع ہونے سے پہلے نیک عمل اور اس سفر کے لیے تیاری کیوں نہیں کرتے ؟ بیدوہ چیزیں ہیں کہ دوسر بے خطبے میں بھی اس کی طرف اشارہ ہوا ہے: «فَاعْمَلُوا وَٱنْتُمُرِفِي نَفْسِ الْبَقَاءِ، وَالصُّحُفُ مَنْشُوَرَ قُوَالتَّوْبَةُ مَبْسُوْطَةٌ» <sup>[1]</sup> «عمل کروجب تک تمہاری زندگی ہے مل کی کتاب کھلی ہےاورتو یہ کا درواز ہ کھلا ہے۔" قیامت کو «یتو گھر بُٹویس» ۔۔تعبیر کیا ہے۔ اس لیے کہ سخت حالات شدید عذاب اور اس دن کی خلاف ِمعمول یر پیثانی ہے۔اس دن کےعذاب کے بارے میں قرآن مجید کی مختلف آیات میں ذکر موجود ہے۔انسان کوخبر دار کیا جاتا ہے کہ آج بے فرصت بے دنوں میں ان مشکلات میں گھرے ہوئے دن کے لیفکر کرے،اوراعمال کا ذخیر ہ کرے۔ یانچویں نکتے میں مولائے کا ئنات میں کے دنیا کی محدود زندگی اور جلدی گزرنے والی مگر زیادہ قیمتی فرصتوں کی طرف اشاره کیا ہے۔جن سے خفلت سخت شرمندگی اور دردناک ہے۔ آ یے فرماتے ہیں: ، ٱلَاوَإِنَّكُم فِي أَتَامِ أَمَل مِنْ وَدَائِهِ أَجَلٌ، فَمَن عَمِلَ فِي أَتَامِ أَمَلِهِ قَبْلَ حُضُورٍ أَجَلِه فَقَدُ نَفَعَهُ عَمَلُهُ وَلَمْ يَضْ ثُوْلُ مَا خَلُهُ» " آگاہ رہو کہتم اُمیدوں کے دور میں ہو (معنوی ذخائر سے فائدہ اٹھانے کے لیے زیادہ فرصت تمہارے پاس ہے ) اور موت تمہار چیچیا کررہی ہے۔اس حال میں (اس فرصت سے ہرکوئی فائدہ اُٹھائے ) اُمید کے دنوں میں جب کہ موت آنے سے پہلے عمل صالح انحام دے اس کا پیمل اسے سود مند ثابت ہو گااور موت اُسے نقصان نہیں دے سکتی۔» «وَمَنْ قَصَّرَ فِي أَيَّامِ أَمَلِهِ قَبْلَ حُضُوْرٍ أَجَلِهِ فَقَلْ خَسِرَ عَمَلُهُ وَضَرَّ لَأَجَلُهُ» " جوکوئی شخص أمیدوں کے دور میں اورموت کے آنے سے پہلے ایے عمل میں کوتا ہی کرے نقصان میں مبتلا ہوگا اور موت کا آنااس کے لیے نقصان دہ ثابت ہوگا۔" ( کیونکہ اس قتیمتی اور نا قابل واپسی وقت میں سے اس نے اپنے وقت کوضا کع كرديا\_)

مولائے کا ئنات نے آیتام آصل یعنی امید کے دن کی کیا خوب تعبیر ہے کہ اس جہاں کی کارآمد فرصتوں کوروش کرتی ہے، کیونکہ عمر کے لحظات انسان کو سعادت جاودانی کی طرف لے جانے کے لیے بہترین فرصت ہیں یبھی ایسا ہوتا ہے کہ اس جلدی گزرنے والی زندگی کے لحظات میں توبہ سے استفادہ کرنے سے آتش جہنم کا طوفان تقم جاتا ہے اور انسان اپنی عمر میں

> ! [اخطبه ۲۳۷

نکات

ا \_ د نیاوآ خرت کی زندگی احادیث اسلامی کی رُوسے

اسلام اور تمام آسانی ادیان کی نظر میں دنیا ایک ناپائیدار گھر ہے۔ انسان ای گھر ۔ اُس باقی رہنے والے گھر کے لیے زاد راہ ، کمال ومعرفت اور بال و پر پیدا کرنے کے لیے قدم اٹھا تا ہے۔ اللہ تعالیٰ اسے قسم قسم کے امتحانات اور سخت آزمائشوں ، خواہ عبادات ہوں یا ترک شہوات اور مصائب کے ذریعے اُس اہدی جہان میں جانے کے لیے آمادہ کردیتا ہے، جو پاک و پاکیزہ افراد کے لیے خیر وبرکت سے بھری ہوئی ہے۔

اس حقیقت کے بیان کے لیے روایات میں کٹی تعبیرات سے استفادہ کیا گیا ہے جن میں سے ہرایک تعبیر دوسری تعبیر سے خوبصورت اور جامع تر ہے۔او پر والے خطبے میں اِس دنیا کوایک دوسری دنیا کے لیے مشق اور تیاری کی جگہ سے تشبیہ دکی گئی ہے۔اس امتحان میں کا میاب ہونے والوں کو بہشت اور ناکا مربنے والوں کے لیے دوز خ کا ذکر کیا گیا ہے۔معروف حدیث میں ہم پڑ ھتے ہیں:

> «اَلَتُّنْيَامَزُرَعَةُ الْأَخِرَقِ» <sup>[]</sup> «دنبا آخرت كَهِتى ب\_"

ظاہر ہے کہ بھیتی زندگی گزارنے کی جگہ نہیں ہے، بلکہ ایک دوسرے مقام کے لیے سامان (تھوڑی خوراک) فراہم کرنے کی جگہ ہے۔ایک دوسری تعبیر میں جونیج البلاغہ میں آئی ہے کہ دنیا کو « مَتْ جَرَّه "تجارت کی جگہ اور کبھی « دادِ مَو عظه» (نصیحت وعلم دآگہی حاصل کرنے کی جگہ)اور کبھی «مُصلّیٰ » (نماز کی جگہ) سے تعبیر کیا ہے، چنانچہ فرماتے ہیں:

؞ؚٳؚڽۜٞٵڵۘڰ۠ڹؙؾٵۮٳۯڝؚۮٙۊ۪ۣڸؠٙڽؙڝؘٙڡٙۊؘۿٵ؊ۅٙۮٳۯؗڡؘۅۛ۫عؚڟؘڐٟڸؠٙڹۣٵؾؖٞۼڟؚٙؠۿٵ،ڡؘڛ۫ڿؚٮؙٲؘڿڹؖٵ؞ؚٳٮڵڋۅؘڡؙڞڸۜ ڡؘڵٳڽؙؚػٙۊٳٮڵؗؗؗؗؗۅۅٙڡۿؚؠڟۅؘڡٝۑٳٮڵڎۅؘڡٙؿڿۯٲٞۅؙڸؾٵ؞ؚٳٮڵٶ؞

" دنیا سچ کی جگہ ہے اُس شخص کے لیے جواس کے ساتھ صحیح برتا وَ کرے۔فیسےت کا گھر کا ہے اس شخص کے لیے جو اس سے فیسےت لے۔خدا کے دوستوں کی مسجد،خدا کے فرشتوں کی جائے عبادت،وحی الہٰی کے نازل ہونے کی جگہ اور اولیا ۂ

<sup>🗉</sup> غوالى اللَّيْ الى، ج ٢١ ص ٢٦٧ ، ميں رسول خداً سے منقول ہے۔

خدا کی تجارت گاہ ہے۔"<sup>[1]</sup> ایک دوسری تعبیر میں حضرت امام علی ابن حسین طباط نے حضرت عیسیٰ طلط سے تقل کیا ہے کہ انہوں نے اپنے اصحاب خاص (حواریوں) سے فرمایا: "إِنَّمَ اللَّنُ نُبِيا قَنْطَرَ قُافَا عُبُرُوُهَا وَلَا تَعْبِيرُوُهَا »

" دنیاایک ٹپل ہےجس پر سے گزرنا چاہیے نہ کہ گھہرنا چاہیے۔"اسے آباد کرنے اور اس کی چیک دمک سے پر ہیز سیجیجے ۔" آنا

ای معنی کوایک دوسری حدیث میں کتاب "موعظه ہای لقمان حکیم "میں اِمام صادق ملیلا سے نقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے دنیا کوایک ٹپل سے نشبیہ دی جونہ پر پرلگایا جاتا ہے اور اس کے او پر سے گز رنا چا ہیں۔ <sup>سی</sup>ا نہج البلاغہ کی دوسری تعبیر ات میں دنیا کا «حَادُ حَمَيَرٍ <sup>اِسَ</sup> ( گذرنے کی جگہ ) اور «حَادُ حَجَّانٍ <sup>اِسَ</sup> (عبور کرنے کی جگہ ) کے عنوان سے تعارف کرایا گیا ہے۔ ایک دوسری حدیث اِمام ہادی ملیلا سے نقل ہوئی ہے جس میں دنیا کوایک باز ار سے نشبیہ دی گئی ہے کہ بعض لوگ اُس سے فائدے مند ہوتے ہیں اور بعض نقصان اُٹھاتے ہیں، آپٹ فرماتے ہیں:

> «اَلَّكُنْ يَاسَوُقٌ رَبِحَ فِيْهَا قَوْهُرُو حَسِرَ آخَرُوْنَ» «دنياايك بازار ہے پچھلوگوں نے فائدہ اٹھايااور پچھلوگوں نے نقصان۔ <sup>۳</sup>

یہ تمام تعبیریں بتاتی ہیں کہ دنیا کواپنا آخری ہدف نہیں سمجھنا چاہیے، بیصرف ایک ابدی جگہ کے لیے نتیجہ بخش معارف الہی حاصل کرنے اورعمل صالح انجام دینے کے لیے وسیلہ ہے میمکن ہے اس کا مطلب بعض کے خیال میں سادہ ہو مگر حقیقت میں اِنسانوں کی زندگی میں انسانیت ساز مسئلہ ہے۔ یہی مسئلہ دنیا کے مادّی امور اور ان احکامات میں بھی ہے جو انسان ک اختیار میں ہیں کہ انہیں کس نظر سے دیکھتا ہے۔ کیا سامان اور وسیلہ کے تناظر میں دیکھتا ہے یا آخری ہدف کے تناظر میں ۔ اس خطبے کے شروع میں اِمامؓ نے تاکید کی ہے کہ دنیا میدانِ مقابلہ یعنی آخرت کے ایک خاص

کلمات قصار ۱۳۱
 بحادالانوار، ج ۱۴، ص۱۹۳، حدیث ۲۱
 بحارالانوار، ج ۱۴، ص۱۹۳، حدیث ۲۳
 بحارالانوار، ج، ۵۰ ۵ ص۱۹۳، حدیث ۲۳۱
 نیچ البلاغه نظمیه ۲۰۳
 بحارالانوار، ج ۵۵، مواعظ ۱۱ م هادی مش ۲۰۱۲

در حقیقت ان تمام ہدایتوں اور ضیحتوں کی اساس ہے جواس خطبے میں دی گئی ہیں۔

٢- نا قابل تلافي نقصان

ایک دوسرانکتہ جس کا اس عظیم خطبے کے سیاق وسباق سے اشارہ ملتا ہے، اس کی طرف زیادہ تو جہ کی ضرورت ہے۔ اس دنیا میں اِنسان بہت سارے نقصانات اٹھا تا ہے اور فرصت کے موقعوں کوضائع کردیتا ہے، جس کی وہ عمر کے آخری حصے میں ( مکمل ) تلافی نہیں کر سکتا ہے۔ اِنسان کو جوامتحان پیش آتے ہیں، حقیقت میں وہ ایک بار بھی انجام پا سکتے ہیں۔ ایک مرتبہ آمادگی و تیاری کے وقت اور ایک مرتبہ امتحان کے میدان میں تکر ارمکن نہیں ہے کہ غافل بے خبر یا کو تاہ قسان نقصان اٹھانے کے بعد اپنی کمزوریوں اور بے چارگیوں کی تلافی کی فکر میں پڑے۔ بس اسی وجہ سے حضرت امامؓ نے مذکورہ جملوں میں ارشاد فرمایا:

تجارت نہ کر سکااور سرما مید زندگی ہاتھ سے چلا گیا ،اور دنیا کے بازار سے سوائے حسرت وغم کے کوئی جنس نہیں خرید سکا۔"<sup>[1]</sup> د **وسر ا**حصبہ

وَمَنْ قَصَّرَفِى التَّامِر اَمَلِهِ قَبْلَ حُضُوْرِ اَجَلِهِ فَقَلُ حَسِرَ حَمَلُهُ وَضَرَّ لَا جَلُهُ اَلَا فَاعْمَلُوا فِى الرَّغْبَةِ كَمَا تَعْمَلُوْنَ فِى الرَّهْبَةِ اَلَا وَانِّى لَمْ اَرَكَالُجَنَّةِ نَامَ طَالِبُهَا وَلَا كَالنَّارِ نَامَ هَارِبُهَا اَلَا وَانَّهُ مَنْ لَا يَنْفَعُهُ الْحَتَّى يَعُرُّ لا الْبَاطِلُ وَ مَنْ لا يَسْتَقِيمُ بِهِ الْهُدَى يَجُرُّ بِهِ الضَّلَالُ إِلَى الرَّدَى آلا وَانَّهُ مَنْ لا يَنْفَعُهُ بِالظَّعْنِ وَ دُلِلْتُمْ عَلَى الزَّادِ وَ إِنَّ آخُوَفَ مَا آخَافُ عَلَيْكُمُ اثْنَتَانِ اتِّبَاعُ الْهَوَى وَ طُولُ الْامَلِ فَتَزَوَّدُوا فِي السُّنْيَا مِنَ النَّانِي الْمَوَى وَ مُنْ لاَ يَسْتَقِيمُ بِهِ الْهُوَى يَعُرُّ بِهِ الضَّلَالُ اِلَى الرَّدَى اللَّهُ عَلَى الْعَوَى وَ طُولُ الْامَلِ

## کوچ کی صدادی جا چکی ہے

" اے لوگو! جس طرح تم خوف اور مصیبت کے دنوں میں عمل کرتے ہو، اسی طرح آ رام وراحت کے دنوں میں بھی کم کر اور احت کے دنوں میں بھی کم کر ور صرف سختیوں اور مشکلات ہی میں خدا کی یا د میں نہ ہو ) جان لو! میں کسی چیز کو جنت کی طرح نہیں دیکھتا کہ جس کے طلب گار خواب میں بیں اور جہنم الیی چیز ہے جس سے بھا گنے والاخواب غفلت میں ہے۔ آگاہ ہوجا وَ! جو لوگ حق سے فائدہ من میں اللہ گار خواب میں اور جہنم الیی چیز ہے جس سے بھا گنے والاخواب غفلت میں ہے۔ آگاہ ہوجا وَ! جو لوگ حق سے فائدہ میں کسی پیز کو جنت کی طرح نہیں دیکھتا کہ جس کے طلب گار خواب میں بیں اور جہنم الیی چیز ہے جس سے بھا گنے والاخواب غفلت میں ہے۔ آگاہ ہوجا وَ! جو لوگ حق سے فائدہ میں نہ ہو ) جان لو! میں کسی چیز کو جنت کی طرح نہیں دیکھتا کہ جس کے طلب گار خواب میں بیں اور جہنم الیی چیز ہے جس سے بھا گنے والاخواب غفلت میں ہے۔ آگاہ ہوجا وَ! جو لوگ حق سے فائدہ میں نہ ہو ) میں نہ ہو کا رخواب میں ہیں ای میں ہیں اور جہنم الیی چیز ہے جس سے بھا گنے والاخواب غفلت میں ہے۔ آگاہ ہوجا وَ! جو لوگ حق سے فائدہ نہ بیں اُٹھا تے ، ان کو نقصان اُٹھا نا پڑ کے گا اور کوئی شخص جو راہ ہدایت پر ثابت قدم نہ رہے اسے گر آہوں ہوں میں دیکھتا ہوں ہوں ہوں ہیں اُٹھا ہے ، ان کو نقصان اُٹھا نا پڑ کے گا اور کوئی شخص جو راہ ہدایت پر ثابت قدم نہ رہے اسے گر ابی بلاکت کی وادی میں دیکی ہو جا گی حکی ہوں جو راہ ہدایت پر ثابت قدم نہ رہے اسے گر ابی میں دی گی ۔

جان لواجمهمیں جانے کا حکم مل چکا ہے اور اس پر خطر سفر کے تو شے کی طرف رہنمائی مل چکی ہے اور جھے تمہارے بارے میں دوخوفناک چیز وں کی فکر ہے۔خواہش پر تی اور کمبی خواہشات (جو پہلے تو اِنسان کو حق کی پیروی سے دوررکھتی ہیں اور پھر آخرت کو جھلا دیتی ہیں اس وقت ایساہی ہے ) اس دنیا میں رہتے ہوئے اتناز اور اہ لے لو کہ کل تم اپنے نفسوں کو بچا سکو!"



چھٹے نکتے میں حضرت امام عالی مقامؓ نے ایک اہم مسئلے کواٹھایا ہے، جس سے اکثر لوگ غافل ہیں۔اور وہ سے ہے آپؓ نے فرمایا:

🔟 سورهٔ مؤمنون، آید • • ا

«أَلَا فَاعْمَلُوا فِالاَّغْبَةِ كَمَا تَعْمَلُونَ فِي الاَّهْبَةِ!» " آگاہ رہو! جیسا کہ خوف اور مصیبت کے دقت (خدا کے حکم ی<sup>عم</sup>ل کرتے ہو) آ رام کے دقت بھی عمل کرو۔" خدا پر یتی پر نہیں کہ مشکلات کے دفت خدا کو یاد کریں اور اس کے لطف وکرم سے لطف اندوز ہوں ،مگر جب ان مشکلات کا طوفان تقم جائے تو اُسے فراموش کریں۔اگراییا ہوتا تومشرک اوربت پرست بھی جاہلیت کے زمانے میں خدا کے لخلص بندے ہوتے، کیوں کہ قرآن ان کے بارے میں فرما تاہے: «فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوُا اللهَ هُغُلِصِيْنَ لَهُ اللَّيْنَ فَلَهَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرّ إذا هُمْ يُشَر كُوْنَ» " جب وہ کشتی پر سوار ہوئے ، دریا کے تلاطم خیز موجوں میں پھنس گئے تو خدا کوا خلاص سے پکارا ، کیکن جب خدانے انہیں خشکی پر پہنچایا اورنجات دی تواپنے شرک کی طرف واپس پلٹ گئے۔" 🔟 ای قشم کے افراد کے لیے ایک دوسر کی جگہ ارشاد ہوا: ؞ۅٙٳۮؘٳڡؘۺؖڴؙؙؙؙؙؙۿڔٳڶڟؙؖڕ ڣۣٳڶڹڂڔۻٙڵؖڡٙڹٛؾؘٮٛڠؙۅؘڹٳڵؖٳٳؾٙٳؗؗؗڰڣؘڶؠؖٵڹؘڿۜٵػؙۿڔٳڸٙٵڶڹڗؚ ٲٞڠڗۻ۫ؾؗۿڔۅؘػٳڹ الانسان كَفُورًا» "اورجب سمندر میں تمہیں کوئی مصیبت لاحق ہوتی ہےتو وہ (سب بت تمہارے ذہنوں سے ) گم ہوجاتے ہیں جن کیتم پرستش کرتے رہتے ہو،سوائے اسی (اللہ) کے (جسےتم اس وقت یاد کرتے ہو)، پھر جب وہ (اللہ) تہہیں بچا کرخشکی کی طرف لے جاتا ہے ( تو پھراس سے ) رُوگردانی کرنے لگتے ہو،اورانسان بڑانا شکراوا قع ہوا ہے، ۔ " 🗹 مشکلات وتکالیف کے آنے کے بعد خدا کی طرف رُخ کرنا کوئی فخر کی مات نہیں ، بلکہ فخر اِس میں ہے کہ آ رام، راحت اورسلامتی کے دفت اِنسان خدا کو یا دکرے،اورا پنی گردن میں بندگی کا طوق ڈال لے۔وہ لوگ جوان اوقات میں خدا کو یا دکرتے ہیں خداانہیں شخق اور تکلیف کے دنوں میں اپنے لطف وکرم سے محروم نہیں کرتا ہے۔خالص ایمان کی علامت ہیہ ہے کہ اِنسان، صحت، بیاری، جوانی، پیری،فقر دغنا، شکست دکا مرانی،آ زادی دقید یعنی تمام حالتوں میں خدا کی یاد میں رہے اور اُس ے سامنے سرتسلیم خم کرے۔اسی لیچا نبیاء کرامؓ،امامولؓ اور پینیوایان کوہم دیکھتے ہیں کہ تمام حالتوں میں خدا کی یاد میں ريتے ہیں۔

امیرالمونینؓ کےحالات کودیکھیں کہ جب آٹ گوشذشین ہو گئے بتھےاور ظاہری طور پرایک جگہ محدود ہو گئے بتھے

<sup>11</sup> سورهٔ عنگبوت آیت ۲۵ <sup>12</sup> سوره اسراء آیت ۲۷ اور وہ دفت جب آپ تخت حکومت پر فائز تھے، دونوں قشم کے حالات میں یکساں نظر آتے ہیں، رات کی عبادتوں میں اللہ سے راز و نیاز، بے کسوں اور بے سہارالوگوں کی مددکو پہنچنا، دنیا کی نسبت زہد دفقو کی، آپؓ کی زندگی کی دونوں حالتوں میں ظاہر وآ شکارتھی۔ ساتویں خلتے میں بھی تمام انسانوں کو تنبیہ کرتے ہیں اور فرماتے ہیں:

" جان لومیں ہر گزئسی چیز کو بہشت کی طرح نہیں دیکھتا ہوں کہ جس کے طلب گارخوابِ غفلت میں ہیں ،اورجہنم ایسی چیز ہے کہ جس سے بھا گنے والے خواب غفلت میں ہیں۔"

آٹھویں نکتے میں اسی سلسلے کے ایک اہم مسئلے کی طرف اشارہ فرمایا:

«أَلَا وَإِنَّهُ مَنْ لَا يَنْفَعُهُ الْحَقُّ، يَضُرُّ لا الْبَاطِلُ وَمَنْ لَا يَسْتَقِيْمُ بِعِ الْهُدىٰ، يَجُرُّ بِعِ الضَّلَأَلُ إِلَى الرَّدٰى»

" جان لو! جوحق سے استفادہ نہیں کر تاباطل کا زیاں اُسے دامن گیر ہوگا اور جے نورِ ہدایت راہِ راست پر نہ لا پائے اُسے گمراہی ہلا کت کی وادی میں دھکیل دے گی۔"

اس گفتگو کا اصل مفہوم اس وقت روش ہو گا جب ہم حق وباطل کی واضح تعریف سے آشا ہوں حق حقیقة وں کو کہا جاتا ہے، خواوہ حق تکوینی ہویا تشریعی ۔حق تکوینی اس جہاں کی حقیقتیں ہیں، جب کہ اس کے بالمقابل باطل ،سراب ، خیالات و تو تہمات ، ایسے موجودات کہ جوفقط خیالی دنیا میں وجودر کھتے ہیں۔

تشریعی دنیا میں حق سے مرادوہ امتیازات اورالہی قوانین ہیں جوافراد یا گروہوں کے لیےان کی ذاتی صلاحیتوں کی

بنیاد پر مقرر کیے گئے ہیں۔ اور باطل ، قانون کے لباس میں قوانین کوتوڑنے ، آزادی کے طلب گاروں کے روپ میں آزاد یوں کوسلب کرنے ، عدل کی چھتری تلے عدالت کی دھجیاں اُڑانے کو کہتے ہیں۔ ظاہر ہے جوانسان حق کے راستے پر نہ چلے ، خواہ عالم تکوینی ہو یاتشریعی ، باطل خیالات جو کسی کے نز دیک درست نہیں کے ، جال میں گرفتار ہوتا ہے۔ معلوم ہے کہ ایسا انسان کسی طرح سے بھی اعلیٰ مقام تک نہیں پینچ سکتا ہے۔ یہی اصلیتیں آثار کا منبع ہیں مگر خام دے بنیاد خوالات سوائے نفصان کے کیا فائدہ دے سکتی ہیں؟ ممکن ہے انسان کچھ دن کسی نہ کسی طریقے سے لوگوں کو خافل کردے ، اور جھوٹے وعدوں کے ذریعے انہیں مشغول رکھے نیچنا وہ بند راستے میں چین جائے گا ، ایسا بند راستہ کہ جہاں خود اس کے لیے اور دوسروں کے

اس بنا پر آپٌ کا فرمان" وہ څخص جسے حق فائدہ نہ دے باطل کا نقصان اُسے دامن گیر ہوگا اور وہ څخص جو ہدایت کے نور سے بہرہ مند نہ ہووہ گمراہی کی دادی میں ہلاک ہوگا" بیا یک ایسی حقیقت ہے جو داضح اورروشن تر ہے۔

یہ بات پچ ہے کہ حق کو قبول کرنے اور اس کی پیروی کرنے میں اکثر تکنی ہوتی ہے <sup>ا</sup>لیکن بیا لیتی کنی ہے کہ جس میں شفا کی تأثیر ہے کہ جس کا انجام بیاری اور موت کے چنگل سے آزاد ہونا اور سلامتی ہے۔

جو پھواد پر بیان ہوااس سے بیہ مطلب واضح ہوتا ہے کہ حق وباطل کوئی خود ساختہ وجود نہیں ہیں۔عالم تکوین میں حق سے مراد عینی و خارجی موجودات ہیں اور عالم تشریع میں وہی اوامر ونواہی ہیں جن کا سرچشمہ افعالِ انسانی کے متوقع مفاسد ومصالح ہیں۔اللہ نے موقع دیا تو مناسب موقع پر مزید وضاحت کریں گے۔

بہر حال اس جلے کے بیان سے امام عالی مقام کا منشاو مقصد ایک ایسا کلّیہ ہے جو انسانوں کے نامہ اعمال پر اثر انداز ہے، پر توجّہ دلانے کے علاوہ یہ بھی ہے کہ لوگ بجھ جائیں کہ اگر اللہ کے دستور جو حق اور عد الت کے عین مطابق ہیں، ان کی پیروی نہ کریں توظلم وستم کے چنگل میں پھنس جائیں گے اور تمام عمر باطل کے نقصان کی لپیٹ میں آجائیں گے اور اس گمراہی کا انجام بھی یہی ہوگا یعنی ظلم وستم میں گرفتار ہوجائیں گے۔ نویں تکتے میں حضرت امام علی نے ایک دوسرے اہم مطلب کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جس میں تمام لوگ شریک ہیں اور بادل ناتخوا ستہ انہیں جھکنا پڑتا ہے۔ آپ فرماتے ہیں: «الکا وَ إِنَّ کُمْ قَدُلُ أُمِرُ تُنْهُ بِالظَّعْنِ اللَّا وَ دُلِلُتُ مُو علی الزَّا دِ »

<sup>[1]</sup> «ظلحن» بروزن طعن کوچ کرنا ایک مکان سے دوسر ے مکان کی طرف - اس لیے «ظعید یه» ہودج کے معنی میں ذکر ہوا ہے جوسفر کے وسائل میں سے ایک ہےجس پرخوانتین سوار ہوجاتی ہیں ۔

<sup>[1]</sup> سورة ال عمران آیت ۱۸۵ <sup>[1]</sup> سورهٔ نسا، آیت ۸۵ <sup>[1]</sup> سورهٔ زمر، آیت ۳۰ <sup>[1]</sup> سورهٔ قصص، آیت ۸۸ <sup>[1]</sup> سورهٔ قصص، آیت ۱۹۸۹ <sup>[1]</sup> «اُمور تحد بالطعن» امرکلو ین اوراجل الهای کامعلی ویتا ہے۔ اس طرح کی اور تعبیروں کی مثالیں ہیں۔

«حرکت کی تیاری کروان لیے کہتمہارے درمیان سفر کی صدادی جا چکی ہے۔" مگر توشئآ خرت کے مقام پر بلااشتنی تمام انبیائے الہی اس دستور کوخدا کی طرف سے اپنے ساتھ لائے ہیں کہ اے انسانو! تمہارےسامنےخطرات سے یُرراستہ ہےایک ایساراستہ ہے، جو بہت طویل اورجس کا فاصلہ دنیااورآخرت کوگھیر لیتا ہے۔اس راستے کو بغیرز ادراہ کے طنہیں کیا جاسکتا ہے۔اوروہ زادراہ ایمان دنقو کی الہی او ممل صالح کے چھنہیں ہے۔ ؞ۅؘؾؘۯؘۊۜۮۅؙٳڣؘٳڽؘٛڂؽڗٳڶڒؖٳڍٳڶؾۧڨؙۅؽ؞<sup>ؚ</sup> " توشدآ خرت تیارکرو بے شک بہترین توشہ پر ہیز گاری ہے۔" جودولت بازارِ قیامت میں خریدارِنجات کے پاس موجود ہونی چاہیے تا کہ نجات د بخت ش حاصل کر سکے وہ اس شخص کا قلب سلیم اورخدا برایمان دعشق اور تقویٰ کے نورے بُرہونا ہے۔ «يَوْمَ لَايَنْفَعُ مَالٌ وَلَابَنُوْنَ إِلَّامَنُ أَنَّى اللهَ بِقَلْبِ سَلِيْمِ اللَّهِ "اس دن مال دادلا منہیں آئیں گے،مگردہ جوقلب سلیم (شرک سے پاک) کے ساتھ خدا کے روبر دبیش ہو۔" اس راستے پر چلنے والے لوگ بڑی بڑی عالی شان عمارتوں کے نقش ونگار سے اپنا دل خوش نہیں کرتے اور نہان کی رنگینیوں سے دھوکا کھاتے ہیں بلکہ نجات کے ساحل اور منزل مقصود تک پہنچنے کی فکر میں رہتے ہیں اور بیدد کیھتے ہیں وہاں کون سی چيز کام آئے گی: «ٱلْمَالُ وَ الْبَنُوْنَ زِيْنَةُ الْحَيَاةِ السُّنْيَا وَ الْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبَّكَ ثَوَابًا وَ خَيْرٌ أَمَلًا ״ " مال اورادلا دد نیادی زندگی کی زینت ہیں اور نیک اعمال خدا کے پاس باقی رہنے والے ہیں ، جو بہتر اور امید بخش ہیں۔ 'آ

دسویں اورآخری نکتے میں مولائے کا ئنات میں شن نے اپنے بیر دکاروں کودنیا کی نسبت آخرت کی طرف تو ڈبرد بنے اور دہ مختلف کا م جواخروی نجات کا باعث ہیں اور وہ راستے جو قرب الہی اورانسان کی سعادت مندی کے راستے میں خطرنا ک رکاوٹیں ہیں، کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ آپٹ نے فرمایا:

> <sup>[]]</sup> سوره بقره آیت ۱۹۷ <sup>[]]</sup> سوره شعر اء آیات ۸۸\_۸۹ <sup>[]]</sup> سورهٔ کهف، آیت ۲<sup>۰</sup>

وَإِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخافُ عَلَيْكُمُ اثْنَتَانِ: اتَّبَاعُ الْهَوىٰ، وَطُوُلُ الْاَمَلِ» <sup>[1]</sup> «خطرناك چيزي جن م مهين ڈراتا مول وہ دو چيزي ہيں: - موا پر تق (خواہشات كى پيروى) اور لمبى آرزوئيں۔"

غير معمول ابميت كى دجهت اى معنى كو خطبه ٢ ٣ مين زياده وضاحت كساته آبَّ في مرايا: أَيَّهُمَا النَّاسُ! وَإِنَّ أَخُوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُهُ اثْنَانِ: إِتِّبَاعُ الْهَوىٰ وَطُوْلُ الْأَمَلِ. فَأَمَّا اتِّبَاعُ الْهَوىٰ فَيَصُرُّ عَنِ الْحَقِّ، وَأَمَّاطُوْلُ الْأَمَلِ فَيُنْسِى الْأَخِرَةَ»

"اب لوگوجان لواجتم ار کے متعلق جس خوفناک چیز کے بارے میں مجھے ڈر ہے وہ دو چیزیں ہیں:۔ ہوا وہوں کی پیروی جوانسان کوتق سے دورکردیتی ہے اور کمبی اُمیدیں جوآخرت کو بھلا دیتی ہیں۔"

رسول خدا سلیٹی پیلی کی روایات کے بہنظرِ غائر مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ مولاعلی ملیٹا نے اس گفتگو کو اپنے استاد اور آقا پنج مبر اسلام سے اقتباس کیا ہے، کیونکہ یہی معنی بحار الانو ار میں آخضرت کے کلمات کے ضمن میں نقل ہوئ ہیں۔ <sup>س</sup>ل

حقیقت میں بیدو چیزیں گناہ کے سب سے خوفناک عوامل اور تقویٰ کے رائے کی سب سے بڑی رکاوٹ ہیں، کیونکہ خواہشات کی بیروی کی کوئی حد ہندی نہیں ہے۔ جب بیانسان کے او پر مسلط ہوں تو اس کے کان بہر ے اور آنکھیں اندھی ہوجاتی ہیں۔ نہ پیغیروں اور معصومینؓ کی حق باتوں کو سننے کی قوت رکھتے ہیں نہ چشم بصیرت اُنہیں دیکھتی یا نظارہ کرتی ہے۔ یہ چیزیں انسان کو اس طرح اندھا کر دیتی ہیں کہ وہ ایسے خطرناک رائے پر چل پڑتا ہے، جہاں ہر کخطہ گرنے کا امکان ہوتا ہے۔ مگر دنیا کی کمبی اُمیدیں اور مادؓ ی وسائل انسان کو اس طرح دھوکا دیتے ہیں کہ وہ محقات ہے کہ ابدی جگہ یہی دنیا ہے، اسی لیے وہ زندگی کی تو ہمات میں مبتلا ہوجا تا ہے اور ہمیشہ کے لیے اپنے مقصد (اُخروی نجات و عافیت) تک رسائی حاصل نہیں کر پا تا۔ اس خطب کے آخر میں جہانِ انسانیت کے اس ہز رگ استاد نے ایک مختصر اور م متیجہ اخذ کیا، فرماتے ہیں:

«تَزَوَّدُوا فِي الثَّنْيَامِنَ الثَّنْيَامَا تَحُرُزُونَ<sup>٣</sup> بِهِ أَنْفُسَكُمْ غَدًا»

<sup>[1]</sup> «امل»، بروزن عمل، آرز واورامید کے معنی میں ہے۔ Ϋ بجارالانوار، ج٠٨، ص١٩١\_ 🕮 جہ ذکے مادے سے بے جونگاہ داری اور حفظ کے معنی میں آیا ہے۔

ا \_ إس دُنبا ي كون سازا دِراه تباركر س

" اسی دنیا میں اور اس دنیا سے تو شدہ آخرت تیار کرو<sup>1</sup> تا کہ کل اپنے آپ کو حفوظ کر سکو۔" بتی ہاں! سفر طویل ہے، لمبا سفر کرنے والے کے لیے کافی مقدار میں زادِ راہ چاہیے چونکہ انجانے راستے کے بارے میں پچھ پتانہیں۔عاقل کو چاہیے کہ اس اہم نتیج کو دل وجان سے سن لے اور تمام محنت وقوت سے زادراہ جمع کرے اور موت سے پہلے سفر کا بوجھ تیار کرلے۔ اس انداز سے زادِ راہ جمع کرے کہ سفر کے آخر تک خرچ کافی ہواور دہ خطرات جو راست میں پیش آتے ہیں، ان سے پر ہیز کرے اور ہر گو شد و کنار میں شیاطین کے وسوسوں اور اعمال سے جن سے دوہ اپن طرف لے جانے کی کوشش کرتے ہیں، ان سے خوف کھائے اور دور رہے۔

نکات

اگرانسانوں کوان مسافروں سے تشبید دیں جوایک تنگ اور ناہموار رائے سے نیکیوں اور پا کیزگی سے پُرایک بڑی دنیا کی طرف حرکت کرر ہے ہوں ، یہ ہم نے کوئی غیر معقول بات نہیں کہی ، بلکہ حقیقی مسافرت یہی ہے کہ انسان اس بست اور حقیر دنیا سے ایک عظیم لامتنا ہی جہان کی طرف سفر کرتا ہے اور وہ تمام معاملات جواس معمولی دنیا میں ایک مکان سے دوسرے مکان کی طرف سفر کرنے کے لیے لازم ہوتے ہیں ، وہی اس سفر میں بھی ضروری ہیں ۔زادِراہ ،سواری ، جہاں سے جار ہا ہے ،

توشہ وزادِراہ کے معاملے میں قرآن مجید میں تقویٰ و پر ہیزگاری، اطاعت ِفرمانِ خدا، تمام نیکیوں اور پا کیز گیوں کی عظمت کو وضاحت سے بیان آیا ہے۔ پنج البلاغہ کے خطبوں میں کہیں کہیں اس معنی سے سہارالیا گیا ہے، ان میں سے خطبہ ۱۸۳۰ میں فرماتے ہیں:

وَ أَنُتُمْ بَنُوْ سَبِيُلٍ عَلَى سَفَرٍ مِنْ دَارٍ لَيْسَتُ بِسَارِكُمْ وَ قَلْ أُوْذِنُتُمْ مِنْهَا بِالْإِرْ يَحَالِ وَ أُمِرْ تُمْرِفِيْهَا بِالزَّادِ»

"تم ان مسافروں کی مانند ہوجن کا کوئی حقیقی گھرنہیں ہے،اپنے ہمیشہر ہنے والے گھر کی طرف حرکت کررہے ہوسفر کاحکم مل چکا ہےاورزادِراہ کادستورتمہمیں دیا جاچکا ہے۔"

🗓 بحارالانوار،جلد • ۷ ، ص ۹ \_

اس مقام پرایک سوال کی جگہ باقی رہ گئی ہے کہ عام طور پر لمبے سفر میں راستے کے لیے زادِراہ کی ضرورت پڑتی ہے۔ نہ کہ منزل کے لیے، حالانکہ تقویٰ ویر ہیز گاری ہی قیامت میں کام آئے گی جونجات اور بہشت میں داخل ہونے کا سبب ہے۔ پس تقویٰ کوزادراہ کا نام کیوں دیا گیا ہے؟ اس خلتے پرتوجہ دینے سے اس سوال کا جواب روشن ہوتا ہے اور وہ بیہ ہے کہ اس لمبے سفر کی ابتداموت کے سکرات کے دفت سے ہوتی ہےادر عالم برزخ میں سفر کا سلسلہ جاری رہتا ہے اسی طرح قیامت کے دن، حساب و کتاب کے دوران اور صراط کے خوفنا ک اور منازل میں بھی بہ سفر جاری رہتا ہے اور آخر کار بہشت پر اختیام ہوتا ہے۔ بے شک تقویٰ عالم برزخ میں بھی اور قیامت کے دن اور بہشت میں داخل ہونے سے پہلے کی منازل میں زادِراہ -4 جی پاں تقویٰ ہی زادِراہ ہے کہان یُرخط منازل سے سلامتی کے ساتھ گزاردیتا ہےاور منزل مقصود جو کہ بہشت ہے، کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔ بینکتہ بھی قابل خور ہے کہ آپیشریفہ : «إِنَّ أَكْرَ مَكْمُ عِنْ اللهِ أَتُقَا كُمْ » 🗓 "اس میں شک نہیں کہ خدا کے نز دیکتم سب میں بڑاعز ّت داروہ ی ہے جو بڑا پر ہیز گار ہو۔" میں تقویٰ کوہی انسان کی وقعت اور کرامت کا معیار قرار دیا گیاہے۔اوراس معنی پرنظر رکھیں کہ ایمان سے لیے گئے تقويك كوسبب نحات اورتبهمي زادٍراه كےعنوان سے اورتبھي معبار وكرامت كےعنوان سے تعبير كہا گہا ہے۔ نہج البلاغد كے خطبہ م، • ۲ میں روثن ترتعبیر وں کودیکھا جاسکتا ہے جواویر کی بحث کی وضاحت ہیں فرماتے ہیں: « وَ انْقَلِبُوْا بِصَالِحٍ مَا بِحَضْرَتِكُمْ مِنَ الزَّادِ! فَإِنَّ أَمَامَكُمْ عَقَبَةً كَؤُوْدًا وَ مَنازل عَنوَفَةً مَهُوْلَةً لَابُنَّامِنَ الْوُرُوْدِعَلَيْهَا وَالُوْقُوْفِ عِنْدَهَا» " توشیرَآخرت (ایمان تقویٰ اورعمل صالح) کی تباری کے ساتھ آخرت کی طرف حرکت کرو کیونکہ بخت اورخوفنا ک راستے پیش آتے ہیں کہ جن میں چینس حاؤ گے۔ذرائ شہر حاؤ (رک حاؤ)"

ہم خداوند بزرگ وبرتر سے چاہتے ہیں کہ مرنے سے پہلے اس زادراہ کو تیار کرنے کی تو فیق مرحمت فرمائے اور خالی ہاتھ( حبیہابھی اور پچھ بھی کریں پھر ہماراہاتھ خالی ہے )اس سفر میں بغیر نامہُ اعمال کے نہ چلیں ۔

۲۔ ہوا پرستی اور کمبی امیدیں سعادتِ انسانی کے دوسخت دشمن ہیں

🗓 سورهٔ حجرات، آیت ۱۳

🗓 سورۇص، آيت ۲۶ 🗐 سورهٔ حاشیه، آیه ۲۳

اس نطبے کے آخر میں ہوا پر تقی اور کمبی امیدوں کے عظیم خطرات کے بارے میں خبر دار کیا گیا ہے۔اس بات کی

طرف تو جّه دینی چاہیے کیونکہ خطرے کا اصلی نکتہ اور راز اسی جگہ ہے۔ ہوا پر سی سعادتِ انسانی کی راہ میں بڑی رکاوٹ ہے۔

شہوات اورخوا ہشات نفس کی غیر مشروط پیروی سعادت بشری کی سب سے بڑی دشمن ہے۔قر آن پیغمبروں کوبھی ان اُمور کے

متعلق خبر دارکرتا ہے۔ منجملہ حضرت داؤد ملائلہ کے متعلق فرمایا کہ ہم نے داؤد ملائلہ سے کہا:

" ہوائے نفس کی پیروی نہ کرنا کہ بہتمہیں اللہ کے راہتے سے گمراہ کرے گی۔"

؞ۅؘڵٳؾؘؾۧؠڃٳڵۿۅؘؽ؋ؘؽۻۣڷؖڰٶٛۺؠؽڶٳٮڵڡؚ<sup>؞</sup>

، کیونکہ تمام زندگی کے تجربے نشاند ہی کرتے ہیں کہ انسان آرز دؤں کی بلندیوں کی حدوں کو چھونہیں سکتا۔ جس قدر انسان آگ بڑھتا، ترقی کرتا ہے، پھر بھی تمنّا رکھتا ہے کہ مزید آگے بڑھوں۔ یہ بات واضح ہے کہ ایسی طویل اور بے حدود ساب خواہ شات انسان کی تمام فکر کی اور جسمانی قوتوں کو اپنی طرف تھینچ کیتی ہیں اور آخرت اور ہمیشہ باقی رہنے والے زندگی کے لیے جدو جہد کے لیے کوئی طاقت باقی نہیں رہتی۔ پچھلوگوں کو دیکھتے ہیں اور آخرت اور ہمیشہ باقی رہنے والے زندگی کے لیے جدو جہد لہمی اُمیدوں میں ڈوبے ہوئے ہوتے ہیں، یہاں تک کہ وہ اپنی اولاد کی تربیت بھی نہیں کر سکتے ، تا کہ وہ تہذیب نِفس ک راستے پرگا مزن ہوں۔

ان آرزوؤں کی پھی عجیب بات ہے ہے کہ جتناانسان ترقی کرتا ہے اتنابی اس کے اندر منفی جذبے میں اِضافہ ہوتا ہے اور غرور وغفلت کی لہریں اُسے خوف زدہ کردیتی ہیں ۔ یہ وہ باتیں ہیں جن کے بارے میں اللہ پنجبراسلام کی طرف مخاطب ہو کر کفار کے پچھ گروہ کے طور وطریقوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرما تاہے:

؞ۮؘۯۿؙؗؗؗؗٞؗۿڒؾٲؙٞڴؙڵۅٛٳۅٙؽؾؠؘؾۧۼۏٛٳۅؘؽڵۿۿۄؙٳڵٳؘڡٙڵۏؘۺۏٛڣؘؽۼڵؠؙۅ۫ڹ؞<sup>ؚ</sup>

- مَغْرُورٌ \*
- السورہ حجر، آیہ ۳
  ۲ کلمات قصار، شارہ ۳

ېي:

فریب بیں اورایسی آرز وئیں کرنے والافریب خورد ہے۔"

«حان لو که لمبی اُمبیر یِ عقل کو گمراہ کرتی ہیں اور یا دِ خدا کو بھلا دیتی ہیں اس لیے ان آرز وؤں پر اعتبار نہ کرو، بیر

طلبگار ہرگزاپنی آرز دؤں کی انتہا تک نہیں پہنچ سکتے ہیں۔ اکثر ناراحتی کے ساتھ جان دیتے ہوئے ادر دنیا کی بے ثمار تکالیف کے ساتھ اس دنیا سے رخصت ہوجاتے ہیں۔ جہانِ انسانیت کے بزرگ معلّم حضرت محد سلین ایک ہو شن اور داختی کرنے والی مثال کے ضمن میں اس مطلب کو بیان فرما یا ہے۔ انحضرت سلین ایک دن لکڑی کے تین کلڑوں کو لیا، ایک عکڑ کے کو اپنے سامنے زمین پر رکھا، دوسر کے گلڑ کو تصور سے فاضلے پر رکھا اور نیسر ٹکڑ کو کافی دور رکھا، پھر اپنے صحابہ کی طرف رخ کیا اور فرمایا: جانے ہو یہ کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا خدا اور اُس کا رسول ہم تر جانے ہیں، آپ نے فرمایا: یہ جو لکڑی کا ٹکڑ امیر کے سامنے ہو یہ کیا ہے؟ انہوں نے جو اب دیا خدا اور اُس کا رسول "بہتر جانے ہیں، آپ نے مرایا: یہ جو لکڑی کا ٹکڑ امیر کسامنے ہے بہ نزلہ انسان ہے، دوسر انگر اجو تھوڑ اور رہموت اور زندگی کے آخری حصی م مرایا: ہی جو لکڑی کا ٹکڑ امیر کسامنے ہے بہ نزلہ انسان ہے، دوسر انگر اجو تھوڑ اور رہموت اور ندگی کا میں اُس آپ ہے کہ میں ہم تر جانے ہیں، آپ ہو مرایا: یہ جو لکڑی کا ٹکڑ امیر کسامنے ہے بہ نزلہ انسان ہے، دوسر انگر اجو تھوڑ اور رہموت اور زندگی کی تری کی کی ش

البتہ میہ بین بھولنا چاہیے کہ آئندہ کی اُمیدیں اصل میں انسان کے لیے حرکت و تلاش ، کوشش کی وجو ہات ہیں۔ اُمید وآرز دکا وجود کسی انسان میں ہوناعیہ نہیں ہے بلکہ حُسن ہے، اور اس کے بغیر زندگی گز ارنا بہت مشکل ہے۔ مگرانسان ک بد بختی کا باعث وہ آرز وئیں ہیں جوغیر منطقی اور حد سے زیادہ ہوں۔ بیوہ چیز ہے کہ پیغیر اکرم سلّ طلّ یہتی کی ایک معروف حدیث میں اصل اساسی بے عنوان سے آئی ہے، آئحضرت نے فرمایا:

«ٱلْاَمَلُ رَحْمَةٌ لِالْمَتِي وَلَوُلَا الْاَمَلُ مَا رَضِعَتْ وَالِدَةٌ وَلَدَهَا وَلَا غَرَسَ غَارِ سُشَجَرًا» «آئنده كى أميدركهناميرى أمّت كے ليے رحت ہے۔ اگر أميد كانور نه ہوتا توكو كى ماں اپنى اولا دكودود هنيں پلاتى

<sup>[1]</sup> «تندبیه الخواطر » ص۲۲۱، میں کتاب میزان الحکمہ ، ج ا،ص ۲۳۳ سے قُل کیا گیا ہے۔

اورکوئی کاشت کار کاشت کاری یا تبخر کاری نہیں کرتا۔"<sup>[1]</sup> اس بنا پر اخلاق کے معلمین پریہ بھاری ذمے داری عائد ہوتی ہے، کیونکہ ایک طرف اپنے دلوں کو آئندہ کی اُمیدوں کے چراغ سے روثن رکھیں اور دوسری طرف ان آرز وؤں کواپنے منطقی ومعقول حدود میں رکھیں۔ منطقی ومعقول حدود ہیں جو کہ انسان کی اپنی ضرورت اور قدرت کے مطابق ہوں۔اپنے کواس قدران یے مقصد

ی و سول طرودوه بین بولداسان ی این سرورت اور مداسان ی این سرورت اور مدرت سے مطابق ، ول ای سرود ی خالف نہیں ہے۔ آرز دوک کی تلاش میں ندر کھے کہ زندگی کے اصلی ہدف و مقصد کو کھود ہے۔ اسلام آئندہ کی منصوبہ بندیوں کا مخالف نہیں ہے۔ بالخصوص وہ کام جو مسلمانوں کے اجتماعی اور معاشرتی سربلندی کا باعث ہوں اور ان کی دشمنان اسلام کے ساتھ لاتعلقی پیدا کرنے کا سبب ہوں، ایسے کام ند صرف مذموم نہیں ہیں، بلکہ عبادت کی ایک قشم شار کیے جاتے ہیں۔ انفرادی زندگی میں بھی

وہ چیز جواسلام میں مذموم ہے وہ حقیقت میں ایسی چیز ہے کہانسان ایسی آرز وؤں میں غرق ہوجائے کہ آخرت کو بھول جائے ،اورا پنی پوری قوت دتوانا ئیوں کوان آرز دؤں کے حصول میں صرف کرے جن تک وہ ہرگزنہیں پینچ سکتا۔

ضميمه

علّامہ سیّدرضی (قدس سرہ) مرحوم اس خطبے کے آخر میں چند وضاحتیں بیان فرماتے ہیں

قال السيد الشريف رضى عليه و أقول: إنه لو كان كلام يأخذ بالأعناق إلى الزهد فى الدنيا و يضطر إلى عمل الآخرة لكان هذا الكلام و كفى به قاطعا لعلائق الآمال و قادحا زناد الاتعاظ و الازدجار ومن أعجبه قوله ع ألا وإن اليوم المضمار و غدا السباق و السبقة الجنة و الغاية النار فإن فيه مع فخامة اللفظ و عظم قدر المعنى و صادق التمثيل و واقع التشبيه سرا الغاية النار فإن فيه مع فخامة اللفظ و عظم قدر المعنى و صادق التمثيل و واقع التشبيه سرا الغاية النار فإن فيه في و معنى لطيفا و واقع التشبيه سرا الغاية النار فإن فيه مع فخامة اللفظ و عظم قدر المعنى و صادق التمثيل و واقع التشبيه سرا الغاية النار فإن فيه مع فخامة اللفظ و عظم قدر المعنى و صادق التمثيل و واقع التشبيه سرا الغاية النار فإن فيه مع فخامة اللفظ و عظم قدر المعنى و مادق التمثيل و واقع التشبيه سرا العايم العين و معنى لطيفا و هو قوله ع و السبقة الجنة و الغاية النار فخالف بين اللفظين لاختلاف المعنيين و لم يقل السبقة النار كما قال السبقة الجنة لأن الاستباق إنما يكون إلى أمر هجبوب و غرض مطلوب و هذه صفة الجنة و ليس هذا المعنى موجودا فى النار نعوذ بالله منها.....

" میرے خیال میں اگر دنیا میں کوئی ایسا کلام ہے جوانسان کواتنی شدت اورقوت کے ساتھ زہد کی طرف کھینچا ور آخرت کی بہتری کے لیے کمل کرنے پر تیار کرتے وہ یہی گفتگو (امیر المونین ؓ کے اس خطبے کی گفتگو ) ہے جوانسان کی طویل

🗓 بحارالانوا، ج۲۷، ص ۱۸۳

اور دراز اميدوں اور آرزوؤں كوقطع كرديتى ہے اور ضمير انسانى كو بيداركر كەس كەل ميں بر اعمال سے نفرت پيدا كرديتى ہے۔ اس خطبے كنمام جملوں ميں يكلمات سب سے زيادہ عجيب، اہم اور حيرت انگيز بيں مولّا فرماتے بيں: « ٱلَا وَإِنَّ الْيَوْمَر الْيِضْهَارَ وَخَمَّ السَّبِبَاقَ وَالسَّبَقَةَ الْجِنَّةُ وَالْغَايَةَ النَّارُ »

" آگاہ ہوجاؤ آج کادن تیاری اور آمادگی کادن ہے اورکل کا دن آ زمائش اور مقابلے کا دن ہے۔ آگے بڑھ جانے اور کا میاب ہوجانے والوں کے لیے جنت ہے اور پیچھے رہ جانے اور ناکا میاب رہنے والوں کے لیے عذاب آتش دوزخ ہے۔"

امام نے اس خطب میں پُرمعنی الفاظ اور ایسی میں تمثیلات وتشبیهات استعال کی ہیں جن میں عجیب اسر ارورُ موز اور انتہا کی لطیف معانی پوشیدہ ہیں اور اس جملہ « وَالسَّبَقَةَ الْجَنَّةُ وَالْعَايَةُ النَّارُ » میں مولاً نے مقابلے کے انجام کے لیے دو الفاظ سبقة اور غایة استعال فرما نے ہیں جن میں ایک لطیف تکتہ پوشیدہ ہے۔ جنت کے لیے مولاً نے فرمایا « السبقة الجنة » لیکن جنم کے لیے « السبقة الذار » ارشا ونہیں فرمایا کیوں کہ لفظ سبقت کسی پند یدہ اور عزیز شے کی طرف بڑ صن نے لیے استعال کی جاتا ہے اور بہشت ایس ہی چیز ہے جس کی طرف رغبت اور شوق ہوتا ہے جبکہ آتش جنم جس سے خدا این پناہ میں رکھ ، ہرگز کوئی پند یدہ اور عزیز جگہ نہیں ہے۔ اس کی طرف رغبت اور شوق ہوتا ہے جبکہ آتش جنم جس سے خدا این والغایة الذار » کیوں کہ خایت (انجام کار) کا مفہوم ایسانتجام ہے جو کسی بھی کا ہوں کہ اور کر ہو اور ہوا ہوتا ہے جبکہ آتش جنم جس سے خدا این انتہائی نظیف ورخ دینے والا ہو۔

در حقیقت بیکلمه ٔ غایة دوسر کلمات «مَسِیر » اور مَآل » کی مانند ہے جن کے معنی " انجام کار " ہیں جیسے که خداوند عالم قرآن میں فرما تاہے :

«قُلْ مَتَعُوْا فَإِنَّ مَصِيْرَ كُمُ إِلَى النَّارُ»

«اب رسول کافروں سے کہہدو کہتم جو چاہوکل تمہارا آخری انجام جہنم ہے۔"

ظاہر ہے کہ ایسے مواقع پر مناسب نہیں ہے کہ یہ کہا جاتا کہ « متد بتق کُمْر الّی النَّادِ» (تمہاری سبقت جنہم کی طرف ہے ) اس خطبے پر مزید غور کیجیے کیوں کہ اس کا باطن حیرت انگیز اور اس کی فکری گہرائی بہت زیادہ اور لطیف ہے۔ مولا سیلا کے زیادہ ترکلمات اسی نہج پر ہیں ۔

نہج البلاغہ کے بعض نسخوں میں «متد بنققَةٌ» (سین پرزبر) کے بجائے «مثد بنققَةٌ» (سین پر پیش) درخ ہے۔ سبقہ عربی زبان میں اس انعام کوکہا جاتا ہے جو مقابلہ جیتنے والے کودیا جاتا ہے۔ دونوں الفاظ یکساں اور ہم معنی ہیں کیوں کہ انعام کلام امیر المونین علی ملایلا .....جلد دوّم اچھے کام اور مقابلہ پر دیاجا تاہے ،کسی مذموم کام کے لیے نہیں۔

انتيسوال خطبه

ومنخطبةلهعليهالسّلام

بَعْدَ غَارَةِ الضَّحَاكِ بْنِ قَيْسٍ - صَاحِبِ مُعَاوِيَةَ - عَلَى الْحَاجِّ بَعْدَ قِصَّةِ الْحَكَمَيْنِ، وَفِيْهَا يَسْتَنْهِضُ أَصْحَابَهُ لِمَا حَدَثَ فِى الْاطْرَافِ. يدْطباس خطباكايك حسر م جومولاً فضحاك ابن قيس كرماجيوں كقافلے پر حمل كر بعد جمين كقص

کے بعدار شادفر مایا تھا، اور اس خطبے میں اپنے ساتھیوں کو تکم دیتے ہیں کہ اپنے اِردگر درونما ہونے والے حالات کے خلاف اُٹھ کھڑے ہوں۔

خطبہ،ایک نظر میں جیسا کہا*س خطبے کے*اسناد کے ذکر میں بتایا گیا کہ<sup>ع</sup>ض<sup>ح</sup>ققین نے اس خطبےکو ستائیسویں خطبےکا حصہ قراردیا ہے۔

ایسالگتا ہے کہ حقیقت بھی یہی ہے، کیونکہ اِن دونوں خطبوں کا مزاج بھی ایک ساہے اور دونوں میں ایک بات بڑی شدت سے نمایاں ہے کہ کوفہ اور عراق کے لوگ، امیر شام اور شامیوں کے شدید حملوں کے مقابلے میں کافی ست اور بے جان سے ہوا کرتے تھے، گویا وہ لوگ اس بات سے ناداقف تھے کہ ان کے اطراف میں کیا کچھ ہور ہا ہے اور شامیوں نے کیا ڈھونگ رچایا ہوا ہے۔

مولاً شدت سے اظہارِ افسوں کے ساتھ ان کے سوئے ہوئے افکار اور ان کی سُت روحوں کو بیدار کرنے کے لیے، اُن پر اینے کلام کے کوڑے بر سار ہے ہیں کہ شاید بیاوگ ہوش کے ناخن لیں، اور جو خطرہ اُنہیں شامیوں کی جانب سے در پیش ہے، اُس مے مقابلے کے لیے کمر س لیں۔

ابن ابی الحدیدیوں نقل کرتے ہیں : حکمیت کے معاملے کے بعد، امیر المونین "ایک بار پھر امیر شام کے خلاف جنگ کے لیے آمادہ ہو گئے ۔ جب امیر شام کو اس بات کی خبر ملی تو وہ وحشت زدہ ہو گیا اور فی الفور اس نے اپنی فوجوں کو امام " مقابلے کے لیے آمادہ کیا۔ یہ وحشت اس وقت اور بھی بڑھ گئی جب اسے یہ اطلاع ملی کہ مولاعلی ملیک او نے سے نکل کر تخیلہ سے محق الم ی کے محق آئے تک پینچ چکے ہیں۔ اس موق وقت اور بھی بڑھ گئی جب اسے یہ اطلاع ملی کہ مولاعلی ملیک کو فہ سے نکل کر تخیلہ سے محق اللے کے لیے آمادہ کیا۔ یہ وحشت اس وقت اور بھی بڑھ گئی جب اسے یہ اطلاع ملی کہ مولاعلی ملیک کو فہ سے نگل کر تخیلہ سے محق آئے تک پینچ چکے ہیں۔ اس موقع پر امیر شام نے ہنگا می طور پر دہشت اور خوف و ہر اس پھیلانے کے لیے ضحاک ابن محق آئی تک پینچ چکے ہیں۔ اس موقع پر امیر شام نے ہنگا می طور پر دہشت اور خوف و ہر اس پھیلانے کے لیے ضحاک ابن قلی سے تعلیم کی کہ مولال کی مولال کی مولا کی مولی میں ہو ہوں کہ ہو کہ ہو کہ ہوں ہوں کہ مولا ہو کہ ہو کہ ای سے معالی اور کہ ہو ہو کہ ہو کہ مولا ہو ہوں کہ مولا ہو ہوں کہ ہو ہو کہ ہو کہ ہو ہوں کہ ہوں ابن کھیلانے کے لیے ضحاک ابن تعلیم ہوں کہ مولا ہو ہوں میں میں میں کہ مولا ہو ہو کہ ہو کہ اس پر محلہ کر تے قل مول ہو ہوں میں میں میں مولا ہو ہو کہ دو ہو کہ مول ہو ہو ہو ہو ہو گہ مور کو مو قد س فہری کو طلب کیا اور اسے محمد یا کہ کو فی کی طرف جائے اور جس کو بھی علی میں ہو گئی ہو ہو رات کسی اور شریم مو کر ہے ، مگر ہر گز ان فوجوں سے مقابلہ نہ کر ہے جو اس کی روک تھا م کے لیے تیار کی گئی ہوں۔

ضحاک تقریباً چار ہزار سپاہیوں کے ہمراہ نکلااور جس جس مقام پر پہنچاوہاں قتل وغارت گری کی اور جسے بھی امامِ عالی مقام کا طرفہ ار پایا، اسے قتل کردیا۔خانۂ خدا کے حاجیوں کے قافلے پر حملہ کر کے انہیں لوٹ لیا۔عمروا بن عمیس (صحابی رسولؓ،عبداللہ ابن مسعود ؓ کے بطیحے) کو ان کے پچھ ساتھیوں کے ساتھ قطقطا نہ کے مقام کے قریب شہید کردیا۔ جب ان ہنگامہ آرائیوں کی خبریں امیرالمونین تک پنچیں تو آپ نے لوگوں کو اس وِحشیا نہ حملے کا مقام کے قریب شہید کردیا۔ جب کہ ان میں سے پچھلوگوں نے مستی کا مظاہرہ کیا، تو اس موقتے پر حضرت نے یہ خطبہ ارشاد فرمایا۔ <sup>[1]</sup>

پہلا حصّہ

ٱيُّهَا النَّاسُ الْمُجْتَبِعَةُ ٱبْنَامُهُمُ الْمُخْتَلِفَةُ آهْوَاؤُهُمْ كَلَامُكُمْ يُوهِى الصَّمَّر الصِّلَابَ وَ

<sup>🗓</sup> شرح نبج البلاغه، این ابی الحدید، جلد ۲، صفحات ۱۱۳ \_ ۱۷

فِعُلُكُم يُطْبِعُ فِيُكُمُ الْآعْدَاءَ تَقُولُوْنَ فِي الْمَجَالِسِ كَيْتَ وَكَيْتَ فَإِذَا جَاءَ الْقِتَالُ قُلْتُمُ حِيْدِيْ حَيَادِ مَا عَزَّتْ دَعُوَةُ مَنْ دَعَاكُمْ وَ لَا اسْتَرَاحَ قَلْبُ مَنْ قَاسَاكُمْ اَعَالِيُلُ بِأَضَالِيُلَ وَ سَأَلْتُمُوْنِيُ التَّطْوِيُلَدِفَاعَذِى التَّيْنِ الْمَطُوْلِ.

"اے دہ لوگو! جن کے بدن تو یکجا ہیں مگرا فکار اور خوا ہشات منتشر ہیں! تمہاری (گرماگرم) با تیں توسخت پتھروں کوبھی تو ڑ دیتی ہیں مگرتمہارے (سُت) اعمال تمہارے دشمنوں کولالی فراہم کردیتے ہیں۔ اپنی محفلوں میں (تو رجز خوانی کرتے ہواور) کہتے ہو کہ: ہم ایسا کردین گے، ہم ویسا کردیں گے۔ اور جب دشمن سے لڑنے کا موقع آتا ہے تو کہتے ہو کہ: اے جنگ ، تُوہم سے دور ہوجا۔ جوبھی تم لوگوں کوز ورز بردشتی سے کسی کام پر مامور کرے، وہ بھی پر سکون نہیں رہ سکتا تم مسلسل بہانے بازی کے ذریعے ٹال مٹول کرتے رہتے ہوا ور جان چھڑاتے رہتے ہو، اور محصے سے چاہتے ہو کہ میں جنگ کے معاطم میں تاخیر سے کام لول، بالکل اس مقروض کی طرح جو (سستی اور کا بلی کی بناء پر اپنا قرض ادا کرنے سے قاصر ہے اور) اپنے قرض خواہ سے مرف دفت اور مہلت کی گز ارش کرتا رہتا ہے۔"

شرح وفسير

جیسا کے او پر (خطبہ، ایک نگاہ میں)، کے عنوان میں یہ بیان کیا جا چکا ہے کہ امام عالی مقام نے اس خطبے کو انتہائی حسّاس اور کشیدہ حالات میں ارشاد فرمایا۔ جبکہ غارت گر ڈسمن، عراق کے لوگوں کو خوفز دہ کرنے کے لیے ہر طرح کے مخفیانہ اور آشکار حملوں کی تمام تر چالیں ایک ساتھ چلنے لگا تھا اور امام عالی مقام نے ان تمام تر حملوں کا منہ تو ڑجواب دینے کے لیے میر او حل نکالی تھی کہچا روں جانب سے منظم حملہ کیا جائے۔ لہٰذا آپؓ نے لوگوں کو تیار کرنا شروع کردیا تھا، مگر جو سُستی اور

مولاً کے پاس اس کے علاوہ اور کوئی چارہ کارنہ تھا کہ ان سُت اور بڑے بڑے دعوے کرنے والے گروہ کو اپنے خطبوں کے آنشیں تازیانوں کے تحت ملامت کریں کہ شاید اس طرح سے وہ لوگ اپنے ہوش سنجالیں اور اس خطرے کی شدت کو ادر اک کریں جوان کی تعاقب میں ہے۔ اس خطب کے سب سے پہلے جملے میں مولاً نے اس ضعف وذلّت کی اصل وجہ اور فساد کی جڑکی جانب اشارہ فرمایا جوتول وفعل میں تضاد کا پایا جانا ہے۔ جس کے پیدا ہونے کی اصل وجہ بڑے اور مقد س کا موں پر ہلکا یقین رکھنا ہے۔ امام انہیں مخاطب کرتے ہوئے یوں لب کشا ہور ہے ہیں: «آئی چھا النّیائس الْ مُجْتَعِ محَةُ أَبْ مَا اُمْہُ ہُمْ ہُ آلْ مُخْتَلِقَةُ أَهْوَ اوْ کُھُو اوْ کُھُو اوْ کُھُو اوْ "اے دہ لوگوں جن بے جسم تو یکجا ہیں مگران کے افکار منتشر ہیں!" « تکلّا مُکْمَ یُو چی <sup>[1]</sup> الصَّحَدَّ <sup>[1]</sup> الصِّلَات، **وَ فِحْلُکْمَد** یُطْعِحُ فِیْکْمُد الْاَحْمَدَاءَ " تمہاری (گرماگرم) با تیں توسخت پت*ھر*وں کو بھی توڑ دیتی ہیں، مگر تمہارے اعمال تمہارے دشمنوں کو لالچ فراہم کرتے ہیں۔"

جی ہاں، ہمہاری ساری بدبختی سیبی سے شروع ہوتی ہے کہتم میں وحدت کی روح ختم ہوگئی ہے۔ ہم لوگ بظاہر متحد ہو مگر باطن میں تنہااور منتشر ہو۔ اسی وجہ سے تم لوگ بجائے مل کرنے کے، لفاظیوں اور رجز خوانیوں کا دامن پکڑ ے بیٹھے ہواور یہی وہ کام ہے جو کہ اگر سی بھی معاشرے میں عام ہوجائے تو وہ معاشرہ اندر سے کھوکھلا ہوجا تا ہے اور بہت ہی قلیل سی مدت میں اپنے تمام تر سرمائے گنوادیتا ہے۔

تَقُوْلُوُنَ فِي الْمَجالِسِ: كَيْتَوَ كَيْتَ<sup>®</sup> فَإِذَا جَاءَ الْقِتَالُ قُلْتُمْ: حِيْدِي حَيَادِ<sup>®</sup>

"تم لوگ اپنی محفلوں اورنشستوں میں تو (رجز خوانی کرتے پھرتے ہوادر ) کہتے ہو کہ ہم ایسا کریں گے، ہم دیسا کردیں گے لیکن جب جنگ کا موقع آتا ہے تو کہتے ہو،اے جنگ تو ہم ہے دورہوجا!"

یہ در حقیقت اُن منافقوں کی کھلی صفات میں سے ہے جو ست اور کمزور ارادے والے ہوتے ہیں۔ اپنی محفلوں میں تو بڑی بڑی بڑی باتیں کرتے ہیں اور شجاعت کی داستانیں سناتے اور رجز خوانی کرتے رہتے ہیں لیکن گویاان کی تمام قدرت ان کی زبان کی ہی حد تک ہوا کرتی ہے مگر جب میدانِ جنگ میں آتے ہیں تو زَبوں حالی اور ناتوانی کا مظاہرہ کرتے ہیں، گویا سے کہہ رہے ہوں کہ:" اے جنگ تو ہم سے دور ہوجا، دور ہوجا۔" میدانِ جنگ میں آنے سے انہیں وحشت ہوتی ہے اور طرح طرح کے بہانے کر کے فرار کرجاتے ہیں۔ جی ہاں، یہی حال ہے ان منافقوں کا جو ہزدل کھی ہیں اور جتنا ہو لتے ہیں، اُتنا

الاجرور میں میں کا نفظ "وہی » کے ماد سے آیا ہے۔ اور مقاییس اللّغة کے مطابق یہ در اصل سُستی کے معنی رکھتا ہے۔ اور ای لیے برسُستی کی وہی کہتے ہیں اور جیسا کہ معلوم ہے کہ سستی کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ سب بچھ بکھر جاتا ہے، اہندا اس فقر نے کو بکھر جانے کے معنی میں بھی استعال کیا جاتا ہے۔ کہتے ہیں اور جیسا کہ معلوم ہے کہ سستی کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ سب بچھ بکھر جاتا ہے، اہندا اس فقر نے کو بکھر جانے کے معنی میں بھی استعال کیا جاتا ہے۔ اللہ صحف یہ کا لفظ احمظ کی جنع ہے اور بہر ہے کہ معنی میں آتا ہے اور یہاں پر سخت پتھروں سے مراد ہے۔ گو یا کسی کے لیے بھی سنتعال کیا جاتا ہے۔ «صلاً ب "کا لفظ احمظ کی جنع ہے اور بہر ہے کہ معنی میں آتا ہے اور یہاں پر سخت پتھروں سے مراد ہے۔ گو یا کسی کے لیے بھی سنتعال کیا جاتا ہے۔ «صلاً ب "کا لفظ صلب کی جنع ہے اور مضبوط کے معنی میں آتا ہے۔ اللہ '' کہیت و کہت '' کا لفظ صلب کی جنع ہے اور مضبوط کے معنی میں آتا ہے۔ اللہ '' کہیت و کہت '' کا لفظ صلب کی جنع ہے اور مضبوط کے معنی میں آتا ہے۔ اللہ '' کہیت و کہت '' کا لفظ صلب کی جنع ہے اور مضبوط کے معنی آتا ہے۔ اللہ '' کہیت و کہت '' کا لفظ تک ہیت کے ماد ہو ہے ہے اور اونٹ پر مال کے لا دو دینے ، یا پانی کے برتن کو بھر دینے کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔ مگر کہت و کہت کی تعبیر وہاں استعال کی جاتی ہے جہاں انسان ہر چیز کو صرف باتوں سے ای طل کر دینا چا ہے۔ اس کی معنی میں استعال ہوتا ہے۔ مگر کہت و کہت کی تعبیر وہاں استعال کی جاتی ہے جہاں انسان ہر چیز کو صرف باتوں سے ای طل کر دینا چا ہے۔ استعال ہوتا ہے۔ مگر میں استعال ہوتا ہے۔ اس بناء پر (حیدی) اور (حیاد) دونوں الفاظ ، ای ہن مفہوم رکھتے ہیں البتہ تا کید کے لیے اس طرح کیا جاتا ہے جنیں سے معنی سے موج ہو ہو ہی ہو۔ طاہ ہر ہے : تو ہم ہے دور ہو جا، دور ہو جا!

کرنے کے اہل نہیں ہوتے۔

«حِيْسِ مَى تَحَيَّادِ» كاجملد ذراصل تحيَّلُ كے ماد ح سے ہے۔ جس كے معنی ہیں کسی چیز سے کنارہ كرنا اور نفرت برتنا اور اس كے مد مقابل (فِيْحِیْ فَيَّاج) كا جملہ ہے جس كے معنی ہیں کسی چیز پر توجد دینا ہے۔ لہٰذا ممکن ہے كہ (حِيْسِ مَی تحيَّادِ) سے مراد وہ لڑنے والے اور بہا در مراد ہوں جو كہ جنگ میں پیش قدم رہتے ہیں مگر ست اور منافق افر ادانہیں میدانِ جنگ سے كنارہ کشی كرنے كی دعوت دیتے رہتے ہیں، اور اس كے برخلاف لڑنے والے افراد «فِيْحِیْ فَيَّاج» کا نعرہ لگا تے ہیں۔

بیاحتمال بھی دیا گیا ہے کہ بیلوگ جنگ کو مخاطب کر کے ایسا کہتے ہیں" تو ہم ہے دور ہوجا" اور اس بات سے ان کی دشمن سے دحشت زَدہ ہونے کی حد کا اندازہ ہوتا ہے۔اور بیٹھی ممکن ہے کہ اس جملے سے وہ اپنے آپ کو مخاطب کررہے ہوں اورخود کو بیٹہ مجھار ہے ہوں کہ جس طرح بھی ہو سکے،جلد سے جلداس جنگ سے مجھے جان چھڑانی ہے۔

یہ لوگ رسالت مآبؓ کے دور کے منافقوں کی طرح ہیں جن کے بارے میں ہم سورۂ احزاب میں پڑھتے ہیں کہ ارشاد ہورہا ہے:

قَلْ يَعْلَمُ اللهُ الْمُعَوِّقِيْنَ مِنْكُمْ وَ الْقَائِلِيْنَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَ لَا يَأْتُوْنَ الْبَأْسَ إِلَّا قَلِيُلَا آشِخَّةً عَلَيُكُمْ فَإِذَا جَآءَ الْخَوَفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُوْنَ إِلَيْكَ تَلُوُرُ أَعْيُنُهُمْ كَلَّانِ ثَيْعُشْ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ الْحَوْفُ سَلَقُوْ كُمْ بِٱلْسِنَةِ حِرَادٍ أَشَخَّةً عَلَى الْحَيْرِ أُولَئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَأَحْبَطُ اللهُ أَعْمَالَهُمْ وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى اللهِ يَسْلِقُوْ كُمْ بِٱلْسِنَةِ حِرَادٍ أَشْخَةً عَلَى الْحَيْرِ أُولَئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَأَحْبَطُ اللهُ

"اللدان لوگوں کو بخو بی جانتا ہے جولوگوں کو جنگ سے روکتے تصاور وہ لوگ جواپنے بھائیوں کو کہتے تھے کہ ہماری طرف آ جاؤ (اور جنگ کے معرکے سے کنارہ کشی کرلو)۔وہ لوگ ( کمز ور افراد ہیں اور ) صرف تھوڑی بہت جنگ لڑتے ہیں۔وہ لوگ ہر چیز میں تمہاری نسبت کنجوں اور بخیل ہیں،اور جب انہیں کوئی خوف و ہراس لاحق ہوتا ہے توتم انہیں اس حال میں دیکھو گے کہ ان کی نگا ہیں تمہاری جانب گھوم رہی ہوں گی کہ گو یا مرنے والے ہیں،لیکن جب خوف و ہراس لاحق ہوجا تا ہے تواپنی تیز طرارز بانیں تمہارے ہی خلاف غصے میں چلار ہے مہوتے ہیں (اور مال فینیمت میں اپنا حصہ ما تکنے اور حق جتی کو اپنی تیز طرارز بانیں تمہارے ہی خلاف غصے میں چلار ہے مہوتے ہیں (اور مال فینیمت میں اپنا حصہ ما تکنے اور حق جتی کو این تیں دیکھو ہو ہوں ہوتا ہے ہیں کہ ہوں تا ہو ہوں ہو تا ہوں ہوں کہ کہ ہو تا ہوں ہوں کہ کہ ہو ہوں ہوں کی کہ ہوں ہوں ہوں ہوں ہو ہو تا ہے تو تم انہیں اس حال

🗓 سورهٔ احزاب، آیات ۱۸\_۱۹

اگراصحاب رسول میں سے صرف چندافرادا پیے تھے توافسوں کے ساتھ ہدکہنا پڑتا ہے کہ مولاعلی ملیق کے شکر کی اکثریت جو کہ کونے کے لوگوں پر شتمال تھی، وہ ایسی تھی ۔مولاً نے اس خطبے کو آگے بڑھاتے ہوئے فرمایا: «مَاعَدَّ الْحَدَعَةِ قُمَنْ دَعَا كُمْ، وَلَا اسْتَرَا حَقَلْ مَنْ قَاسَا كُمْ» " جوتم لوگوں کو (حق کا دفاع کرنے کے لیے ) بلائے ، وہ کمبھی عزت دارجواب نہیں یائے گاادر جوز ورز برد یتی کے ذ ریعےتم پر دباؤڈالےگا (اورتمہیں جہاد کے لیے بلائے گا )اس کا دل بھی کبھی پر سکون نہیں ہوگا۔" مولاً کا پیکلام در حقیقت اُن لوگوں کوایک جواب ہے جومکن ہے مولاً کے ایسے خطبات کو ہلکا گردانیں کہ حضرت نے صرف موعظہ پر کیوں کر اِکتفا کیا ہے؟ آخران جیسے لوگوں کو مولاً نے زورز بردیتی کرکے یا شدت سے جنگ کے لیے کیوں نہیں نگارا،جیسا کہ دنیا کے زیادہ ترمما لک میں جنگ کے موقع برمعمول ہے؟ امامٌ جواب میں فرماتے ہیں کہ اگر میں تم لوگوں کو آزاد چھوڑ دوں اور تنہیں جہاد کی جانب بلانے کے ذریعے ہے، لینی بغیرز درز برد تق کے بلا وُں توتم لوگ مجھے مثبت جواب نہ دو گے،ادرا گر میں تہمہیں شدت اورز درز برد تق کے ساتھ بُلا وُں توہمی تم لوگ کوئی ایسی قابل ذکرتحریک اپنے اندر نہ دکھاؤ گے کہ جس سے مجھے قلبی سکون مل جائے اور میں مطمئن ہو حاؤں کیونکہتم لوگ سُت اور کاہل ترین افراد ہوا درایسے افراد زمانے کے لیے اور خاص طور پر پیشواؤں کے لیے در دسر ہیں۔ البتہ تاریخ بھی اس بات کی گواہی دین ہے کہ کو فیے کےلوگ بنی امیہ ابن زیا داور حجاج حبیہوں کی کھینچی ہوئی لگیر پر ہرطرح کی شرائط پر چلنے کے لیے آمادہ ہوجاتے تھے اور اُن کے تابع ہوجایا کرتے تھے کیوں کہ وہ اپنی نامویں اور مال و اسباب کوخطرے کی زدییں دیکھتے تھے،مگرسوال بہ ہے کہ کیاعلی ملائلہ جیسے ایک عادل پیشوا کوبھی یہی کرنا چاہیے تھا، ہرگز نہیں۔حضرت علی ملائلا کچریات کو آگے بڑھاتے ہوئے فرماتے ہیں: «أَعَالِيۡلُ بِأَضَالِيۡلَ» "تم لوگ مسلسل گمراہ کرنے والے بہانوں کے دامن کوتھاہے ہوئے رہتے ہواور ایت دلعل سے کام لے رہے

ہو۔"آ

«وَسَتَلْتُمُونِي التَّطْوِيُلَدِفَاعَذِي التَّيْنِ الْمَطُوْلِ»

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> « اعالیل » کالفظ اعلولة کی جمع ہے اور اُن کاموں کے معنی میں آتا ہے جن کے بہانے سے انسان جان چھڑاتا رہتا ہے اور سستی برتتا ہے اور « اضالیل » کالفظ اضلولة کی جمع ہے اور بیاُن معاملات کے معنی میں ہے جو گمراہی کا سبب بنتے ہیں۔ یعنی تم لوگ اپنے آپ کو اور دوسروں کو گمراہ کرنے کے لیے بے اُساس بہانے تراشتے رہتے ہو۔

"اور مجھ سے بیہ چاہتے ہو کہ میں جہاد کو تاخیر میں ڈال دوں ، اُ <sup>ش</sup>خص کی طرح کہ جوستی اور کا ملی کی بنا پراپنے قرضے کوادا کرنے سے ناتواں ہےاوراپنے قرض خواہ سے مستقل وقت اور مہلت ما نگتا ہے۔" جی ہاں ، سُت اور کمز ورافراداور بڑے بڑے دعوے کرنے والے لوگ ایسے ہی ہوتے ہیں ، اُن کی تمام تر کوشش

بی پال ہست اور مزور احراد اور بڑے بڑے دیونے سرے والے توت ایسے بی ہوتے ہیں ،ان کی کما مرکز کو س اور ہم وغم یہی ہوتا ہے کہ طرح طرح کے بہانوں کے ذریعے اپنے وظائف کی انجام دہی سے جان چھڑالیں اورا پنی سستی اور کا ہلی کوبے بنیا داور گمراہ کرنے والے بہانوں کے پردے سے چھپالیں ،ستقل آج اور کل کرتے رہتے ہیں اور فرصتوں کو گنوا دیتے ہیں ۔اس چیز کو ہم رسولِ خداً کے دور کے منافقوں اور آسائش طلب افراد میں دیکھتے ہیں ۔جیسا کہ قرآن نے اُن کے بارے میں کہا ہے:

«يَاَيَّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا مَا لَكُمُ إِذَا قِيْلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِيُ سَبِيُلِ اللهِ اتَّاقَلُتُمُ إِلَى الْاَرْضِ -اَرَضِيْتُمُ بِالْحَيْوِةِالتَّنْيَامِنَ الْاخِرَةِ • فَمَامَتَاعُ الْحَيْوِةِالتَّنْيَا فِي الْاخِرَةِ إِلَّا قَلِيُلُ®»

"اے دہ لوگوں جوایمان لائے ہو، جب تمہیں کہا جاتا ہے کہ (خدا کی راہ میں جہاد کی طرف حرکت کر د) توتم لوگ زمین پرشکینی کی مثال کیوں بن جاتے ہو (ادرسی کیوں کرتے ہو)؟ کیاتم آخرت کے بجائے دنیا کی زندگی پر راضی ہو گئے ہو؟ جبکہ دنیا کی زندگی کاا ثاثہ، آخرت کے برابر میں، سوائے تھوڑا ہونے کے ادر پچھنہیں۔"<sup>11</sup>

نكنة

کو فیوں کی شستی کے عوامل

بیہ سوال بہت سوں کے نز دیک اُٹھا ہوا ہے کہ کونے کالشکر ایک عادل، حکیم اور مُدَمَّر اور جنگ آ زما رہبر اور امیر المونین ؓ جیسا پیشوار کھتے ہوئے اس قدر سُستی اور کا ہلی کیوں کر دکھا تا رہا، اور اس کے برعکس شامیوں کالشکر جو کہ بنی اُمیّہ کے جاہر باد شاہوں کے ماتحت ، تھا اس کے باوجود اتنی قوت کیوں کر دکھا سکا؟

اس سوال کا جواب، جیسا کہ ہم نے پہلے اشارہ کیا، اُن لوگوں کے اجتماعی سانچ میں ڈھونڈ نا ہوگا۔ کوفی کی کوئی خاص تاریخ نیتھی بلکہ بیا یک حال ہی میں آباد ہونے والا شہر تھا جس کو کٹی قو موں اور گروہوں نے مختلف رسم ورواج کے ساتھ تشکیل دیا تھا اور اُن کے درمیان بہت سی ظاہر اور مخفی وشمنی بھی پائی جاتی ہے، اس سے برخلاف شام کے لوگ بالکل ایک ہی

🗓 سورهٔ توبه، آیت ۳۸

تھالی کے چیٹے بیٹے تھےاوران کی بہ نسبت کم اختلافات والے تھے،اس کےعلاوہ مدینے اور دوسرے مقامات سے بہت سے منافقوں اور اسلام کے دشمنوں کے گروہ وہاں جمع ہو گئے تھے اور اسلام کے خلاف پچھ نہ پچھ ساز شوں میں سرگرم تھے۔اس کےعلاوہ اسلامی فتو حات نے اہل کوفہ کو بہت دولت مند بنادیا تھا،اور بیدولت اور آسائش پیندی کی طبیعت کا خاصہ ہے کہ ب جہاد اور جنگ کی طبیعت کے ساتھ ساز گانہیں ہوتی ۔

اسی وجہ سے لوگ مسلسل کچھ بہانوں اور عذر خواہی کی کوششوں میں رہتے تھے اور جہاد جیسے حسّاس اور سرنوشت رقم کرنے والے خاص خاص لمحات میں بھی پنج کر نکلنا چاہتے تھے اور بالآخرانہیں سُستی اور تن آسانی کا نتیجہ بھی مل گیا، اور اُن کا وجود بنی اُمیہ کے ظالم حکام کی ضربات اور تازیانوں کی مارہے مجروح ہوگیا۔

جی پاں! اگرکوئی بیت المال کو بغیر کسی حساب کے انِ دولت کے لالچیوں کے آگے چھینکنے والا پیشوامل جاتا تو ہیلوگ اُس کی ضرور سنتے ۔ مگرامیر المونین ؓ ایسے نہ بنھے کہ اسٹے بڑے گناہ کے آگے سرنگوں ہوجا 'میں اورخدا کی رضا کو طق کی رضا ک ہدلے پچ ڈالیں، اس حوالے سے آپؓ نے نیچ البلاغہ کے ایک اور خطبے میں بھی ارشا دفر مایا ہے جو کہ احتمال کے مطابق اس خطبے کا ایک حصتہ بھی ہو سکتا ہے، فرماتے ہیں:

« وَإِنَّىٰ لَعَالِهُ بِمَا يُصْلِحُكُمُ وَ يُقِيْمُ أَوَدَ كُمُ وَلَكِنِّىٰ لَا أَرْى إِصْلَا حَكْمُ بِإِنْحَسَادِ نَفْسِىٰ » « میں یہ بخوبی جانتا ہوں کہ س چیز سےتم لوگوں کی اصلاح ہو سکتی ہے اور تمہارا یہ ٹیڑھا پن ، سید ھے پن میں بدل سکتا سکتا ہے ، مگر میں ہرگزتمہاری اصلاح کوا پنفس کے تباہ کرنے کے بدلے میں جائز نہیں سجھتا۔ " آ

دوسراحصه

ؘڒڮؠؘٛٮٞۼٵڶڟۜؽؚؗڡٙڔٳڶڹؖڸؽڵۅؘڵٳؽؙٮۯڮٛٵؗػۊٞٛٳۛڵٳڹ۪ڵڮؚؾؚۜٲؾۧۮٳڔؚؠؘۼٮٙۮٳڔػ۠ۿڗٙٛٮٞڹڠۅڹؘۅٙڡؘۼؘٲؾؚۨٳڡٙٳڡٟ ؠؘۼ۫ڽؚؿؾؙۊؘٳؾؚڵؙۅ۫ڹؘ.

الْمَغُرُوُدُ وَاللهِ مَنْ غَرَرُتُمُولُا وَ مَنْ فَازَ بِكُمْ فَقَلُ فَازَ وَاللهِ بِالسَّهْمِ الْآخُيَبِ وَمَنُ رَحَى بِكُمْ فَقَلْ رَلِى إِلَّهُوَقَ نَاصِل.

«ضعیف وناتوًاں افراد ہر گرنظلم کواپنے آپ ہے دفع نہیں کر سکتے ،اور حق سوائے کوشش اور محنت کے ہاتھ نہیں آتا، اپنے گھر کے بعد کس گھر کا دفاع کرو گے؟ (کیا دارِ اسلام سے بڑھ کر کوئی اور جگہ ہے )اور میرے بعد کس امام اور پیشواک

🗓 نېچ البلاغه، خطبه ۲۹

ساتھ مل کر جہاد کرنے کھڑے ہوگے؟ (کیا مجھ سے بہتر کوئی امام عادل ہے؟) خدا کی قسم اصل میں دھوکا کھایا ہواشخص وہی ہےجس نے تم لوگوں کا دھوکا کھایا ہواور جوشخص تم لوگوں کے ذریعے سے جیت جانا چاہے، بخداوہ بالکل اُس شخص جیسا ہے جس قر عداندازی میں ہارکا پر چہ نصیب ہوجا تا ہے اور جوشخص تمہارے سہارے سے دشمن پر تیر چلانا چاہتا ہے، وہ اُس جیسا ہے جو آگے اور پیچھے سے ٹوٹے ہوئے تیرکو چلار ہا ہے۔"



اس مقام پرمولاً سب سے پہلے تو لوگوں کی زندگی کی سب سے اہم حقیقت کی جانب اشارہ کرتے ہوئے فرماتے

ېي:

«لَا يَحْدَنَعُ الصَّحَيْمَ <sup>[1]</sup> النَّالِيْلُ أو لَا يُنُدَكُ أَنَحَقُّ إِلَّا بِالْحِيِّي» «ضعيف اورنا توان افراد ہر گرنظلم کواپنے آپ سے دورنہيں کر سکتے اور حق سوائے کوشش کے ہاتھ نہيں آ سکتا۔" حق تو يہ بنا ہے کہ ان دوجملوں کو سنہر لفظوں ميں تحرير کما جائے اور پھر ہر روز صبح وشام، دنيا کے مظلوم لوگوں کے سامنے دہرايا جائے تا کہ بي<sup>حقي</sup>قت اُن کی رُسومات کا حصّہ بن جائے اور اُن کی روح اور خون کی گہرائيوں ميں نفوذ کر جائے۔ بی مان دہرايا جائے تا کہ بي<sup>حقي</sup>قت اُن کی رُسومات کا حصّہ بن جائے اور اُن کی روح اور خون کی گہرائيوں ميں نفوذ کر جائے۔ سامنے دہرايا جائے تا کہ بي<sup>حقي</sup>قت اُن کی رُسومات کا حصّہ بن جائے اور اُن کی روح اور خون کی گہرائيوں ميں نفوذ کر جائے۔ منہيں کرتے حق کو لينا پڑتا ہے اور بيرکام سخی وکوشش ، ايثار اور قربانی کے ذریعے سے ہی ہوسکتا ہے۔ مينہيں ہُھولنا چا ہے کہ

دراصل اس دنیا کی زندگی کی خاصیّت یہی ہے کہ بلند و بالا مقاصد کے حصول کے لیے، چاہے وہ مادّی ہوں یا معنوی، رکاوٹیں تو بہت آتی ہیں، اور جو اِن رکاوٹوں سے مقابلہ نہ کر بے اورسُستی وکا، بلی دکھائے تو وہ ہرگز اپنے مقصد کو پانہیں سکتا۔ پھرامامؓ ان کی بہانے بازیوں کی روک تھام کے لیے اس نکتے پرزور دیتے ہیں کہتم لوگ س چیز کے انتظار میں ہو؟ «أَیّ حَالِهِ بَعْنَ حَالِهِ کُحْہِ تَمْنَعُوْنَ وَ مَعَ أَیّ إِمَّا حِرِبَعُوںِی نُتَقَاتِ لُونَ؟»

" این ظُمر کے بعد کس کے گھر کا دفاع کرو گے؟ (کیا دارالاسلام سے برتر اور بلند تربھی کوئی جگہ ہے؟ )اور میر ب بعد کس امام اور پیشوا کے ہمراہ ( دشمن سے ) مقابلے کے لیے اُٹھو گے؟ (کیا تمہارے پاس مجھ سے زیادہ عادل اور مجھ سے زیادہ تجربے کارامام ہے؟ )"

🗓 «ضیحہ» ظلم وستم کے معنی میں آیا ہے۔

اگرتم لوگ اپنے گھر کا، جو کہ دارسلام ہے، دفاع نہ کرو، تو پھر کس چیز کا دفاع کرو گے،اورا گرمیر ے ساتھ دشمن سے لڑنے کو تیارنہیں ہوتو اور کسی کے ساتھ بھی تم نہ لڑ و گے، تم ہمیشہ ہی ذلیل وخوار اور رسوا رہو گے اور باگ ڈور اُنہی کے ہاتھوں میں رہے گی اور تم لوگ اُن غلاموں اور نو کروں کی مانندان کی نظروں میں رہو گے جنہیں کوئی اختیار نہیں ہوتا۔

در حقیقت مولاً چاہتے ہیں کہ وہ لوگ جس چیز کی بھی قید و بند میں جکڑ ہے ہوئے ہیں یا جو چیز بھی ان کے پاؤں کی زنجیر بنی ہوئی ہے، کم از کم یہ لوگ اُسی چیز کے نام پر متحرک ہوجا نمیں اور اُٹھ کھڑ ہے ہوں، اگر یہ لوگ حق کے طرفدار ہیں توحق تو محنت اور کوشش کے بغیر حاصل ہو، ی نہیں سکتا، اور اگر یہ لوگ گھر اور وطن سے دلچی ہی رکھتے ہیں تو وہ بھی بغیر دشمن سے لڑے محفوظ نہیں رہ سکتا اور اگر کسی امام اور پیشوا کے قائل ہوتو پھر بتاؤ کہ مجھ سے ، ہتر اور عدل پر مجھ سے زیادہ قائم کون ساامام اور پیشوا تمہاری نظر میں ہے؟ آخرتم ہارا مسلہ کیا ہے؟ کس بات میں تم الٹے ہوئے ہو؟

امامؓ اس بات کے آخر میں انہیں ان کی دھوکا دہی ،غیر ذمہ داری اور ساز شوں کے باعث شدید مذمت کا نشانہ بناتے ہوئے ، ناراضی کے ساتھ فرماتے ہیں:

« ٱلۡمَعۡخُرُوۡدُ - وَاللَّهُ! - مَنْ غَوَرۡ تُمۡخُوۡحُ»<sup>[1]</sup> " خدا کو تسم حقیقت میں دھوکا کھانے والا وہ ہے جوتمہارے دھو کے کی ز دمیں آ جائے۔" کیوں کیمکن ہے کہ کوئی چالاک اور دھو کے باز آ دمی ، سی کا سرمایایا اُس کے لباس یا پھر گھر کا بعض حصّتہ یا فقط ان میں سے کوئی ایک چیز برباد کر دے ، مگرتم لوگوں نے تو اپنی دھو کے بازی سے میری ہر چیز کو برباد کر دیا ہے اور سارے مسلمانوں کی مقدر سازمہم پر بے اعتنائی اور بے تو جہی دکھائی ہے اور مسلمانوں کی عزت ، غیرت ، پاکیز گی ، بلندی اور کمز ور لوگوں بے حقوق تک کو پامال کر دیا ہے ۔ پھر اضافہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: « وَمَنْ فَازَبِ کُمْہِ، فَقَدُ فَازَ - وَاللَّه! - بِالسَّفْجِرِ الْاَحْتَيَبِ» <sup>[1]</sup>

و من کاربِ حکمہ فطافار - واللہ: -بِالسطیم الا حیبِ ؓ "جوکوئی تمہارے ذریعے سے جیتنا چاہے، خدا کی قشم اُس کی مثال اُس ؓ خص جیسی ہے جسے قرعہ اندازی میں ہارکا پر حدفصیب ہوجائے۔"

یہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہتمہاری مدد کسی طور بھی گنتی کے قابل نہیں اور قابلِ ذکر نہیں ، اور جو بھی تم جیسوں کی پیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہتمہاری مدد کسی طور بھی گنتی کے قابل نہیں اور قابلِ ذکر نہیں ، اور جو بھی تم جیسوں کی

<sup>[1]</sup>" المعخرود » کامقدم ہونا جو کہ درحقیقت مبتدا کی خبر ہے، یہاں پر حصر کے معنی میں آیا ہے، یعنی صرف ایس<sup>اخ</sup>ف بی ہے جس نے درحقیقت دھو کا اور فریب کھالیا ہے۔ <sup>[1]</sup>" الحدیب » کالفظ<sup>ن</sup>دیب کے مادّے سے آیا ہے اور اصل میں محروم ہونے اور مطلوب کے ہاتھ سے نکل جانے کے معنی میں آتا ہے اور «مسھید الحدیب» اُس تیر کو کہا جاتا ہے جو بخت آزمائی کے موقع پر ہارکی علامت رکھتا ہے۔ مدد پر بھروسہ کرے وہ بالکل ایسا ہے کہ جیسے ایک شخص کسی قرعہ اندازی میں شریک ہوجائے اور بالآخر ہارجانے والا پر چپائس کے نصیب میں آئے۔

قرعہ اندازی اور قسمت آزمائی کی رسم عربوں میں خاص طور پر رائے تھی۔وہ لوگ ایک اونٹ خرید لیتے تھے۔اور اُسے متعدد حصول میں تقسیم کر لیتے تھے۔ پھر دس تیرر کھتے تھے جن میں سے ہرایک تیر کامخصوص نام ہوتا تھا، جو کہ اُس پر ککھا ہوتا تھا۔ اُن میں سے سات تیر، بالتر تیب ایک حصے، دو حصے سے لے کر سات حصول تک کے لیے منصوب ہوتے تھے۔ (مجموعی طور پر اٹھائیس حصے ہوتے تھے) اور باقی تین تیروں کے لیے کوئی حصہ نہیں ہوتا تھا، اور اُن تیزوں میں سے ہر ایک کے تھی ایپ این نام ہوتے تھے، در حقیقت اُن تیروں کو سے حد اخیب، یعنی ہارے والے کا تیر کہا جا تھا۔

اِن دس تیروں کو کسی چیز میں ڈال کر ہلایا جاتا تھااور باری باری دس لوگوں کے نام پرایک ایک تیرنکالا جاتا تھا، جو لوگ جیتنے والے سات تیروں میں سے ایک تیر پاتے تھے وہ اُونٹ کے گوشت میں سے اپنا حصّہ لے جاتے تھے اور جوتین لوگ ہار کی علامت والے تین تیروں کو پاتے تھے ان میں سے ہر ایک اونٹ کی قیمت کا ایک تہائی ادا کرتا تھا اس طرح نہ صرف وہ حصبے سے محروم رہتے تھے بلکہ اُلٹا اُن کا نقصان بھی ہوجاتا تھا۔

مولاً نے کوفے کے لوگوں کو، جن کی حمایت کی کوئی قدر و قیمت نہ تھی اور اُن کی جنگ بھی برائے نام ہی ہوتی تھی، بلکہ زیادہ تر نقصان دہ ہوتی تھی، اُن تین نقصان دہ تیروں سے تشبیہ دی ہے۔ اور کیا ہی ظریف اور معنی خیز تشبیہ دیتے ہوئے مولا نے کا سُنات فرماتے ہیں:

«ۅؘڡٙڹٛڒڡٚۑڹؚػؙۿڔڣؘقؘٙٮٛڒڡۑڹؚٲٛڣ۬ۅؘقٙڹؘٵڝؚڸ؞<sup>ؚ</sup>

" جوتمهارے وسیلے سے دشمن پر تیر پھینکنا چاہے وہ اُس شخص جیسا ہے جو بغیر نوک اور پَروالا تیر پھینکتا ہو۔" س

پہلے کے تیرا نداز،ایسے تیرر کھتے تھے کہ جس کے تین حصّے ہوتے تھے، تیر کی لکڑی جو کہ دراصل پورے تیر کوتشکیل دیتی تھی اور تیر کے پچچلے حصے میں پَر ہوا کرتے تھے، جن کے سبب تیراپنے ہدف کی سمت سید ھاجا تا تھا۔ تیر کی نوک دھات کی بنی ہوتی تھی جس کے باعث تیراپنے ہدف کے اندر پیوست ہوجا تا تھا۔

ظاہری بات ہے کہ اگر تیر میں دھات والانوک (پیکان ) نہ ہوتو، نہ صرف تیر کی حرکت میں انحراف ظاہر ہوگا، بلکہ اگر ہدف تک پہنچ بھی جائے، تب بھی اُس سے سامنے والے کوکوئی نقصان نہیں پہنچے گا، سوائے اس کے کہ شاید وہ کسی تازیانے کی طرح اُس سے جائے کرا جائے اور پھرا گراُس کا آخری حصتہ بھی ٹوٹا ہوا ہوتو دہ کمان میں تولا بھی نہیں جا سکتا اورا گر بالفرض

🗓 «افوق ناصل» بکر می کاده تیرجس کاندسر بنا ہواہے، ندآ خرسے کٹا ہواہے، یہ تیرکسی کا م کام میں نہیں آتا۔

ایسی حالت میں اُس کی دھاتی نوک (پیکان ) بھی موجود ہوت<sup>ہ</sup> بھی اُس سے کوئی کا م<sup>نہ</sup>یں لیا جاسکتا اور وہ تیر ہی بے کار ہوتا ہے۔

امامؓ نے اس خلتے میں اس بات پر زوردیا ہے کہ اے کوفے والو! تم لوگ دشمن پر حملہ کرنے کی اصلی طاقت (ایمان، شجاعت، وفاداری اور تقویٰ) سے محروم ہواور اپنی روز مرہ کی زرق و برق کی زندگی میں ایسے گمن ہو کہ تم ن تمام تراچھائیوں اور خوبیوں کو گنوادیا ہے اور جھلا بیٹھے ہو۔

اس مقام پر قابل تو جمند بیہ ہے کہ «افوق ، کالفظ «فوق » کے ماد یے سے آیا ہے جو کہ تیر کے پچھلے حصے کو کہا جاتا ہے جس میں ایک جگہ بنی ہوئی ہوتی ہے جو کمان میں لگائی جاتی ہے اور اُسے زور سے پیچھے کھینچا جاتا ہے، اور « ناصل »کا لفظ «نصل » کے ماد سے اس پیکان کے معلٰ میں ہے جو تیر کے سرے پر نصب کیا جاتا ہے، اور «افوق ناصل » کے لفظ کو اُس موقع پر استعال کیا جاتا ہے، جہاں نہ تو تیر کا سرا ہوتا ہے اور نہ ہی پچھلا حصہ ہوتا ہے، جو کہ بالکل بے کار ہوتا ہے، کیوں کہ ان دونوں میں سے ایک چیز کا بھی نہ ہونا تیر کو بے کاربنا دیتا ہے، چہ جائے کہ اُس کے دونوں حصے ہی ناکارہ ہوں۔

چندنکات

ا-حق کولیناچاہیے

جملہ ، لَا يُذُدَ لَكُ الَحُقَّى الَّلَّا بِالْحِيِّ ، على جوت مير استعال ہوئى ہے ، يدر اصل انسانى زندگى كا ايك بنيا دى مسئلہ ہے ، اس سے يہ بخو بن سمجھا جا سكتا ہے ، لينے والى چيز ہے دينے والى چيز نہيں ۔ يعنی ايسے معاشر ے ميں جہاں لئير ے اور غارت گرلوگ حاكم ہوں يا حکومت کے حصول كى تگ ودو ميں لگے ہوئے ہوں ، وہاں ہر گز يدا ميد نہيں رکھنی چا ہے كہ وہ لوگ بصد شوق و رغبت ، مظلوموں اور كمز ورعوام كاحق انہيں لوٹا ديں گے ، كيوں كہ در اصل اُن كى حکومت اور اقتد ار اُن كے ہاتھ آت ہے ہے جب وہ حقوق كو تحصب كرتے ہيں اور پھر اگر يوگ حقوق كولوٹا نے لگيں تو يہ بالكل ايسا ہے كہ گو يا اُتھوں نے اپنا اقتدار گنا واد يا ہو، اور بيكام وہ تحقوق كو تحصب كرتے ہيں اور پھر اگر يوگ حقوق كولوٹا نے لگيں تو يہ بالكل ايسا ہے كہ گو يا اُتھوں نے اپنا اقتدار گنواد يا ہو، اور بيكام وہ بھی نہيں كريں گر جب ہى مولاً نے دنيا نے ظلم وستم سہنے والے مظلوم ومر وم اور مستضعف لوگوں كو يو درس ديا ہو، اور بيكام وہ بھی نہيں كريں گر جب ہى مولاً نے دنيا نے ظلم وستم سہنے والے مظلوم ومر وم اور مستضعف لوگوں كو يو درس ديا ہو، اور بيكام وہ بھی نہيں كريں گر جب ہى مولاً نے دنيا نے ظلم وستم سہنے والے مظلوم ومر وم اور مستضعف لوگوں كو يد درس ديا ہو ، اور بيكام وہ بھی نہيں كريں گر جب ہى مولاً نے دنيا نے ظلم وستم سہنے والے مظلوم ومر وم اور مستضعف لوگوں كو يا دور يا ہو ، اور بيكام وہ بھی نہيں كريں گر جب ہى مولاً نے دنيا نے ظلم وستم سرخ و الے مظلوم ومر وم اور مستضعف لوگوں كو يد درس ديا ہو ، اور بيكام وہ بھی نہيں کريں گر جب ہى مولاً نے دنيا نے لگوں وہ ميں محلوم ور محلوم اور مستضعف لوگوں كو يہ درس ديا ہو ، اور بيكام وہ بھی نہيں متحد ہوجا عيں اور سعى وكوشن كے ذريا ہے حقوق كو طادت كے زور پر گھمنڈ كے شكار ڈ كيتوں اور غلط سیاست کے بير دکاروں سے چھين كر لے ليں اور يقدينا اس اور ميں کا ميانى ہو كى ۔ کوں كہ عاروں اور نہ ميں متحد ہو اور اور سے محسن اور بھی تي ہوں ہوں ہے ، جب كہ مستضعف اور تم و دولوں اور پر اپن حق چین کرلینے کے لیے تیار ہوتے ہیں۔ پیٹھیک ہے کہ آج کل دنیا میں انسانی حقوق اور محروم کاحق دلانے کے حوالے سے مختلف نعر بے لگائے جارہے ہیں، مگر تجربہ اس بات کا گواہ ہے کہ پیچی څخ ایک سیاست اور ایک چال ہے تا کہ مظلوم اور محروم شخص اس طرح ان کی حمایت کریں اور پھر جب بیہ سیاست بازلوگ کر سی نشین بن جاتے ہیں، تو اُلٹا حقوق کو کھالیا کرتے ہیں، بجائے دلانے کے غصب کرتے ہیں۔

لہذا یہ حقیقت اور قانون کہ تن کولینا چاہیے کل بھی سچا تھا آج بھی سچاہے اور ہمیشہ سچارہے گا۔ پاک دل والے سر بلند اور مومن افراد بھی ہاتھ پر ہاتھ دھر نے نہیں بیٹھتے کہ بے رحم صاحبانِ اقتد اراُن کے تمام سرمائے کوضائع کردیں، بلکہ اُن کی نظر میں تلوار چلانا، غاصب ظالموں کے آگر سرتسلیم خم کرنے سے کہیں بہتر ہوتا ہے۔ بیدو بھی درس ہے جوامام حسین سیس میدانِ کر بلا میں بروز عاشوراد نیا کواپنے تاریخ ساز جملوں کے ذریعے دیا:

«اَلَا! وَإِنَّ اللَّحِقَّ بْنَ اللَّحِيِّ قَلْ تَرَكَنِى بَيْنَ السِّلَّةِ وَ النِّلَّةِ! وَ هَيْهَاتَ لَهُ ذٰلِكَ! هَيْهَاتَ مِنْى النِّلَّةُ! آبَى اللهُ ذَالِكَ لَنَا وَ رَسُوْلُهُ وَ الْمُؤْمِنُوْنَ وَ حُدُوُ دُّطَهُرَتْ وَ حُجُوْرٌ طَابَتْ، أَنْ نُؤْثِرَ طَاعَةَ اللِّئَامِرِ عَلَى مَصَارِعِ الْكِرَامِ.»

" آگاہ ہوجاؤ کہ آلودہ شخص کے آلودہ بیٹے نے مجھے تلواراورذلت کے دورا ہے پر چھوڑ دیا ہے، شم ہے کہ میں ذلت کو قبول کرلوں اور وہ اپنے مقصد کو پہنچ جائے، خدااور اُس کے رسول ؓ اور مونین اور پاک دامن اور نیک لوگ اور پاکیزہ ماسی اس سے بیز ارہیں، کہ بُروں کی اطاعت کو بزرگوں کی قتل گاہ پرتر جیح دیں۔" <sup>[[]</sup>

بیہ جو قرآنی آیات بار بارمونیین کوصبر واستقامت کی جانب دعوت دیتی ہیں در حقیقت اسی لیے ہیں جن میں ارشاد ہوتا ہے:

أَمُر حَسِبُتُمُر أَنْ تَلْخُلُوا الْجَنَّةَ وَ لَمَّا يَأْتِكُمُ مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوًا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتُهُمُ الْبَأْسَاَءُوَالضَّرَّاءُ وَ زُلُزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُوُلُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتى نَصْرُ الله أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِيبٌ <sup>ي</sup>َ

" کیاتم بیگمان کرتے ہو کہتم (یونہی بلا آ زمائش) جنت میں داخل ہوجاؤ گے حالانکہ تم پر تو ابھی ان لوگوں جیسی حالت (ہی) نہیں بیتی جوتم سے پہلے گزر چکے، انہیں توطرح طرح کی یختیاں اور تکلیفیں پینچیں اور انہیں (اس طرح) ہلا ڈالا گیا

> ۲۱۳ بحارالانوار، جلد ۵ ۴، ص ۸۳ سوره بقره، آیت ۲۱۴

کہ (خود) پنج براوران کے ایمان والے ساتھی (بھی) پکارا ٹھے کہ اللہ کی مدد کب آئے گی؟ آگاہ ہوجاؤ کہ بیٹنک اللہ کی مدد قریب ہے۔"

اسلامی جنگیں جن میں جنگ بدر، اُحد، احزاب، تبوک اور جنگ حنین وغیرہ شامل ہیں، ان کا بغور مطالعہ کرنے سے یہ پتا چلتا ہے کہ رسول اللہ کے دور میں مسلمانوں کی کیے بعد دیگر فتو حات اور کا میا بیاں صرف اور صرف جدو جہد، ایثار اور فدا کاری کے باعث حاصل ہوئی تھیں۔ یہ بات صحیح ہے کہ رحمت الہٰی ان کے شامل حال تھی ، مگر ظاہری طور پر کا میا بی کا رازان کی اپنی جدو جہدتھی۔ یہ تاریخ کا ایک ایسا مستقل قانون ہے جو کہ نہ تو رسول اللہ کے ساتھیوں کے لیے مخصوص تھا اور نہ ہی اما حسین کے ساتھیوں سے اور نہ کل سے محصوص تھا نہ ہی صرف آج کے لیے محصوص ہے، بلکہ ہمیشہ یہی قانون اصل اور اساس

۲ \_ وطن کا دفاع

دارالاسلام ہوتو پھرائس کی اہمیت اور محبت کرنے کا حق اور بھی زیادہ ہوجا تا ہے۔ان سوالات کے جوابات آیات وروایات

میں تلاش کیے جاسکتے ہیں، اور عقل بھی اس بات کی تائید کرتی ہے، اس بات کی وضاحتیں تکراراً قرآنی آیات میں نظرآتی ہیں کہ وطن سے باہر نکالنا ( ملک بدر کرنا ) ایک بے عزتی شار کی گئی ہے، اس کامفہوم یہ ہوا کہ وطن بجائے خود اہم چیز ہے، من جملہ سورہ متحنہ کی آیت ۸ اور ۹ میں ارشاد ہوتا ہے:

لَا يَنْهَا كُمُ اللهُ عَنِ الَّانِيْنَ لَمْ يُقَاتِلُوْ كُمْ فِى اللَّايَٰنِ وَلَمْ يُخْرِجُوْ كُمْ مِنْ دِيَارِ كُمْ أَنْ تَبَرُّوْهُمْ وَ تُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ الله يُحِبُّ الْمُقْسِطِيْنَ إِنَّمَا يَنْهَا كُمُ اللهُ عَنِ الَّانِيْنَ قَاتَلُوْ كُمْ فِى اللَّيْنِ وَ أَخْرَجُوْ كُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَ ظَاهَرُوا عَلى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَ مَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُوْنَ

" الله تهمين اس بات سے منع نہيں فرما تا کہ جن لوگوں نے تم سے دين ( کے بارے ) میں جنگ نہيں کی اور نہ تم میں تمہار سے گھروں سے (يعنی وطن سے ) نکالا ہے کہ تم ان سے بھلائی کا سلوک کر واور اُن سے عدل وانصاف کا برتا وَ کرو، بينک اللہ عدل وانصاف کرنے والوں کو پیند فرما تا ہے۔ اللہ تو تحض تم ہيں ايسے لوگوں سے دوستی کرنے سے منع فرما تا ہے جنہوں نے تم سے دين ( کے بارے ) ميں جنگ کی اور تم ہيں تمہارے گھروں (يعنی وطن ) سے نکالا اور تم ہارے باہر نکا لے جانے پر

ان دونوں آیتوں میں خاص طور پر گھر اور وطن سے نکالنے کے مسئلے کو دین کے معاملے میں لڑنے کے بالمقابل رکھا گیا ہے اور اس سے بیدواضح ہوتا ہے کہ ان دونوں کی ایک خاص حیثیت ہے، سور کہ مبار کہ بقرہ آیت ۲ ۴۲ میں بھی یہی بات بنی اسرائیل کے ایک گروہ کی زبان نے قل کی گئی ہے:

«قَالُوْا وَمَالَنَآ آَلَا نُقَاتِلَ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَقَدْ أُخُرِجْنَا مِنْ دِيَارِنا وَأَبْنَا يُنَ

" اُن لوگوں نے (اپنے زمانے کے رسول سے ) کہایہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ہم اللّٰہ کی راہ میں نہ لڑیں جب کہ ہمیں ہمارے گھروں اور اولا دوں سے دور کر دیا گیا ہے ( ہمارے شہروں پر دشمن نے قبضہ کرلیا ہے اور ہمارے بچے قید کی بنالیے گئے ہیں۔"

ہتی جیر بھی اس بات کی خصوصیت کے ساتھ وضاحت کرتی ہے کہ وہ لوگ آئینِ الہی کو حفظ کرنے کے علاوہ اپنے وطن کو بچانے کی خاطر جہاد کے لیے کھڑ ہے ہوئے تھے اور ان کے وقت کے پیغیبر نے بھی اس بات پر کوئی اعتر اض نہ کیا، بلکہ ملی طور پر تائید کی ۔

🗓 سوره بقره، آیت ۲۴٬۲

ال کے وک سے ساتھ بور دیا ہے، یہی ہیر کا ال سے اپنے وک سے لا واور خبٹ کا باعث بن جا کا ہے اور یہی لا واور محبت اُس کا دفاع کرنے کا جذبہ بھی بیدارکردیتی ہے۔مولائے کا سُنات حضرت علی ملیٹ کے ایک قول مبارک میں ہم پڑھتے ہیں

🗓 سور دفقص آیت ۸۵

<sup>[2]</sup> بحارالانوار،جلد ۵۷،ص۵ ۴ <sup>[2]</sup> بحارالانوار،جلد ۷۵، ۲۹ ۴ <sup>[2]</sup> سفینة البحار،مادّ دُوطن کی ذیل **می**ں ہے۔

اُس کی قدرو قیمت اور بھی بڑھ جاتی ہے اور یہی وہ سبب ہے کہ انسان کے تمام تر جذبات اور شق کے مصادیق اُسے اپنے وطن کا آخری سانس تک دفاع کرنے کے لیے آمادہ کردیتے ہیں۔

تيسرا حصته

آصْبَحْتُ وَ اللهِ لَا اُصَدِّقُ قَوْلَكُمْ وَ لَا أَصْمَعُ فِي نَصْرِ كُمْ وَ لَا اُوْعِدُ الْعَدُوَّ بِكُمْ مَا بَالْكُمْ مَا دَوَاؤُ كُمْ مَاطِبُّكُمْ الْقَوْمُ رِجَالٌ آَمْتَالُكُمْ اَقَوْلَا بِغَيْرِ عِلْمِهِ وَ غَفْلَةً مِنْ غَيْرِ وَرَعٍ وَ طَمّعاً فِي غَيْرِ حَقِّ « خدا كَ قسم!...... ميں اس موڑ بركھڑا ہوں كہ اب ميں تمہارى باتوں كى تصديق نہيں كروں گا اور مجھے تمہارى مددكى كوئى اميز نہيں ہے اور شمن كوتمہارے بل بوتے پر نہ لاكاروں گا ، تمہارا مسله كيا ہے؟ تمہارى دوا كون سى

🗓 نېج البلاغه،کلمات قصار ۲ ۴ ۴

تمہارا علاج کیسے ہوسکتا ہے؟ یہ شامیوں کا گروہ تمہاری طرح کےلوگوں پرمشتمل ہے(یہلوگ اس قدرمتحد کیوں ہیں اوراينے ظالم پيشوا کے حکم کے تابع ہيں، مگرتم لوگ اپنے منتشر اور خطا کار ہو؟ ) کہا آگا ہی ہے مبرّ اگفتگو (کسی مشکل کوحل کرتی ہے )اورایسی غفلت جو تقویل سے دور ہو، اور پھر کامیابی کی امید رکھنا، جب کہتم اس کے لائق نہیں ہو (تنہیں کوئی فائدەنہیں پہنچائےگا)"

شرح وتفسير

تم نے ایسا کام کیا ہے کہ میں تم سے مایوس ہوں

اس خطبے کے آخری حصّے میں جو کہ مولاً کے درد ناک ترین خطبوں میں سے ایک ہے، مولاً ان لوگوں پر سرزنش اور ملامت کے آخری تازیانے برسار ہے ہیں کہ شایدان کی مڑ دہ روحیں متحرک ہوکران کُشادہ اوروسیچ مواقع سے فائدہ اُٹھا کر دشمن کی شیطانی طاقتوں کوتو ڑ دیں اور مسلمانوں کوان خون آ شاملوگوں کے شریبے بچالیں فرماتے ہیں : «أَصْبَحْتُواللهِ! لَا أُصَيَّقُ قَوْلَكُمْ، وَلَا أَظْمَعُ فِي نَصْرِ كُمْ، وَلَا أُوْعِدُ الْعَدُوَّ بِكُمْ.

" خدا ک<sup>ونت</sup>م میں اب اس منتبح پر پہنچا ہوں کہ تمہاری باتوں کی نصد میں نہیں کردں گا ادرتمہاری مدد سے نا اُمید ہوں اوراب میں دشمن کونمہارے بل بوتے برنہلاکاروں گا۔"

ید بات درست ہے کہ پیشواؤں اور پیروی کرنے والوں کے درمیان اعتماد کا رشتہ ہونا، رہبری کے اہم ترین اُصولوں میں سے ہےاورلوگوں پر اعتاد کرنا اوراُن کی حوصلہافزائی کرنا،اُن کی خطاؤں کونظرا نداز کردینا اوران کی خوہیوں کو بیان کرنااورغلطیوں کی نشاند ہی کرنا گرم جوشی اور کامیابی کاباعث ہوتا ہے۔ گُربعض اوقات بیذوبت آجاتی ہے کہ حد سے زیادہ سستی اور کابلی،افکار کے انتشار،صفوں کے منتشر ہونے سےاورجہل ونا دانی کے سبب رہبراور پیشوا کی ساری امیدوں پریانی چرجا تاہےاور پھر بہجذیات اوردلوں کے منجمد ہوجانے کاباعث ہوجا تاہےاور پھرسوائے سکین دیاؤ کے اُن کی دوبارہ اصلاح کی اورکوئی راہنہیں بچتی ، پایوں کہا جائے کہ جیسے کہ کوئی شخص ایک ایساسلا دینے والاخطرنا ک زہر کھا چکا ہوجوا س کے لیے حان لیوا ثابت ہوتو اُسے نیند سے جگائے رکھنے کے لیےزور دارتھپڑ مارنے پڑتے ہیں، تا کہ وہ اس نیند سے بیدار ہوجائے جواُس کی جان کے لیےخطرہ ہے۔

یہ پاتیں کونے کےلوگوں کی جالت کو داضح کرنے کے ساتھ ساتھ امیر الموننین حضرت علیٰ کی تاریخی مشکلات کی

دَوَاؤُكَ فِيْكَ وَ مَا تُبْصِرُ وَ دَاؤُكَ مِنْكَ وَ مَا تَشْعُرُ «تمهارادردتمهارى جان ميں بےادرتم نبيں ديکھتے اور تمهارى دوابھى تمهارے بى اندر بےادر تم نبيں سجھتے۔» اس خطبے كے آخر ميں مولاً بالآخران كے مسائل كى نشاند بى كرتے ہوئے تين چيزوں ميں ان كا خلاصه كرتے ہيں۔ آپ فرماتے ہيں: «أَقَوُلَّا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَ وَغَفْلَةً مِنْ غَيْرِ وَرَعٍ ؟! وَظَمَعًا فِيْ غَيْرِ حَقٍّ ! ؟»

" کیابغیرآ گاہی نے بات سی مشکل کوحل کرسکتی ہے؟ اور تقویٰ سے دورغفَّلت تمہیں کسی نیتیج تک پہنچا دے گی ؟ اور کامیابی کی اُمیدر کھتے ہوجب کہتم اُس کے لائق نہیں ہو۔" تم لوگوں کی بدیختی سیبیں سے شروع ہوتی ہے کہتم لوگ بغیر سویے سیجھے صرف باتیں بناتے رہتے ہواور تمہا ری آگاہی کی سطح بھی کافی نیچی ہے، تم لوگوں نے تقویٰ کا دامن چھوڑ کر دنیا پر تق کی خفلت کوا پنالیا ہے، تم لوگ کا میاب لوگوں کا سا انجام چاہتے ہو، جبکہ تم نے اس کے لیے ولیی تیاری نہیں کی ہے، تمہارااصل در داور مسلہ یہی ہے۔ بیہ تین خاصیتیں (بغیر کس ک با تیں اور جہالت سے ملی ہوئی بے تقویٰ حالت اور اُس پر کا میابی کی امید جبکہ اس کے اسباب فراہم نہ کیے ہوں ) جس قوم میں بھی دیکھو، اُس قوم میں سوائے بدیختی اور ناکا میوں نے پچھ نظر نہیں آتا۔

نكتهر

نا کامیوں کی اصل وجو ہات

بِ ننگ حضرت علی ملیلا کے سپاہیوں کے پاس ، اسنے قابل اور لائق اور ہر دل عزیز اور جنگی مہارت اور شجاعت رکھنے والے رہبر کے ہوتے ہوئے دشمن پر فنتخ یاب ہونے کے تمام تر امکانات تھے ،مگر افسوس اس بات کا ہے کہ اُن میں پچھ ایسی کمزوریاں تفسیس کہ جن کے باعث اُن کی کا میابی کے تمام ترعوامل ضائع ہو گئے اور بے تنگ سے بات مسلّم ہے کہ جس کسی قوم میں سی کمزوریاں پائی جاتی ہوں ، وہ بھی کوفے والوں سے زیادہ اچھی تاریخ قم نہیں کر سکتی ۔

 110

" الْحِلْحُهُ مَقْرُوُنْ بِالْحَمَلِ فَمَنْ عَلِمَ عَمَلَ» " " علم عمل کے ساتھ ہے، جسکس چیز کی نسبت علم واعتقاد ہوگا وہ اُس پر عمل کر ہے گا۔ " دوسری وجہ بخفلت اور ورع کا فقد ان ہے، ایک اور تعبیر کے مطابق حقائق پر تو جہ نہ کرنا (جو کہ عدم تفویٰ کی وجہ سے ہوتا ہے) اس بات کا سبب ہوتا ہے کہ دشمن بآسانی ایک بڑے مجمع کے در میان نفوذ کر لیتا ہے، اور بعض اوقات اُن کے بزرگوں کو دنیا کی دولت کے جھانسے میں پھنسا کر خرید لیتا ہے، اور بعض اوقات انہیں کسی مقام کی طمع وے دیتا ہے یا پھر کسی چیز سے خوفز دہ کر دیتا ہے، جبکہ اگر پر ہیز گاری اور ہوشیاری ہوتی اور ریخفات اور عدم تفویٰ کی مقام کی طمع وے دیتا ہے یا پھر کسی چیز سے خوفز دہ کر دیتا ہے، جبکہ اگر پر ہیز گاری اور ہوشیاری ہوتی اور ریخفات اور عدم تفویٰ نہ ہوتا تو دشمن کا تیر پتھر پر کمراکر آس کی طرف لوٹ جاتا، تیسری وجہ اُس چیز کی طبع کر ناجس کے لائی نہیں یا دوسری تعبیر کے مطابق اُس کے اسباب فرا ہم نہیں کی طرف لوٹ جاتا، تیسری وجہ اُس چیز کی طبع کر ناجس کے لائی نہیں یا دوسری تعبیر کے مطابق اُس کی اسباب فرا ہم نہیں کی تر درتی قانون، مرضی الٰہی کر تحین سر مقصد تک پہنچنے کے لیے کچھ اسباب کی ضرورت ہوتی ہوں اور این کے تر درتی قانون، مرضی الٰہی کر تیں سار کی اس پر حاکم ہے، جب کہ نادان لوگوں نے ان بند صون اور ان سبتوں کو جھل کر اپنے مقاصد تک پنچنچ کے لیے خیالات سے دل لگالیا ہے۔

، تطميعًا فی غذیر تحقّی، کا جملہ اس مفہوم کا ترجمان ہوسکتا ہے، کہتم لوگ اُس چیز کا لالچ اور طمع کررہے ہو، جس کا تہہیں جن نہیں ہے، مگر نیچ البلاغہ کے بعض مفسرین کہتے ہیں کہ اس جملے سے مرادیہ ہے کہ انہیں بیدلالچ تھا کہ بیت المال سے اُن کوزیادہ حصّہ ملے اور اپنے جن سے زیادہ مولاعلیٰ سے لے سکیں اور چوں کہ بیڈیر شرعی خواہش پوری نہ ہوئی تو جنگ میں سُستی بر ننے لگے۔

ییطرز فکر جو کہ مادّیت سے بھر پور ہے، جہاں کہیں بھی ہو، بدیختی اور شکست کا باعث ہے، جس طرح سے غنائم کو جمع کرنے کی طبع جنگ اُحد میں سپاہ اسلام کی شکست کا باعث بنی۔ بہر حال صرف یہی اُصول لشکرِ کوفہ کی شکست کا باعث نہیں تھا، بلکہ بیا ایک ایسا اُصول ہے جو ہر دوراور ہرز مانے سے جڑا ہوا ہے۔

ہیآ خری جملے، بلکہ اس خطبے کے تمام تر جملے مولاعلی ملائلہ کی لوگوں سے ناراضی اور اندور دنی سوز وگداز کی خبر دے رہے ہیں اور اگر تاریخ مدوّن نہ کی گئی ہوتی تب بھی مولاً کے میہ جملے آپؓ کے زمانے کے خاص حالات کو داضح کرنے کے لیے کافی ہوتے۔

🗓 نېچ البلاغه کلمات قصار، ۳۹۶

تيسوان خطبه

ومن كلامرلەعلىيەالسّلام<sup>[1]</sup> فِىٰ مَعْلَى قَتْلِ عُثْمَانَ وَهُوَ حُكْمٌ عَلَى عُثْمَانَ وَ عَلَيْهِ وَ عَلَى النَّاسِ بِمَافَعَلُوْا وَبَرَاثَةٌ لَهُ مِنْ دَمِهِ يدخط بخليفه ثالث تے ل كے بارے ميں ہے: اس خطب ميں امام عالى مقامؓ نے وہ گفتار د<sup>لنش</sup>يں ارشاد فرمائى ہے جس ميں آپؓ نے خليفه ثالث كے اور اپنے اور گھر ايا ہے۔

خطبهایک نگاه میں

ہم جانتے ہیں کہ خلیفہ ثالث تحقل کے بعداُن تحقل کے بارے میں مختلف نظریے ظاہر ہوئے، پچھالوگوں نے خلیفہ ثالث کوقصور وارجانا، کیوں کہ انہوں نے اپنی آمریت کے تحت بہت سے اپنوں کو حکومت کے بڑے بڑے عہدوں پر مقرر کر دیا اور بیت المال کے اموال کو اُن کے ہاتھوں میں رکھ دیا، جس سے مسلمانوں نے اُن کے خلاف احتجاج کیا اور قیام

<sup>[1]</sup> نیچ البلاغہ کے مصادر میں آیا ہے کہ جو خطامامؓ نے اپنی ظاہر کی خلافت کے ایا م میں تحریر فرمایاتھا، میڈ خطبہ اُس کا کچھ حصّہ ہے اور جو حوادث ِرسالت ما ب گی وفات کے بعد سے اُس خط کے لکھے جانے کے وقت تک رونما ہوئے تھے، آپؓ نے وہ سب اس میں تحریر فرمائے اور تکم فرمایا کہ اُسے لوگوں کے لیے پڑھ کر سنایا جائے۔ بیا حمّال بھی دیا گیا ہے کہ خطبہ ۲۱، ۱۹۳ اور ۵۸ بھی اسی خط کے پچھ حصے ہوں، اس خطب کو دوسری کتابوں میں سابقہ بتانے کے لیے رکھا ہے کہ: اس ایا جائے۔ بیا حمّال بھی دیا گیا ہے کہ خطبہ ۲۱، ۱۹۳ اور ۵۸ بھی اسی خط کے پچھ حصے ہوں، اس خطب کو دوسری کتابوں میں سابقہ بتانے کے لیے رکھا ہے کہ: اس کہ ان الاشراف میں پچھ منشابہ تبدیلیوں کے ساتھ ذکر ہوا ہے (مصادر نیچ البلاغہ جلدا، صفحہ ۲۰ میں )۔ مید احمال بھی دیا گیا ہے کہ ان کلمات کو امیر المونین حضرت علق نے مختلف خطبوں کی شکل میں کہا ہے اور پھر اُن سب کو ایک ہی خط میں کیج اکر دیا اور تکم دیا کہ اس کھی دیا گیا ہے کہ ان کلمات کو جائے تا کہ دوسب ان حوادث سے آگاہ ہوجا میں کہا ہے اور پھر اُن سب کو ایک ہی خط میں کیج اکر دیا اور تکم دیا کہ اس کیا، یا کم از کم تنقید کا نشانہ بنایا اور اُن کے معترضین کے بالمقابل کھڑ ہے نہ ہوئے اور عملی طور پر اُن کے قُل پر راضی ہو گئے۔ ایک اور گروہ اس بات کا معتقد تھا کہ خلیفہ ثالث کو قُل نہیں کیا جانا چا ہے تھا، بلکہ اُنہیں تو بہ کرنے کی مہلت دی چاہیے تھی تا کہ وہ اپنی گزشتہ غلطیوں کا از الد کر سکیں اور زیادہ سے زیادہ یہ ہونا چا ہے تھا کہ اُنہیں خلافت سے برطرف کردیا جاتا، اُن کا قُل ایک ایسی کھلی بدعت تھی جو آئندہ کے لیے بھی بہت سے ایسے جرائم کے سرز دہونے کی راہیں ہموار کررہی تھی۔ اور اس کے علاوہ ہم بیجانتے ہیں کہ اُن کا قُل منافقوں اور فننہ گروں کے لیے بہت کہ این بین لوگوں کا گروہ ایس صفوں میں تفرقہ پیدا کر سکیں ( اور اس بارے میں پیش گوئی کی گئی تھی )، اور پھ کے خط ہر بین لوگوں کا گروہ ایسا تھا کہ جنہوں نے اپنے آپ کو تیسر بے خلیفہ کی زندگی کی تاریخ میں غور وفکر کرنے کے لائق نہ سمجھا اور اُنھوں نے اُنہیں ایک مظلوم اور شہید خلیفہ جانا اور ہر غلط کا م سے بڑی گھرا دیا۔

امامؓ نے ان مختلف اورایک دوسرے کے برعکس عقائد کے درمیان سے حق کو بیان کیا جوانہی میں کہیں حصِّپ گیا تھااورایک نہایت دقیق اور ظریف انداز میں خلیفہ ثالث کے قُل سے متعلق مسائل کا تجزید کیا:

لَوۡ اَمَرۡتُ بِهِ لَكُنْتُ قَاتِلًا اَوۡ نَهَيۡتُ عَنْهُ لَكُنْتُ نَاصِرًا غَيۡرَ اَنَّ مَنۡ نَصَرَهُ لَايَسۡتَطِيعُ اَنۡ يَقُوۡلَ حَذَلَهُ مَنۡ اَنَاحَيۡرُ مِنۡهُ وَمَنۡ حَذَلَهُ لَا يَسۡتَطِيعُ اَنۡ يَقُوۡلَ نَصَرَهُ مَنۡ هُوَ حَيۡرُ مِنۡیُ وَ اَنَاجَامِعٌ لَكُمۡ اَمۡرَهُ اسۡتَأَثَرَ فَاَسَاءَ الۡاَنۡرَةَ وَجَزِعۡتُمۡ فَاَسَاۡتُمُ الۡجَزَعَوَ لِلٰهِ حُكۡمٌ وَاقِعٌ فِي الۡمُسۡتَأَثِرُوَ الۡجَادِعِ.»

شرح وتفسير

خليفة ثالث تحقل كى وجوبات

جیسا کہ اس خطبے کے آغاز میں ارشاد کیا گیا کہ میہ خطبہ خلیفہ ثالث کے قتل کے مسئلے اور اُس کے اطراف کے معاملات پر تجزیے پر مبنی ہے۔ ہم ہیجانتے ہیں کہ خلیفہ ثالث نے قتل کی وجو ہات اُن کے اپنے اعمال میں پائی جاتی ہیں اور جہاں اسلام میں اس کے بڑے بڑے نقصانات اور مختلف اثرات مرتب ہوئے ، جس سے تاریخ اسلام کا دامن کا فی حد تک مٹیالا ہو گیا، تما محققین کا کہنا ہے کہ خلیفہ ثالث کا حکومتی معاملات میں غلط فیصلوں سے کام لینا اور حکومتی خاندانی رنگت سے رنگ دینا اور بیت المال میں اُن کی اور اُن کے گھر والوں کی حد سے زیادہ حصّہ خوری اور اُن کے رشتے واروں کا کمزورلوگوں پر حدد در جنگلم وجَار حیت کا روسیّہ ، میں ایک بہت بڑی عمومی نفرت اور کر اہت کا سب بنیں ۔

یبان تک که پھر چند سوافراد پر مشتل گروہ نے اُن کے گھر کا محاصرہ کرلیا اور پھر حملہ کر کے اُنہیں قتل کر ڈالا اور اسلام کی عظیم فوج نے جو کہ فاتح مصروا یران وروم تھی ،اس معاطے پر خاموش اختیار کر لی ، کیوں کہ وہ لوگ ان کے کا موں سے من خصے، یا پھر اُنہیں قتل کا مستحق جانتے تھے، گر اُن نے قتل کے بعد لوگ دوگر وہوں میں بٹ گئے، ایک گروہ (جو کہ شاید اکثریت میں تھا) اُن نے قتل پر راضی تھا یا کم از کم اُس پر خاموش تھا اور دوسرا گروہ وہ تھا جو اُنہیں مظلوم گھرا تا تھا، اس دوران منافقوں نے مسلمانوں کی صفوں میں تفرقہ ایجا دکرنے کے لیے اور خلافت کو جناب امیر المونین حضرت ملی ملیوں سے ہٹانے کے لیے کا م شروع کر دیا، جو کہ لوگوں کی اکثریت کے زدیک قابل اعتماد خصے اور خلیفہ ثالث نے قتل کے مسلمانوں کی منظوم تھر تا تھا، اس دوران منافقوں نی پہنچنے کے لیے ایک بہانے کر طور پر استعمال کرنے گے، بلکہ محاور اتی انداز میں کہا جا سکتا ہے، کہ خلیفہ ثالث کے پر ہن کو لوگوں کے بہ کا نے کا ایک مضبوط ساہی ، متعمال کرنے گے، بلکہ محاور اتی انداز میں کہا جا سکتا ہے، کہ خلیفہ ثالث کے پیر میں کو

ظاہر ہے کہ اصحاب امیر المونین کے درمیان دونوں گروہوں کے افراد موجود تھے۔ اگر چہ مورخین کی تصریحات کے مطابق دوسرا گروہ اقلیت میں تھا اور پیطبیعی امر ہے کہ خلیفہ نالٹ کے قتل کے بارے میں بیگروہ حضرت علی ملالا سے مکر ر طور پر استفسار کرتا، تو مولاً کوبھی مجبور اُان سوالات کے ڈھیر کو میٹنے کے لیے ایسا جواب دینا پڑا، جس سے تاریخی حقیقتوں سے بھی پر دہ اُٹھ جائے۔ مذکورہ خطبہ ایسے سوالات کا ظریف جواب ہے جس میں امام ؓ نے تاریخی حقائق سے پر دہ اُٹھا کر بہانے «لَوۡأَمَرۡتُبِهٖ،لَكُنۡتُقَاتِلًا،أَوۡنَهَيۡتُعَنَّهُ،لَكُنۡتُنَاصِرًٓا

" اگر میں نے اُس کے قُل کا حکم دیا ہوتا تو میں قاتل شار کیا جاتا (اور میں پیہ ہر گرنہیں چاہتا تھا کہ خلیفہ ثالث کا قاتل تھہ ایا جاؤں )اورا گر اُس کے قُل سے روکتا، تو اُس کا (اور اُس کی غلط حرکتوں کا) حامی شار کیا جاتا (جبکہ میں ہر گزید نہ چاہتا تھا کہ اُس کے غلط کا موں کا دفاع کروں )۔"

بعض دیگر نے بیکہا ہے کہ بیجملہ در حقیقت اس بات کو بیان کرر ہا ہے کہ میں نے ہر گرخلیفہ ثالث کے آل کا حکم ہیں دیا، اگر چہ میں اُسے اُس کی غلط حرکتوں کی بنا ہر پچھ سز اوک کا مستخق ضرور بچھتا تھا، اسی لیے آپؓ نے اُن برتر حالات کی صورت حال کو مزید نہ بگر نے کے لیے لوگوں کو خل اور غضہ نہ کرنے کی دعوت دی، مگر پھر بھی میں نے کو کی ایسا کا م ہر گرز نہ کیا جو صریحاً خلیفہ ثالث کی اور اُن کے غلط اعمال کی جمایت شار ہو، کیوں کہ جس طرح سے اُس کا خون بہانا معاشر ے کے لیے بچھن کی مشکلات کھڑی کر دیتا، اُسی طرح سے اس کی حمایت کرنایا اُس کے غلط اعمال کی حمایت کرنا بھی معاشر ے کے لیے مشکلات کا باعث بنتا۔

لہٰذامیں ہر گزان دونوں کاموں (یعنی اُس کے قُل کاحکم یا اُس کی حمایت ) کو قانونِ الٰہی کے تحت اپنے وظائف کے مطابق نہیں سجھتا تھا۔

بہر حال امام علی ملیلا نے اس گفتار کے ذریع سے، لوگوں کے اور اپنے نشکر کے درمیان پائے جانے والے ان دونوں گروہوں کے، خلیفہ ثالث کے قتل کے متعلق اختلافات کے حوالے سے وہ راہ اختیار کر لی، جواختلاف کوہوا دینے کا باعث نہ بنے۔اس کے بعد مزید دضاحت کے لیے امام اضافہ فرماتے ہیں: «غَيْرَأَنَّ مَنْ نَصَرَ لا يَسْتَطِيْعُ أَنْ يَقُوْلَ: خَنَلَهُ مَنْ أَنَاخَيْرُ مِنْهُ «

"سوائے اس کے کہ جس نے اُس کا ساتھ دیا ہے وہ یہٰ بیس کہ سکتا کہ، میں اُن لوگوں سے بہتر ہوں، جنہوں نے اُس کا ساتھ نہیں دیا۔"

«وَمَنْ خَذَلَكَ، لَا يَسْتَطِيْحُ أَنْ يَقُوْلَ: نَصَرَ لاَمَنْ هُوَ خَيْرٌ مِرْتِى » «اورجس نے اُسكاساتھ نہيں دياوہ ينہيں کہ سکتا کہ جس نے اُس کا ساتھ ديا ہے، وہ مجھ سے بہتر تھا۔" بيدونوں جملےايک ہى بات کى جانب متوجّہ کررہے ہيں کہ سب اس بات پر متفق تھے کہ اُن حالات ميں خليفہ ثالث حمايت کرنے والے لوگ، بُرے تھے، جب کہ جن لوگوں نے اُس کی حمايت نہيں کی وہ صحابہ کے بزرگوں ميں سے تھے جو کہ مہاجرين اورانصار، دونوں گروہوں ميں سے تھے۔

وضاحت اس طرح کی جاسکتی ہے کہ تاریخ کے مسلم قرائن سے پتا چلتا ہے کہ خلیفہ ثالث کے گھر پر حملے کے دقت اصحابِ رسول اللّٰدُاور مہاجرین وانصار کی تقریباً کثریت نے اُس کی حمایت سے دریغ کیا اور بے شک اگر وہ لوگ خلیفہ ثالث کے حامی ہوتے تو کسی کی جرائت نہ ہوتی کے مدینے میں دن دہاڑے کوئی ایسا کا م کرے اور اُس کی وجہ پیتھی کہ سب کے سب خلیفہ ثالث کے کا موں سے ناخوش تھے۔

اُس دور میں خلیفہ خالف کے حامی عام طور پر وہ افراد تھے جواسلامی معاشر نے کے طمرائے ہوئے لوگ شمار ہوتے ستھے، اور اُن کی خلیفہ خالف کی حمایت محض چند غیر شرعی اور ناجائز مفا دات کی بناء پرتھی ، جوانہیں اُن سے ملتے تھے، اس لیے یہ بات کافی داخلی صح کہ خلیفہ خالف کی حمایت کرنے والوں کا گروہ جو کہ گئے چئے مفاد پر ست افراد پر مشتمل تفاجیسے کہ مروان اور اُس جیسے دیگر افراد، وہ بھی ہر گز یہ کہنے کی جرات نہ کرتے ستھے کہ مہما جروں اور انصار کی کثیر تعداد پر مشتمل تفاجیسے کہ مروان اور بہتر ہیں اور یہ بات مسلم ہے کہ خلیفہ خالف کی جرات نہ کرتے ستھے کہ مہما جروں اور انصار کی کثیر تعداد پر مشتمل لوگوں سے ہم سے بہتر نہیں اور یہ بات مسلم ہے کہ خلیفہ خالف کی جرات نہ کرتے ستھے کہ مہما جروں اور انصار کی کثیر تعداد پر مشتمل لوگوں سے ہم اس جیسے دیگر افراد، وہ بھی ہر گز یہ کہنے کی جرات نہ کرتے ستھے کہ مہما جروں اور انصار کی کثیر تعداد پر مشتمل لوگوں سے ہم اور ہیں اور یہ بات مسلم ہے کہ خلیفہ خالف کی حمایت ترک کرنے والے لوگ بھی اُس کی حمایت کرنے والوں کوا ہے آپ افراد نہیں ہیں۔ یہ ایک نہا یہ العل ہے ہو کہ حمایت ترک کرنے والے لوگ بھی اُس کی حمایت کرنے والے ہر گز بہتریں ن افراد نہیں ہیں۔ یہ ایک نہا یہ الحی تھی ہوں اُن کی حمایت ترک کر کے مار کے میں ان کی ترین ہوں کے ہر نہوں اور ادر اور ہو کی جو اُس کی حمایت کرنے والے ہر گر نہتریں ن افراد نہیں ہیں۔ یہ ایک نہا یہ الحی تو بر ہو ہو کہ خلیفہ خالت کے اعمال سے پر دہ اُ ٹھا کہتی ہے اور یہ دوالے ہر گر نہج البلاغہ کے بعض شارحین <sup>[1]</sup> کہتے ہیں کہ امام علی ملایلا نے یہ جملے اُس شخص کے جواب میں ارشاد فرمائے تھے جس نے آپ کے حضور میں یہ سوال رکھا تھا:

" جنھوں نے خلیفہ ثالث کا ساتھ نہیں دیاوہ لوگ فننے کا باعث ہیں، کیوں کہ اگر بزرگ صحابہ اُس کی مدد کرنے کو کھڑے ہوجاتے تو اُمّت کا جاہل طبقہ ہر گز اُس کا خون بہانے کی جرات نہ کرتا، اور اگر وا تعابز رگ صحابہ اُسے واجب القتل "سبحصتے تصرف انہیں وضاحت کے ساتھ یہ مسئلہ بیان کردینا چا ہے تھا، تا کہ لوگوں کے درمیان سے شک وشبہات ختم ہوجاتے۔ حضرت امام علی ملایت سی سیت کے ساتھ یہ مسئلہ بیان کردینا چا ہے تھا، تا کہ لوگوں کے درمیان سے شک وشبہات ختم ہوجاتے۔ انداز میں بیان فر مایا۔ ہم حال مدیر تا واضح ہے کہ اگر امام علی ملایت اس معاطم میں خلیفہ خالت کی اس بات کا جواب ایک ظریف تو آپؓ اپناں فر مایا۔ ہم حال یہ چیز تو واضح ہے کہ اگر امام علی ملایت اس معاطم میں خلیفہ خالت کی جمایت کو گھڑ رہوئے انداز میں بیان فر مایا۔ ہم حال یہ چیز تو واضح ہے کہ اگر امام علی ملایت اس معاطم میں خلیفہ خالت کی جمایت کو گھڑ تو آپؓ اپناں موقف میں اکیلے نہ تھے، بلکہ تمام بڑے اصحاب رسولؓ کا موقف بھی یہی تھا، تو پھر صرف آپؓ پر ہی کی کوں کر

خطبے کے آخر میں مولائے کا ئنات ؓ ایک مختصر سے بیان کے ذیل میں خلیفہ ثالث کے قتل اور اُس کے عوامل و وجوہات پر دوشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں:

«وَأَنَاجَامِعٌ لَكُمُ أَمْرَهُ، اسْتَأْثَرَ عَلَى أَسَاءَ الْأَثَرَةَ، وَجَزِعْتُمُ فَأَسَأْتُمُ الْجَزَعَ»

" میں خلیفہ ثالث کے معاملے کوایک مختصر اور معنی خیز عبارت میں تمہارے لیے خلاصتًا بیان کرتا ہوں ، اُس نے ظلم کیے اور بہت زیادہ ظلم وستم ڈھائے اورتم لوگ اس پر ناراض ہو گئے اورتم نے اُس کاعمل اُس کے قول کے برعکس دیکھا اور حد سے گز رگئے۔"

«ۅؘيله حُكُمٌ وَاقِعٌ فِي الْمُسْتَأْثِرِ وَالْجَازِعِ.»

" خدا کا ظالموں اور افراط د تفریط کرنے والوں کے بارے میں ایک مخصوص فیصلہ ہے، جو کہ جاری ہوگا اور ( ان میں سے ہرایک اپنے اعمال کی ) سز ادنیا وآخرت میں ضرور پائے گا۔"

عرب کے معروف ادیوں میں سے ایک کا کہنا ہے کہ امام علی ملیلا کی عادت میتھی کہ اپنی جامع باتوں کو کم سے کم الفاظ اور زیادہ سے زیادہ معانی سے لبریز انداز میں ارشاد فرماتے بتھے، اور بیخصوصیت درحقیقت امام علی ملیلا کے کلام کی

🗓 شرح نهج البلاغه، ابنِ مَيثم ، جلد ۲ ، صفحه ۷۵ ـ

<sup>اتل</sup> «است آثر » کالفظ» اثر » کے ماد سے ہے، اور اس کا مطلب ہے، انحصار طلب کرنا اور قاموس میں اسے ظلم واستبداد کے معنی سے تفسیر کیا گیا ہے اور وہ بھی انحصار طلبی کے معنی میں بی آتا ہے، ایک ظالم حکومت ، ایک حکومت ہوتی ہے جس میں ایک شخص ہر چیز کواپنے انحصار میں لے لیتا ہے اور تمام لوگوں کواپنا نوکر اور غلام بتالیتا ہے۔ واضح اور منه بولتی خصوصیات میں سے ہے۔ آپؓ فرماتے ہیں کہ خلیفہ ثالث بھی غلطی اور خطا کا مرتکب ہوااورتم لوگ بھی، اُس نے ظلم وجوراور خود سرانہ حکومت کا راستہ اختیار کیا اور اپنے نالائق عزیز واقارب کو سلما نوں پر مسلط کردیا، اور بیت الممال کو اُن کے حوالے کر دیا اور وہ لوگ بیت الممال کولوٹنے میں مصروف ہو گئے، اور جب مسلما نوں کے اعتراضات چاروں طرف سے اُٹھنے لگہ نو اُس نے اُن آواز وں پر کان نہ دھر بے اور نیت تجالوگ ناراضی اور غطے کے ساتھ اُس پر حملہ آور ہو گئے، اور بڑرگ اصحاب بشمولیت مہاجرین وانصار نے اُس کی حمایت نہ کی اور اُسے تہا چھوڑ دیا۔

دوسری جانب مخالفوں اور حملہ آوروں نے بھی حد ہے گز رنے کا کام کیا اور بجائے اس کے کہ اُسے حکومت سے برطرف کردیتے اور معاملات کی باگ ڈوراُس کے ظالم ساتھیوں سے چھین لیتے ، اُسے قتل کرنے کا قدم اُٹھالیا، اور پھراییا فتنہ رونما ہواجس نے برسوں تک تاریخ اسلام کواپنی لپدیٹ میں لے لیا اور منافقین ، حکومت کے حصول کالالچ رکھنے والوں کوخلیف ثالث کے انتقام کے بہانے سے بہت سے خون بہانے کا موقع مل گیا، اس بناء پر دونوں گروہوں نے افراط کا راستداختیار کیا اور اس بناء پر خدا اُن میں سے ہرایک کو اُن کے اعمال کے مطابق پا داش دے گا۔ حکومت کے سول کالالچ رکھنے والوں کوخلیفہ بارے میں بہت ہی باتیں کی گئی ہیں گر مولاعلی کے اس کلام نے اسینا اختصار کی نفاست کے ساتھ جادلا نہ فیصلے کیے۔

یہ بی بھی استفادہ ہوتا ہے کہ انسان جب اجتماعی غیر منصفانہ حرکتیں دیکھے توعمل ضرور دکھائے مگر حد سے نہیں گزرنا چاہیے، کیوں کہ بیخود ایک نٹی غیر منصفانہ حرکت اور ایک نئے فتنے کی جڑین جاتی ہے جو کہ پورے معاشرے کو گھیرے میں لے لیتی ہے، اور یوں لوگ ایک بھنور سے نکل کر دوسر ے بھنور میں پھنس جاتے ہیں اور ایک کھڈے سے نکل کر ایک کنو کمیں میں گرجاتے ہیں، ان جیسے حالات میں اپنے جذبات اور اپنے فیصلوں پر مسلط رہنا چاہیے اور تد ہیر کے ساتھ چلنا چاہیے تاکہ ایک بیماری کا علاج، دوسری بیماریوں کا باعث نہ بن جائے، مگر افسوس اس بات کا ہے کہ تاتی ہے کہ ہمیشہ سے ہی سے افر افراط و تفریط چلتی چلی آرہی ہے۔

اس جملے پرتوجہ لازم ہے کہ جَزّ ع کے لفظ کی تعبیر دراصل شدید غم وغصّے سے کی جاتی ہے، ایساغم واندوہ جوانسان کو کاموں سے روک لیتا ہے، یہاں پر مقصد میہ ہے کہ لوگ خلیفہ ثالث اور اُس کے ساتھیوں کے غلط رویّوں سے تنگ آکر اس قدر ناراض ہو گئے تھے کہ انھوں نے اُس کا بدلہ اور ردّعمل ایساد کھایا کہ صدیوں تک تاریخ اسلام میں اس کے بُرے اثرات قائم رہیں گے۔

ايك نكته

خليفة نالث كايرآ شوب دور

ب منک خلافت خلیفہ ثالث کا دور، خاص طور پر اُس کے آخری برسوں کا دورانیہ، اسلام کی پہلی صدی میں سب سے طوفانی اور پُراَ شوب ترین ادوار میں سے ہے، جن کے بارے میں مور خلین نے بڑے پیانے پر بحث کی ہے، بعض کے مطابق خلیفہ ثالث کے بارے میں صحیح ترین اخبار وہ خبریں ہیں، جوطبری نے اپنی تاریخ میں ذکر کی ہیں، اُس کے مطالب کا خلاصہ پچھ یوں ہے، خلیفہ ثالث نے وہ کا مانجام دیے جواسلام میں اُس سے پہلے بھی نہ ہوئے شے اور بی مسلمانوں کے غیظ و خلاصہ پچھ یوں ہے، خلیفہ ثالث نے وہ کا مانجام دیے جواسلام میں اُس سے پہلے بھی نہ ہوئے شے اور بی مسلمانوں کے غیظ و خلاصہ پچھ یوں ہے، خلیفہ ثالث نے دوہ کا مانجام دیے جواسلام میں اُس سے پہلے بھی نہ ہوئے سے اور میں ملانوں کے غیظ و خوضب کا باعث بے ۔ ان میں سے پچھ کا من جملہ سے شیخ : مسلمانوں کی حکومت کے اہم کا موں اور ذی حدار یوں کو ناہل اور فاسق و بے دین افراد کے سپر دکر دینا اور غنائم کو اُن کے حوالے کر دینا اور ابوذر '' ممار اور عبر اللہ ابن شخصیات پرظلم وستم ڈھانا دفیرہ، اُس نے ولید ابنی عقبہ کو والی کو فہ بنا دیا جو کہ شراب پیتا تھا اور مستی کی حالت میں لوگوں کے درمیان آجاتا تھا اور اُس نے دہ دو ہو ایم کی کر وہ نے خلیفہ ثالث کے سامی میں ایس کے شوت اور کو ہوت کے اور اور اُس کو معز دول کرنے کے بعد سعید ابنی عاص کو مقرر کر دیا جو کہ شراب پیتا تھا اور مستی کی حالت میں لوگوں کے اور اُس کو معز دول کرنے کے بعد سعید ابنی عاص کو مقرر کر دیا جو کہ خلوا افر دول سے معان سے تھا، سعید نے اپنی نارو اور کا ہیں کہ کی کر کے غیظ و خصب کو اُبھار ااور لوگ اُس کی خالفت کے لیے کھڑ ہے ہو گھ خلو اور کے میں اور کی ہوں ہے ہو کہ خلوں ہو گئے ۔

پھر خلیفہ ثالث نے بجائے اس کے کہ فتنے کی آگ کو بجھائے ، بیت کم صادر کر دیا کہ مخالفین کے پیشواؤں کو شام کی طرف جلاوطن کر دیا جائے ، وہ لوگ شام میں امیر شام کے خلاف احتجاج کرنے لگے، تو خلیفہ ثالث نے مجبور ہو کر انہیں کو کی جانب سے واپس بلا یا اور پھر انہیں حمص کی جانب جلا وطن کر دیا ، نہ صرف کو فے میں بلکہ دیگر علاقوں میں بھی اختلافات پروان چڑ سے لگے، بالآخر اصحاب رسالت ماب میں سے پچھا فرا دیاں کر پچھا ہم شکایات ، عامرا بن قیس کے ذریع سے خلیفہ ثالث تک پہنچا نمیں ، عامر ایک پاک طینت اور خدا شاں شخص تھا، مگر خلیفہ ثالث نے بجائے اس کے کہ ذریع سے شکر بیا داکرے، اُن کے بیسج ہوئے پیغام رسال کو ایک نہایت تو ہین آمیز جواب دے کر واپس بھیج دیا۔

مدینے کے حالات روز بروز بدتر ہوتے چلے جار ہے تھے اور تنقید کی صدائیں بلندتر ہوتی جارہی تھیں۔خلیفہ ثالث مجبور ہو گیا کہ سعید ابن عاص اور امیر شام ابن ابو سفیان اور عمر و عاص کو مشورے کے لیے نبلائے اور اُن سے تبادلۂ خیال کرے۔بعض نے کہا کہ بہتر سے ہوگا کہ تم لوگوں کو جہاد میں مصروف کر دوتا کہ وہ لوگ ان مسائل کو بھول جائیں اور اُن کا دھیان بٹ جائے ، مگر سعید ابن عاص نے اُسے مخالفین کے پیشواؤں سے انتقام لینے پراُ کسایا اور کہنے لگا کہ:" اگران کے رہبروں کوان سے چھین لو، تو بیلوگ منفرق ہوجا نمیں گے، آہستہ آہستہ لوگ خلیفہ ثالث کی نسبت زیادہ سے زیادہ مخالف ہوتے چلے گئے اور کہنے لگے کہتم نے بنی اُمتیہ کو ہمارے سر پہ سوار کردیا، یا تو عدل وانصاف سے کام لو پھر خلافت سے کنارہ کشی اختیار کرلو۔

خلیفہ ثالث نے جو کسی مضبوط اور پختہ فیصلہ کی قدرت سے محروم ہو چکے تھے،اپنے مشیروں سے (جوسب بنی امیہ سے تھے) مشورہ کیا اور ان سے کہا کہ وہ لوگوں کو جہاد پر آمادہ کریں کیکن معاملات اس حد تک بگڑ چکے تھے کہ بید تد بیر بھی کا م نہ آسکی ۔

آخرکار ۵ ماره میں تمام اہم اسلامی شہروں میں رہنے والے مخالفین نے ایک دوسرے سے خط و کتابت کی اور پاہم اس بات کا پختہ عزم کرلیا کہ خلیفہ ثالث اور ان کے مقرر کردہ عمال کو طاقت کے ذریعے معزول کر دیا جائے ۔اس باہمی مشادرت کے میتیج میں ایک گردہ مصر سے دوسرا کوفیہ سے ادرایک بڑا گردہ بصرے سے بیخنوان زیارت خانۂ کعبدروانیہ ہواادر مدینے پینچ گیااوراہل مدینہ کواپنے پختدارادے سے آگاہ کردیا، مدینے کے مہاجرین وانصار جوخودان کے غلط اعمال کی وجہ سےخلیفیہ ثالث سے ناراض تھے،ان کی حمایت میں کھڑ نے نہیں ہوئے اورخلیفیہ ثالث کےخالفین یا آسانی مدینے میں داخل ہو گئے اورانہوں نے خلیفہ ثالث کے گھر کا محاصرہ کرلیا ،لیکن ان کے باہرآنے جانے پر کوئی بابندی نہیں لگائی گئی۔خلیفۂ ثالث اس عوامی جوم سے سخت وحشت ز دہ اور پریشان ہو کر حضرت علی ملاطقہ کے پاس آئے اور ان سے درخواست کی کہ وہ ان مخالفین سے گفت دشنید کریں اورانہیں معز ولی خلیفہ کےاراد ہے سے ماز رکھیں ۔امامؓ نے یو چھا: «میں کس نثر ط پرانہیں راضی کروں؟" خليفة ثالث في جواب ديا: "اس شرط پر کہ آج کے بعد میں تمام کام آپ کے مشورے سے کروں گا۔" امام في فرمايا: " میں نے پہلے بھی کئی مرتبہ تمہیں مشورے دیے ہیں اورنصیحت کی ہےاورتم نے میرے مشورہ برعمل کرنے کا دعدہ بھی کیا مگر بھی اسے ایفانہیں کیا بلکہ مروان ،امیر شام اوران جیسے دوسر بےلوگوں کی باتوں پڑمل کرتے رہے۔" ہبر حال امامؓ نے ان کی عرضداشت قبول کر لی اورخلیفۂ ثالث کے خالفین کے م وغصے کودیانے کے لیے مہاجرین اورانصار کے پچھافراد کے ہمراہ، مخالفوں خصوصاً مصریوں سے جنہیں سب سے زیادہ شکایات تھیں ،گفت وشنید کے لیے

طلب کی خلیفہ ثالث نے اس بات سےا نکار کیا کہ انہوں نے اپیا کوئی خط ککھا ہے۔ کچھ لوگوں نے کہا کہ بیدخط مروان نے تحریر کیاہے۔مصریوں نے کہا: " کیا مروان اتناطاقتور ہو گیا ہے کہ نہ صرف ایساحکم لکھ سکے، بلکہ اس پر مہر خلافت بھی لگائے اور خلیفۂ ثالث کے غلام کو بیت المال کے اونٹ پر مصر بھیج سکے۔ "خلیفہ ثالث نے ان تمام معاملات سے لاعلمی کا اظہار کیا۔ اس گفتگو کے دوران خلیفہ ثالث کی ہربات سے لاعلمی کے اظہار پرلوگوں نے برہم ہوکر کہا: " اگرتم سچ بول رہے ہوتو اس خلافت کے لائق نہیں ہو، کیوں کہتمہارے او پر دوسر بےلوگ مسلط ہیں اور اگر جھوٹ بول رہے ہوتو بھی مسلمانوں پرخلافت کے حقد ارنہیں ہو۔اس لیے ہرصورت میں تمہیں خلافت سے کنارہ کشی اختیار کرنا ہوگی۔ تم نے کئی بارتوبہ کی اور ہر بار پھر گئے،اب یا توتم خلافت سے علیحدہ ہوجا ؤ، ورنہ یا تو ہم تمہیں قتل کردیں گے یاخودراہ خدامیں ا شهيد ہوجاؤگے۔" خليفير ثالث نے جواب ديا: " اگر میں قتل ہوجاؤں تو میر بے لیے اس سے بہتر ہوگا کہ میں خلافت چھوڑ دوں۔" اس کے بعدروز بہروز حالات خلیفہ ثالث کے خلاف ہوتے چلے گئے۔ امامؓ نے ایک مرتبہ پھر خلیفہ ثالث سے تقاضا کیا کہ لوگوں کے مسائل کے جل کے لیے کوئی وقت معین کیا جائے تا کہ ان کی شکایات دور ہو سکیں۔انہوں نے اس کے لیے تین روز کی مہلت طلب کی کیکن درحقیقت وہ پوشیرہ طور پر مخالفوں سے جنگ کے لیے وسائل انکٹھے کرر ہے تھے۔ تین دن گز ر گئے اورکوئی پیشرفت نہیں ہوئی۔کہا جاتا ہے کہ خلیفہ ثالث نے امیر شام کو خط بھیجا تھا کہ وہ فوری طور پر ان کی مدد کے لیے شکر لے کرمدینہ پنج جائے لیکن وہاں سے کوئی شکر مدد کے لیے ہیں آیا۔ آخر کارغم وغصے سے بھرے ہوئے مخالفین جو بار بارخلیفہ ثالث کی عہد شکنیوں کود کپھ چکے تھے، ان کی طرف سے کسی مثبت اقدام سے مایوں ہو گئے۔اس ناامیدی کی وجہ سے ایک بڑے گروہ نے ان کے گھر پرحملہ کردیا۔خلیفہ ثالث کے حامیوں اوران کے خالفین کے درمیان شدید خوں ریزی ہوئی جس میں دونوں اطراف کے کافی افراد ہلاک ہو گئے ، بالآ خرحملہ آ ورگھر میں داخل ہو گئے اورانہوں نے خلیفۂ ثالث کول کردیا۔ 🔟

<sup>🗓</sup> تاریخ طبری،جلد ۳، صفحہ ۲۰ ۳۱ دراس کے بعد، ۳۳ د کے حوادث۔

اكتيبوالخطيه

«لَهَّا أَنْفَنَ عَبْنَ اللَّهِ بْنَ عَبَّاسٍ إِلَى الزُّبَيْرِ يَسْتَفِينَ مَا يَ الْحَاعَتِهِ قَبْلَ حَرَّبِ الْجَمَلِ»<sup>[1]</sup> يَكْرُ ادرحقيقت خطبنبيں ہے بلکه اُس کلام کا حصہ ہے جومولاعلیؓ نے ابن عباس ؓ کو جنگ جمل میں ، آغا نے جنگ سے قبل اُنہیں زبیر کی جانب بھیجتے ہوئے ارشاد فرمایا تھا ، حضرتؓ نے ان کلماتِ مبارکہ کے ذریعے سے زبیر کواپنی اطاعت ک دعوت دی اور جیسا کہ آگ آئے گایہ بات زبیر پر اُنڑ کرگٹی اور اُس نے جنگ سے کنارہ کشی کرلی:

لَا تَلْقَيَنَّ طَلْحَةً فَإِنَّكَ إِنْ تَلْقَهُ تَجِدُهُ كَالشَّوْرِ عَاقِصًا قَرْنَهُ يَرُ كَبُ الصَّعْبَ وَ يَقُولُ هُوَ النَّلُوُلُ وَلَكِنِ الْقَ الزَّبَيْرَ فَإِنَّهُ ٱلْيَنْ عَرِيكَةً فَقُلُ لَهُ يَقُولُ لَكَ ابْنُ خَالِكَ عَرَفْتَنِي بِالْحِجَازِ وَ ٱنْكَرْ تَنِي بِالْعِرَاقِ فَمَا عَمَا مِتَابَدَا.

" طلحہ سے ملاقات مت کرنا کہ اگرتم اُس سے روبر وہو گئے تو اُسے گویا کسی ایسی گائے کی مانند پاؤ گے جس کے سینگ اُس کے کانوں کے اطراف میں گھو ہے ہوئے ہیں، (وہ ایک سرکش اور خود سر شخص ہے) وہ ایک سرکش (ہوا وہوں) سواری پر سوار ہے اور کہتا ہے کہ (میر بے پاس ایک اچھی سواری ہے)، وہ اپنی ہوا پر تی کی وجہ سے حق بات کو سننے کے لیے تیار ہی نہیں ہے،لیکن زبیر سے ملو، کیوں کہ اُس کے پاس زم گو شہ ہے اور وہ حق کو قبول کرنے کی زیادہ آمادگی رکھتا ہے اور اُس

<sup>[1]</sup> مصادر زنج البلاغہ (جلدا، صفحہ ۱۱ ۳) کے بقول، دانشوروں کے ایک گروہ نے جوسیّدرضیؓ سے پہلے کے تھے، انھوں نے امامؓ سے اس کلام کوفق کیا ہے، من جملہ زیر ابن بکارنے (ابن ابی الحدید اور جادظ وغیرہ نے فقل کے مطابق) اور ابن قتیبہ نے عیون الاخبار میں اور ابن عبدر تبہ نے "عقد الفرید" میں نقل کیا ہے اور تبجب خیز بات تو ہیہ ہے کہ ابن خلکان (جو کہ نج البلاغہ کی مخالفت کا پر چم لہرا تا ہے) نے بھی اس کلام کو «وفیاتُ الاعیان" میں نقل کیا ہے کہ اور نمی سو ہونے کی گواہی بھی دی ہے۔ سے کہو کہتم ہارے ماموں زاد بھائی (حضرت علی ملائظ) نے کہا کہتم نے حجاز میں تو مجھے پیچان لیا مگر عراق میں مجھے پیچانے سے ہی انکار کردیا؟ کیا ہوا کہتم اپنے وعدے سے پلٹ گئے اور کس بات نے تہمیں اُس سے منحرف کردیا جوتم میرے بارے میں جانتے تھے؟"

شرح وتفسير

خطاکاروں کی نجات کے لیے کوشش

ہم بیجانتے ہیں کہ جنگ جمل وہ پہلی جنگ ہے جو حضرت امیر المونیین پرزبرد تق مسلط کی گئی، پچھ خلیفہ نالث کے مخالفوں اور طرفداروں نے مل کر حضرت عائشہ زوجہ نبی گواپنے ساتھ کرلیا اور جوعہد انہوں نے حضرت علی ملایلا سے کیا ہواتھا، وہ تو ڑ دیا اور حکومت کے حصول کے لیے جنگ جمل کی آگ بھڑکا دی۔

بالآخرانہیں شکست کھانی پڑی اور بکھر گئے اور اصلی آگ بھڑ کانے والے، یعنی طلحہ وزبیر مارے گئے، تمام تر تاریخی قرینوں سے یہی پتا چلتا ہے کہ نہ صرف جنگ جمل، بلکہ جنگ صفین اور جنگ نہر وان میں بھی حضرت علیٰ کی آخری حد تک کوشش ہیہی تقلی کہ سلمانوں کے درمیان آپس میں کوئی جھگڑ انہ ہو، اور کسی بھی قیمت پر جنگ کی آگ بجھ جائے۔

او پر ے جملوں سے بیہ پتا چلتا ہے کہ حضرت اما معلی ملیس نے جنگ کے شروع ہونے سے قبل ابن عباس کی معرفت زُبیر کوایک پیغام بھجوایا تھا جو کہ جنگ جمل کے دوسر داروں میں سے ایک تھا اور حضرت علی ملیس کا بید کلام اُس پر موثر ثابت ہوا اور وہ جنگ سے کنارہ کش ہو گیا، اگر چہ وہ بھرے کے بیابانوں میں سے ایک بیابان میں ابن جرموزنا می ایک شخص کے ہاتھوں مارا گیا، اس کلام کے آغاز میں حصرت علی ملیس، ابن عباس کی جانب رُخ کر کے فرمار ہے ہیں: «لَا تَلْقَيَنَّ طَلْحَة، فَإِنَّ تَلْقَهُ تَجِدُهُ كَالتَّوْدِ حَاقِحَ اللَّ قَدْ نَهُ» «طلح سے ملاقات مت کرنا، کہ اگرتم اُس سے روبر وہ ہو نے تو اُسے سی ایس گا کے مانند پاؤ گر جس کے کانوں

کے گرداُس کے سینگ بیچ کھائے ہوئے ہوں (وہ ایک سرکش اور سر پھر اُنتخص ہے)۔" «یَرْ کَبُ الصَّعْبَ وَ یَقُوۡلُ : هُوَ النَّلُوۡلُ، «وہ ایسا څُض ہے جو ہواو ہوں کی سرکش سواری پر سوار ہے اور کہتا ہے کہ میری سواری ایک بہت اچھارا ہوار ہے۔"جی

<sup>🗓 «</sup>عاقِص» کالفظ عقص کے ماد ؓ بے سے اور سینگ کی اپنے آپ میں پیچید گی کے معنی میں آیا ہے۔

طلحہ کوالی کائے سے تشبید یناجس کے سینگ اُس کے کانوں پر مڑے ہوئے ہوں، گویا اس بات کا اشارہ فرمادیا کہ وہ سرکش شخص ہے یا دوسر لے لفظوں میں یہ کہا جائے کہ وہ جن کو قبول کرنے اور سُننے کے لیے کان ہی نہیں رکھتا۔ در حقیقت حضرت اما معلی ملیلا نے اس جملے سے طلحہ کے بارے میں ایک دقیق اور گہر کی شناخت رکھنے کا اعلان فرمایا اور اُس کے دل ود ماغ میں حق بات کے نفوذ کے عدم امکان کا اظہار فرمایا کہ وہ ہر گزشکے یا جنگ سے کنارہ کشی کے لیے راضی نہیں ہوگا، مگر آپٹ زبیر سے اُمیدر کھتے تھے اور بعد کے حوادث سے بیہ پتا چلتا ہے کہ آپ کی امید اس کی نسبت غلط نہ تھی فرماتے ہیں: «وَلكِنِ الْقَالزُّبَيْرَ! فَإِنَّهُ أَلَيَنُ عَرِيْكَةً " «لیکن زبیر سے ملو، کیوں کہ وہ نرم گوشہ رکھتا ہے (اور حق کوقبول کر سکتا ہے )» « أَل يَنْ عَدِيكَةً » كَتْعبير كامقصد، اس بات كود يكيت ہوئے كہ « عَدِيكَةً »كالفظ طبيعت اور مزاج كے معنى ركھتا ہےاور" أَلَيْنُ » كامطلب ہےزيادہ نرم، ۔ بيا شارہ ہے كہ فق كى بات كومانے كے ليےا چھےكان ركھتا ہے، يعنى ان باتوں ير کان دھرتا ہےاور حقیقت کوشلیم کرنے کاماڈ دائس میں پایا جاتا ہے، خاص طور پر جو باتیں اُس نے رسول خداً سے سی تقییں ، اُن یرا چھارڈعمل دکھا یا جبکہ اُس کے برعکس طلحہا یک خود سراور سرکش مزاج کا حامل تھااور حت جاہ ومقام نے اُس کے کانوں اور آنکھوں کو بند کردیا تھا۔اسی لیے تاریخ نویسوں نے لکھا ہے کہ جب زمیر بھیرہ میں داخل ہوااور بہ مجھ گیا کہ تمار گشکرعلی میں 🕬 میں ہےاوراُ سے رسول اللہ کی وہ جدیث یا دآگئی کہ جوآ پؓ نے عمار ؓ کے بارے میں فرمائی تھی : وَيُحَكَيَا بْنَسْمَيَّةَ! تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ » "اے عمار "تہہیں باغیوں کا گرو قتل کرے گا۔" اس کے بعد وہ شدید دحشت اور خوف کا شکار ہو گیا کہ عمار ''کہیں میدان جمل میں شہید نہ ہوجا عیں اور زبیر باغی گروہ میں شارہوجائے۔ سر حال مولاعلی <sup>علایت</sup>ا نے ابن عباس سے فر مایا:

ہاں! ہوں برستی نے اُس کی آنکھوں کو تن بینی کے معاملے میں اندھااور کا نوں کو حقائق کے سننے سے بہر ہ کردیا ہے۔

<sup>[1]</sup> "عربیکة "دراصل"عرک" کے مادّ سے ہے اور اس کا مطلب ہے کسی چیز کو ملّوں سے مارنا اور میدان جنگ میں لوگ ایک دوسر سے پر ہر طرح سے حملہ آورہوتے ہیں اس لیے اُسے" معرکہ" کہا جاتا ہے۔"عرکة "کالفظ جمیہ اور انسان کے فنس کے معنی میں آیا ہے جو کہ نغیرات اورتحولات کا مرکز ہوتا ہے۔ <sup>[1]</sup>وقعة صفین ،ص۲۲۱ «فَقُلُ لَهُ يَقُوُلُ لَكَ ابْنُ حَالِكَ عَرَفْتَنِى بَالْحِجَاذِ وَ أَنْكَرْ تَنِي بِالْعِرَاقِ فَهَمَا عَمَا مِحَابَى المَّابَى » «جبتم زبیر سے ملاقات کروتو اُ سے کہنا کہ مولاعلیؓ نے فرمایا ہے کہتم نے تجازمیں مجھے پہچپان لیاتھا، مگر عراق میں مجھے پہچپانے سے ہی انکار کردیا! ۔۔۔کیا ہوا کہتم اپنے عہد و پیان سے پھر گئے؟ اورکس چیز نے تہمیں اُس سے مخرف کردیا، جوتم میر بے بارے میں جانتے تھے؟"

یہ جملے مولاعلی ملیلا کے نہایت درخشاں ماضی کے ترجمان ہیں، کہ عصر پیغمبراوراُس کے بعد بھی سب کے سب اُن کی اچھا ئیوں اور خصوصیات سے آگاہ تھے اور زبیر بھی جو کہ اصحاب پیغمبر میں سے تھا، بخو بی اُن کے ماضی سے آگاہ تھا، خاص طور پر ایک روایت میں آیا ہے کہ جنگ جمل کے دن زبیر مولاعلی ملیلا کے مقابلے پر میدان میں آگیا، حضرت عا نشہ چلا نمیں کہ "ارے زبیر کی خبر لو! تو آپ سے کہا گیا کہ اُسے کسی بات کا خطرہ نہیں، کیونکہ حضرت علی ملیلان نے زرہ نہیں پہنی ہوئی اور زبیر نے زرہ پہنی ہوئی ہے۔"

مذکور ہجملہ ممکن ہے اس طرح کے مسائل کی طرف بھی اشارہ ہوسکتا ہے، بینکتہ بھی قابل تو جہ ہے کہ زبیر بھی اُن لوگوں میں سے تھا جومولاعلی ملایت سے عشق کرتے خصا ورحتیٰ کہ سقیفہ کے معاملے میں مولاعلی ملایت کے دفاع میں کھڑا ہوا اورتلوار بھی نکال لی، مگر اُس کے مخالفین کھڑے ہوئے اور اُس کی تلوار تو ڑ دی اور خلیفۂ ثانی کے چھے افراد کی شور کی میں بھی زبیر مولاعلی ملایت کوہی رائے (ووٹ) دیا۔

🗓 شرح نبح البلاغه، ابن ابی الحدید، جلد ۲، صفحه ۱۷۷

بہر حال ان مختصر اور دل ہلا دینے والے جملوں نے زبیر کی روح میں اثر دکھایا اور پھر وہ روز بروز اپنی اُس راہ پر شک وتر دید کا شکار ہوتا جاتا تھا، جو اُس نے چنی تھی اور بالآخر وہ لشکر جمل سے جدا ہو گیا اور اپنے الگ راستے پرچل پڑا اور بیابانوں کا راستہ اختیار کیا، اگر چہ بعد میں ایک ظالم (ابنِ جرموز) کے ہاتھوں مارا گیا اور اتنی فرصت نہ پا سکا، کہ اپنی خطا کی تلافی کر سکے۔

« اِبْن خَالِكَ» كَتعبير، ايك محبت بحرى تعبير ہے جو كہ جذبات اور محبتوں كو اُبحار نے كے ليے حضرت على ملايتان نے استعال فرمائى، يتعبير دراصل اس ليے بھى تھى كہ زبير « صَفِيتَه »كابيٹا تھا جو حضرت ابوطالب ملايتا، كى بہن تھيں، لہذا زبير حضرت على ملايتا، كا پھو پھى زاد بھائى اور حضرت على ملايتا، اُس كے ماموں زاد بھائى شار ہوتے تھے۔

یہ چھوٹا ساجملہ درحقیقت اُن تمام مطالب کی جانب اشارہ تھا جورسول اللہ ؓ نے ساری زندگی میں مولاعلی ملیلا کے بارے میں ارشاد فرمائے تھے، مگر جاہ طلی (جو کہ جنگ جمل کی اصل وجہتھی) نے کسی حجاب کی مانندان حقائق کوز ہیر سے چھپا ئے رکھا تھااور حضرت علی ملیلا نے اس مختصراور معنی خیز جملے سے اُس حجاب کواُلٹ کرز ہیر کو ہیدار کردیا۔ مرحوم سیّدرخی ؓ اُس خطبے کے ذمل میں کہتے ہیں:

«مولاعلى اللله وهسب سي بهل مستى بين جن سي يتسبين جمله «فَهمَا عَدَا هِتَا بَدَا ؟» سنا كَيا ہے۔ "

یہ ایک چھوٹا سامگرلطیف، دلچیپ اور معنی خیز جملہ ہے اور اس سے مقصود یہ ہے کہ آخرکون تی چیز اس بات کا سبب بنی کہتم اُس حقیقت کو جوتم پر آشکار ہوئی تھی، بھلا بیٹھے اور چشم بصیرت کو حقیقت ووا قعات کے مقابل بند کر دیا اور جانتے ہو جھتے راوحن سے منہ موڑ لیا اور باطل کی راہ پر چل پڑے۔ <sup>11</sup> اس جملے کا اختصار، خوبصورتی اور معنی خیز ی اس حد تک ہے کہ آخ ادبیات عرب میں ایک ضرب اکمثل کی تی حیثیت رکھتا ہے۔

## چندنکات

ا۔مولاً کے پیغام پرز بیر کا رَدَّعمل بعض روایات میں آیاہے کہ ابن عباس ؓ کہتے ہیں:

<sup>[1]</sup> « عدا » کالفظلوٹانے اور منصرف کرنے کے معنی میں آتا ہے اور اس کا فاعل پوشیدہ ضمیر ہے جو « مَماً » کی طرف لوٹ رہی ہے اور «جِمَّاً» میں «مِنْ » ایک قو می احمال کے مطابق « حَنْ میں استعال ہوا ہے، اور «بَدَدَا »کالفظ «بَدو» کے مادّے سے ہے جس کے معنی ظاہر ہونے کے ہیں۔ "جب میں نے مولاً کے پیغام کوز بیر تک پہنچایا تو اُس نے جواب دیا کہ ملی ملالا سے کہو «اِنی آلوِیْلُ مَا تُوِیْلُ» «میں بھی وہی راہ اختیار کرنے کے حق میں ہوں جس کوتم چاہتے ہو۔" <sup>[[]</sup> (اس کا مقصد بیرتھا کہ تم حکومت کے حصول کے لیے تک ودوکرر ہے ہو، میں بھی کیوں نہ کروں؟ گویا جاہ طبلی نے اِس حد تک اُس کے دل ود ماغ کواند ھا کردیا تھا کہ وہ سیمچھ مبیٹھا تھا کہ ملی جاہ د منصب کے حصول کے لیے قیام کیے ہوئے ہیں )

ابنِ عباس ؓ کہتے ہیں کہ میں ،مولاعلی ملائلہ کی خدمت میں حاضر ہوااور ساری داستان اُن کے حضور سنا دی۔ مگر جیسا کہاو پراشارہ کیا گیا، زبیر اپنے ضمیر کے ذباؤ کے آ گے تھہر نہ سکااور بالآخراُ س کی آنکھوں سے پر دے ہٹ گئے اوراُ س حقائق پرغور کیا، جنگ سے کنارہ کش ہو گیا،اگر چہ جب تک بہت دیر ہوچکی ہوگی۔

۲ \_طلحہوز بیر کی زندگی کاخلاصہ

المصادر نتج البلاغه، جلدا، ص١١ ٣
المحادر نتج البلاغه، جلدا، ص١١ ٣
المنافر المنفور، جلد ۵ صفحه ٢

جاتا ہے کہ طلحہ تھاجس نے کہاتھا، اگر میں رسولؓ کے بعد زندہ رہاتو میں رسولؓ کی زوجہ عائشہ سے زکاح کرلوں گا۔ اسی موقع پر آیئر تحریم یعنی رسول اکرمؓ کی از واج سے آپؓ کی وفات کے بعد زکاح کی حرمت کے لیے نازل ہوئی۔ ﷺ عمر کی شور کی کے قص میں ہم پڑ ھتے ہیں کہ اُس نے طلحہ کی طرف رُخ کیا اور کہا: میں بولوں یا نہ بُولوں؟ طلحہ نے کہا: بولو، تم ہر گز کوئی اچھی باتے نہیں کرو گے حفلیفہ ثانی نے کہا، رسول اللہؓ دنیا سے چلے گئے جبکہ وہ تمہارے اُس جلے پر سخت غضبنا ک تھے، جوتم نے آیت تجاب بے نزول کے وفت کہ تھے (وہ مذکورہ جملے جو طلحہ کی زبان سے نطلے تھے)۔ ﷺ ہر حال وہ اُن لوگوں میں سے تھا جو شدت

اُس نے خلیفہ ثالث کے خلاف بھی آ گ کو بھڑکانے کا کا م کیا، اسی دلیل کے تحت مروان نے اُسے خلیفہ ثالث کے قاتلوں میں سے جانا اور جنگ جمل میں جبکہ دونوں عاکثہ کے لشکر میں ہی تصر مروان نے طلحہ کا نشانہ لیا اور ایک تیر سے اُسے مجروح کر دیا اور پھراُ س کے بعد وہ مرگیا۔ مروان نے کہا: میں نے خلیفہ ثالث کے خون کا انتقام طلحہ سے لیا۔ یہی جاہ طلی مجروح کر دیا اور پھراُ س کے بعد وہ مرگیا۔ مروان نے کہا: میں نے خلیفہ ثالث کے خون کا انتقام طلحہ سے لیا۔ یہی جاہ طلی میں جبکہ دونوں عاکثہ کے لشکر میں ہی تصر مروان نے طلحہ کا نشانہ لیا اور ایک تیر سے اُسے مجروح کر دیا اور پھراُ س کے بعد وہ مرگیا۔ مروان نے کہا: میں نے خلیفہ ثالث کے خون کا انتقام طلحہ سے لیا۔ یہی جاہ طلی اس بی کا سب بنی کہ دوہ اُمیر المونین کے خلاف جنگ کی آ گ کو بھڑکا تے ، جنگ جمل چھیڑ نے اور اس کے باعث مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد کے خون بہانے کا بہا نہ مل جائے۔ اور بالاً خراب بند کی میں پہنچ سکا، جو کہ مقام خلافت کا حصول تھا اور کی ایک بڑی تعداد کے خون بہانے کا بہا نہ مل جائے۔ اور بالاً خراب نہ بدین پہلی کہم نے بعد مندی میں اور کی ایک بڑی تعداد کے خون بہانے کا بہا نہ مل جائے۔ اور بالاً خراب بند فریل کے تعدی مروان کے باعث مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد کے خون بہانے کا بہا نہ مل جائے۔ اور بالاً خراب بند کی تھی کہ ہے کہ میں اور میں بندی ہے میں میں میں مارا گیا۔ بعض نے تو یہ بھی کہا ہے کہ اُمیر المونین حضرت علی سیا ہوں کے خلیفہ میں بی خلی کہم نے بتایا جنگ جمل میں مارا گیا۔ بعض نے تو یہ بھی کہا ہے کہ امیر المونین حضرت علی سی میں ہو گیا گر مروان محضو سے بھی تیں اور وہ بھی پندی ہوں پندیں ہے، پڑی کہ نے کار میں ہو گیا گر مروان کے تیں مارا گیا۔ گر مندرجہ ذیل خطب سے بیہ پتا جاتا ہے کہ یہ بات درست نہیں ہے، پڑی کہ خطب کا مفہوم میہ بتا تا ہے کہ حضرت نہ کی میں مارا گیا۔ تر مندرجہ ذیل خطب سے بیہ پتا جاتا ہے کہ یہ بات درست نہیں ہے، پڑی کا مفہوم میہ بتا تا ہے کہ حضرت نہ کی کہ میں بند خورت گا کی کہ مسلمان ہوں ہیں ہوں ہو گی ہے کہ ہو ہا تی کہ ملی ہوں ہوں ہوں ہوں ہ حضرت نہ کی ہر این سے منا میں مار گیا ہے ہو تا ہے کہ یہ بات درست نہیں ہے، پڑی کی مند خطب کا مفہوم میہ بتا تا ہے ک

ایک روایت میں آیا ہے کہ جنگ کے اِختتام کے بعد جب مولاعلی میں ایس کی لاش کے پاس سے گز ریے تو فرمایا: " یہ وہی ہے جس نے میری بیعت شکنی کی اور اُمت اسلامی میں فتنے کی آگ لگائی اور لوگوں کو مجھے اور میرے خاندان کول کرنے پراُکسایا، اِسے اُٹھا وَاور بٹھا وَ!" لوگوں نے تکم کی تغییل کی ۔ اِمام عالی جنابؓ نے اُس کے جناز سے کی طرف رُخ کر کے فرمایا: "طلحہ، میں نے تو اُس بات کو بَرض پایا جس کا اللہ نے وعدہ کیا تھا، تم نے کیسا پایا؟"

> المتعمير فحر رازی،جلد ۲۵ مینو ۲۲۵ المترح نیج البلاغ، این ابی الحدید،جلد ا،صفحه ۱۸۴ المتد الغائبة ،جلد ۳،صفحه ۵۹

پھرفرمایا: "اِت لٹادواور پھرچل پڑے۔" بعض سائلیوں نے عرض کی: "یا امیر المونین ، آپ طلحہ سے اُس کی موت کے بعد گفتگو کرر ہے ہیں؟" توفر مایا: " خدا کی فنسم اُس نے میر کی بات سُنی ہے ۔ بالکل اُسی طرح کہ جب کفّار مکتہ کے بے جان جسموں کو جنگ بدر کے بعد ایک کنو نیس میں ڈال دیا گیا تھا،اوراُ نہوں نے رُسول خدا کی یا تیں سُنی تھی۔" آ

اس مقام پرسوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ رسول اللہ <sup>ی</sup> نیعض اوقات توطلحہ کی تعریف فرمائی ہے بلکہ بعض کے بقول وہ اُن دس افراد میں سے ہے جنہیں آپؓ نے جنت کی بشارت دی تھی یعنی « عَشَّہ کَا مُّ بَدَتَّہ کَا « میں سے ہے ،تو پھراُ س کے ق میں ایسی باتیں کیوں کر ٹھیک ہوں گی ۔تو ہم جواب میدیں گے کہ فرض کر لیتے ہیں کہ میہ چیز صحیح ہے،

گرممکن ہے کہانسان اپنی زندگی کے کسی حصے میں مختلف اُچھا ئیاں اور شائستہ خصوصیات رکھتا ہواور وہ ایک دن حق کی صف میں کھڑا ہواور اُس پر جنت بھی واجب ہوجائے اور پھر آنے والے کسی دِن وہ اُس حق کی صف سے خارج ہوجائے اور باطل کی صف میں کھڑا ہوجائے اور غضبِ الہٰی کامستحق تھہرے۔

تاریخ اسلام میں ایسے بہت سے چہر ۔ گزر ۔ بی کہ جواپنی زندگی میں ہی چہرہ بدل گئے اور صف حق سے باطل کی صفوں میں جا کھڑ ہے ہوئے یاباطل کی صف سے حق کی صفوں میں آ ملے ۔ ور نہ کون بید دعو کی کر سکتا ہے کہ جس شخص نے اپ اُس امام اور پیشوا کے خلاف جنگ جمل کی آگ بھڑ کائی جس پیشوا کو سب نے رہبری کے لیے قبول کرلیا تھا۔ اور پھر استے سارے لوگوں کے خون بہانے کا سب بھی وہی شخص ہو، کیا وہ ایک اچھا آ دمی اور اہل نجات ہو سکتا ہے؟ بیہ بات کیسے منطق ہو سکتی ہے؟ اس بات کی دلیل بیہ ہے کہ قرآن مجید کے سور کہ تو ہیں اللہ مہما جرین و انصار اور تابعین کے اسلام قبول کرنے میں پیش قدمی کرنے والوں کو جنّت کا وعدہ دیتا ہے:

وَ السَّابِقُوْنَ الْأَوَّلُوْنَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِىَ اللهُ عَنُهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّلَهُمْ جَنَّاتٍ تَجُرِى تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا أَبَكَا ذَالِكَ الْفُوْزُ الْعَظِيُمُ <sup>الّ</sup>

🗓 «احتجاج طبري»، بمطابق نقل «سفينة البحار»، مادّ وكطلحه – 🖾 سورهٔ توبه، آیت نمبر • • ا

r#2

" اور مہاجرین وانصار میں سے(ایمان کی طرف) سبقت کرنے والے اور وہ لوگ جنہوں نے نیک نیتی سے (قبول ایمان میں)ان کا ساتھد یا،خداان سے راضی اوروہ خدا سے خوش اوران کے واسطے خدانے وہ (ہرے بھرے)باغ جن کے پنچ نہریں جاری ہیں تیار کرر کھے ہیں وہ ہمیشہ ابدالآبادتک ان میں رہیں گے یہی توبڑ ی کا میابی ہے۔"

یدآیت تمام مهاجرین وانصارکوشامل کرتی ہے، جبکہ ہم جانتے ہیں کہ اُن میں سے بعض افرادا یے بھی تھے جیسے کہ عبداللہ ابن ابی سرح <sup>[1]</sup> اور تعلیۃ ابن حاطب انصاری <sup>[1]</sup> جو کہ راہ راست سے منحرف ہو گئے تھے، اور خدا در سول کے غضب کا نشانہ بن گئے ۔ جبکہ بیلوگ شروع میں تو اصحاب پیغیر عیں اور مہاجرین وانصار کی صفوں میں شار ہوتے تھے اور ہم بی جم جانتے ہیں کہ بہت سے مُنافق لوگ بھی اُصحاب میں سے تھے، جن کے بارے میں قرآن کے شد بیدترین جلے موجود ہیں۔ اس طرح سے اِس بات میں کوئی شک نہیں کہ تمام اُصحاب رسالت ما جا کی زندگی کو شروع سے آخر تک پر کھنے کے بعد ہی اُن کے بارے میں فیصلہ کیا جاسکتا ہے، ورندا یے تنافضات کا شکار ہوجا کیں گے کہ جن کا کوئی جواب تک نے لیے اُس

ز بیر، عوام کا بیٹا تھا اور اُس کی ماں صفیہ رسول اللہ گی پھو پھی تھیں۔ اُس نے ( کم وبیش ) پندرہ سال کی عُمر میں اِسلام قہول کیا اور شاید اسلام سب سے پہلے قبول کرنے والے افر اد میں سے چوتھا یا پانچواں شخص تھا۔ وہ جبش کے مہاجرین میں س تھا اور پھر مدینہ آیا اور رسول اللہ ؓ نے اُس کا عقدِ اخوت عبد اللہ ابن مسعود ؓ کے ساتھ جاری فرمایا۔ وہ اسلامی جنگوں میں بہت نمایاں رہا اور جنگ بدر واُحدود خندق اور خیبر وحنین میں شریک تھا اور رسول خداً ہے اُس کے بارے میں ای چھو کم اور گئے ہیں۔ وہ عُمر کی چھے افر اد پر مشتل شور کی میں سے تھا ، اس نے موال علیٰ کو ووٹ دیا، مُرطلحہ نے آپ کے حق میں رائے نہیں دی۔

افسوس کی بات رہے ہے کہ وہ بھی آ گے چل کر جاہ طبلی کے زیرا تڑیا پھر طلحہ کی باتوں میں آ کر حق کے راستے سے منحرف ہو گیا اور مقام خلافت کو پالینے یا کسی دوسر ےعہدے کے حصول کے لیے طلحہ کے ساتھ مل گیا اور جنگ کی وہ آگ لگائی کہ جس میں ہزاروں افراد جل گئے اور سلمانوں کے درمیان ایک بڑی درا ٹر پڑگی ۔ اُس نے مولاعلی ملایلہ سے کیا ہوا عہدو بیمان اور بیعت تو ٹر دی اور نفس کے آگے سرتسلیم خم کردیا ، مگر مور خین کے کہنے کے مطابق جنگ

 جمل کے میدان میں جنگ کے شروع ہونے سے پہلے ہی حضرتؓ کی نصیحت کے زیرا ثرایتی غلطی کا اعتر اف کرلیا اور جنگ سے کنارہ کش ہوکر گردونواح کے بیابانوں **می**ں سے ایک « **وَادِی السَّبَہَا ع** » نامی بیابان کی طرف نکل پڑااور نماز اور توبہ میں مصروف ہو گیا۔ ابن جہ صو زیامی ایک شخص نے اِس گمان سے کہ اِس کا قُتل کرنا مولاعلیٰ کی خوشنودی کاباعث ہوگا ،اور کچھ تحفہل جائے گا،نماز کی حالت میں اُس کے پاس جائے اُسے قُتل کردیا ادراُس کی تلوار ادرانگوٹھی مولاعلی مدینا کے پاس لے کر پہنچا، حضرتؓ اُس سے شدید ناراض ہوئے اورز بیر کی تلوار کے بارے میں ایک اہم جملہ ارشا دفر مایا: «هٰذَا السَّيْفُ طَالِمًا فَرَجَ الْكَرْبَعَنُ وَجُهِ رَسُول اللهِ» " بہوہ تلوار ہےجس نے بار ہارسول خدائے چیرۂ مبارک سے پریشانی کو برطرف کیا ہے۔" لعض نے کہا ہے کہ حضرتؓ نے ابن جَرمُوزکوملا قات کی اجازت نہ دی اور جو څخص اِجازت لینے اُن کے پاس آیا، أسے به کہلوائے جیج دیا: «بَشِّرُ قَاتِلَ ابْنِصَفِيَّةَ بِالنَّارِ» "صفیہ کے بیٹے کے قا**ت**ل کوجہنم کی بشارت دے دو۔" بعض نے کہا ہے کہ ابن جرموز نے بیرکلام سننے کے بعد شدت غم سے خود کش کر لی۔ بعض تاریخی اُسناد میں اِس مات کی بخوبی وضاحت ہوئی ہے کہ طلحہ وزبیر نے مُعاویہ کے کہنے پر یہ إقدامات کی تھے۔ 🔟 اویر بیان کی ہوئی سرگزشت اورطلحہ وزبیر کے حالات ِ زندگی کےخلاصے پر ایک سَرسری نگاہ ڈالنے سے،علاوہ اس کے کہ بیہ بحث ہمارے موضوع کی تکمیل اور منتیج تک پہنچنے میں مدد کرتی ہے، ساتھ ہی ایک درس عبرت ہے سب کے لیے کہ ا ایک ایپاشخص جس نے اپنی ساری زندگی حق کی راہ میں گزاری اورمجاہدوں میں شریک رہا،معنوی تحا ئف بھی حاصل کیے اور تاریخ میں اپنانام نیکوں کی فہرست میں رقم کرواد پامگراُس کے بعد عُمر کے آخری حصے میں حُبِّ دُنیااورجاہ طلی اور مال یا مقام کے شق میں اپنے آپ کوایک دَرد ناک سرنوشت کے حوالے کردیا جس پرسب ہی کوا فسوس ہے۔ «ٱللهُمَّر ! اجْعَلْ عَاقِبَةَ أَمْر نَاخَيْرًا» سا\_امر بالمعروف اورنہی عن المنکر کے لیے لا زم شرائط أویر کی گفتگومیں امر بالمعر وف اور نہی عن المنکر کی شرائط میں سے ایک اہم شرط کا ذکر ہوا جو کہ تأثیر کے امکان کا

🗓 اسدالغابة ،جلد ۲، ص ۱۹۲، سفينة البحار، شرح نيج البلاغه ابن الي الحديد، جلد ۱، ص ۱۳۳ \_

موجود ہونا ہے۔حضرت فرماتے ہیں: "طلحہ سے نہ ملنا کہ وہ ایک سرکش اور نا قابلِ نفوذ څخص ہے ،مگرز بیر سے ملو کہ وہ ایک نرم مزاج اور نفوذ پذیر شخصیت کا حامل ہے۔"

ظاہر ہے کہ انسان کی طاقت جس قدر بھی ہووہ محدود ہوتی ہے اور اِس طاقت کوالی جگہ پرخرچ ہونا چاہیے جہاں پر اَثْرَ کا اِحْمَال ہو۔ جہاں تأثیر کا احْمَال ہی نہ ہو وہاں اِن طاقتوں اور صلاحیتوں کوضا کع نہیں کرنا چا ہے، اور محض پانی پر کیے نہیں تھینچنا چاہیے اور جب اَثْر کا اِحْمَال ہواُس وقت بھی یقین ہونے کے انتظار میں نہیں رہنا چاہیے کہ جب اثر ہونے کا یقین ہوگا تب ہی قدم اُٹھا ئیں گے۔ ہرگز ایسانہیں کرنا چاہیے اُثر کاعلم ہونا شرط خرور ہے مگریقین کا حصول کرنا خاروری نہیں۔ اور نہی کَن اُسْکَر کا وَظُفَدَتَمی ہوجا تا ہے۔

بینکتہ بھی قابل تو جبہ ہے کہ بہت سے اِنسان حیوانی خصلتیں اور شبابتیں رکھتے ہیں۔ بعض لوگ کو مڑی کی طرح ہیں، بہت سے بھیڑ یۓ کی طرح درندے، بعض افراد شیر کی طرح شُجاع ہیں اور بعض حضرات خزیر کی طرح شہوت رانی اور شِم پُرَسَی کرتے رہتے ہیں اور بہت سے لوگ گایوں کی طرح نا داں ہیں اور ۔۔۔۔ اور مولاً نے اپنے کلام میں طلحہ کو اُس سرکش گائے سے تشبیہ دی ہے جو کہ تق کے سامنے سرتسلیم خم نہیں کرتی اور حقائق کی تشخیص میں خط کر بیٹھتی ہے اور جب مشکل کا موں سے رو ہر وہ توتی ہے تو اُنہیں آسان سمجھتی ہے اور بالا خرشکست کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔

بتيبوال خطبه

«وَفِيْهَا يَصِفُ زَمَانَهُ بِالْجَوْرِ، وَيَقْسِمُ النَّاسَ فِيْهِ خَمْسَةَ أَصْنَافٍ، ثُمَّ يَزْهَلُ فِي النَّانَيا »<sup>[1]</sup> ال خطب ميں آپ ن دُنيا كى شمكرى كاذكر فرمايا ہے اورلوكوں كو چارگر دہوں مي<sup> تقس</sup>يم فرمايا ہے اور اس ميں زُہد كے بارے ميں بھى گفتگو ہو كى ہے۔

خطبہ، ایک نگاہ میں بی خطبہ چار حصوں پر شتمل ہے پہلا حصتہ، مولاً کے دور میں معاشر ے کی افسوس ناک حالت اور نیک اور پاک و پا کیزہ دِل رکھنے والوں کے لیے پیش آنے والی مشکلات سے عبارت ہے۔ دوسر ے حصے میں مولاً اُس زمانے کے لوگوں کو ( بلکہ قو ی احتمال کے مطابق ہر دور کے لوگوں کو ) چارگر وہوں میں تقسیم کرتے ہیں:۔ (الف) وہ گروہ جو گذرت نہ رکھنے کی وجہ سے فساد نہیں کرتا۔ ( در حقیقت اِس نہ کر پانے کے نم میں افسر دہ ہے ) (ب) وہ گروہ جو کہ تُذرت بھی رکھتا ہے اور اپنی قُدرت کے بل ہوتے پر فساد ہر پا کرتا ہے اور دنیو کی مال و مقام

<sup>[1]</sup> محمد ابن طلح شافعی نے کتاب «مطالب المسڈول» میں اس خطب کوفل کیا ہے اور اضافہ کرتے ہیں کہ امام عالی مقامؓ نے اس خطبے کومی کوفہ میں لوگوں کے ایک گروہ کے سامنے ارشاد فرمایا اور جیسا کہ انہوں نے خطبے کے ارشاد کیے جانے کی جگہ بھی بتائی تو معلوم ہوتا ہے کہ ان کے پاس نیچ البلاغہ کے علاوہ بھی اور کوئی سند موجود ہے کیونکہ پنج البلاغہ میں اِس خطبے کے کل ارشاد کا ذکر نہیں ہوا ہے۔ نیز جا حظ نے البیان والت بین میں اس کا ذکر کہا ہے، ہر چند کے آغاز میں خلطی سے اُسے امیر شام سے نسبت دے دی ہے مگر آخر میں میداعتر اف کرتا ہے کہ اِس کی امیر شام میں کوئی تفکلو سے کوئی شاہ ترمیں ہے بلکہ میہ مولاعلی این ابی طالبؓ کے کلام اور کحن شخن سے ہم آ ہتگ ہے۔ ( مصاد رِنچ البلاغہ جلد اصفحہ کا س) تک رسائی کے لیے اُس قدرت کا بھر پور فائدہ اُٹھا تا ہے۔ (ج) وہ گروہ جو بظاہر تو اعمالِ الہی اور اُخَروی انجام دیتا ہے، مگر در حقیقت اُس کے اَعمال کی غرض دُنیا ہوتی ہے، نہ کہ آخرت۔

( د ) آخری گروہ ایسا ہے جس کے پاس قدرت نہیں ہے اس لیے وہ زُہدو قناعت کا مظاہرہ کرتا ہے، جبکہ وہ نہ زاہد ہے اور نہ ہی قناعت کرنے والا۔

امامؓ نے ان چاروں گروہوں میں سے جو کہ ہر معاشرے میں ہوتے ہیں،ایک ایک گروہ کی خصوصیات کو بیان کیا

تیسرے حصے میں اُس گروہ سے متعلق گفتگو کی گئی ہے جسے مولاً نے جُدا گانہ طور پر ذکر کیا ہے۔ ایسے شریف اور پاک طینت لوگ جوخدا سے لولگائے ہوئے ہیں اور اُسی کی راہ میں گامزن ہیں ، مولاً نے اُنہیں بھی چند گروہوں میں تقسیم فرمایا ہے اور اِن میں سے ہرایک گروہ کی خصوصیات کی بھی دقیق طور پرتشریح فرمائی ہے۔ چوتھا حصیہ جو کہ خطبے کا آخری حصہ ہے، اُس میں حضرت نے لوگوں کو زہد اور دنیا سے لے اعتنائی کی حان دعوت

پوها حصته بوله طبیح ۲ کری حصبہ ہے، ۲ ک یک حصرت کے تو تول ور ہداورد نیا سے بے اعلنانی کی جانب دیوت دی ہے دنیا سے عشق ہی تمام تر گنا ہوں ، بُرا ئیوں اور بد بختیوں کا سرچشمہ ہےاورا پنے مختصر جملے میں ہی گفتگو کاحق ادا کردیا ہے۔

پہلاحصہ

-4

اَلَيُّهَا النَّالُسُ إِنَّاقَلُ اَصْبَحْنَا فِي دَهْرٍ عَنُودٍ وَ زَمَنٍ كَنُودٍ يُعَنَّ فِيهِ الْمُحْسِنُ مُسِيئًا وَ يَزْدَادُ الطَّالِحُر فِيهِ عُتُوَّالَا نَنْتَغِعُ بِمَا عَلِمْنَا وَلَا نَسْأَلُ عَمَّا جَهِلْنَا وَلَا نَتَخَوَّفُ قَارِعَةً حَتَّى تَحُلَّ بِنَا. "الطَّالِحُر فِيهِ عُتُوَّا لَا نَنْتَغِعُ بِمَا عَلِمْنَا وَلَا نَسْأَلُ عَمَّا جَهِلْنَا وَلَا نَتَخَوَّفُ قَارِعَةً حَتَّى تَحُلَّ بِنَا. "الطَّالِحُر فِيهِ عُتُوَا بَم ايك كينه پروراوركفران نحت سے بحر پور دور ميں موجود بين كه جس ميں نيك آ دى بدكر دار شار موتا ہے اور ظالموں كَظلم ميں مسلسل اضافه ہوتا چلا جا رہا ہے۔" جو پَحْهِ بَم جانت بين اس سے استفادہ نہيں کرتے اور جو چيز ہم نہيں جانت اُس کے بارے ميں سوال نہيں کرتے اور کھڑ کھڑانے والے حادثات سے ہم اُس وقت تكن ہيں دُرتے جب تك وہ ہم پر آ نہ جا ئيں۔ بثرح وتفسير

امامؓ ایک ایسے دور میں رہتے تھے کہ سوائے کچھ گنے چنے افراد کے اور کوئی بھی آپؓ کی رُوح اور اَفکار کی بُلندی اور اِنسانی اَ قدار کی رہنمائی اور آپ کی قوت اِصلاح کو درک نہیں کرتا تھا اور فتو حات ِ اسلامی کے باعث مُلک اِسلام میں ڈ ھیروں ڈ ھیر درہم ودینار کی چَکاچونداور دُنیاوی زرق برق اور تجل پر سی کے مقابلے اور مال جمع کرنے کی حرص وہوں میں گرفتار تھے یا پھر کسی مقام و منصب کے حصول کی نخفات میں پھنسے ہوئے تھے اور کمال افسوس ہے کہ دُنیا کے بہت سے صلحین کا بھی لگ

اس کے بعد حضرت نے اُس زمانے کے لوگوں کی کچھ خصوصیات کا ذکر فرمایا ہے اور یوں پانچ نکات کی جانب اِشارہ فرمایا ہے۔ پہلے اور دوسرے جملے میں فرماتے ہیں: «یُحَکَّ فِیْدِ الْمُحْسِنُ مُسِیْشًا وَیَزْ دَادُ الطَّالِحُہ فِیدِ اِحْتَقَاً » " ایسازمانہ ہے کہ جس میں نیک شخص بدکار اور گناہ گارشار کیا جا تا ہے اور ظالموں کا طغیان بڑھتا چلا جارہا ہے۔" کیا وا قعااییا ممکن ہے کہ کسی دور میں نیک شخص پر گناہ گاری کی نہمت لگائی جائے اور شمگر حضرات کو شاباشی دی جائے؟

جی ہاں، اِس طرح کے معاملات کوانسانی معاشرے میں ایک ہی چیز پیدا کرتی ہے اوروہ ہے اہمیتوں کے معیار کا مجرَّ جانا۔ جہاں مال ، شخصیت اور قدرت کوا ہمیت کا معیار سمجھا جاتا ہے، اِس خلتے پرغور کیے بغیر کہ آخراُس کی آمدنی کیسی ہے اور اس کے ذرائع کیا ہیں، توالی صورت میں ظالمین اور غار تگر افراداُس معاشر ہے کی صاحبانِ اہمیت میں شار ہوجاتے ہیں کیونکہ اُن کے پاس مال بہت ہوتا ہے، اور دوسری طرف وہ نیک شخص جواب شرع کی صاحبانِ اہمیت میں شار ہوجاتے ہیں مال کو جب محروم لوگوں کی خدمت میں خرچ کر دیتا ہے، وہ ایک نادان اور بیوقوف آدمی شار کیا جاتا ہے۔ کہ قرآن میں ہم میں بھی کئی مقامات پر بہت سے معاشروں کے فساد کی وجہ، اُن میں اہمیتوں کے نظام کا بگر جانا بتایا گیا ہے۔ حضرت لوط ملیت کی قوم کے بارے میں کہا گیا ہے کہ وہ لوگ ایک دوسرے سے یہ کہہ رہے تھے:

«فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِ آيَالَا آنْ قَالُوْ الْحُرِجُوْ الْلَ لُوْطِ مِّنْ قَرْيَتِ كُمْ " الْتَهْمُ أْنَالْ يَتَطَهَّرُوْنَ" <sup>[1]</sup> " توان كى قوم كاجواب اس كے سوا كچھ نہ تھا كہ وہ كہنے لگے: تم لوط كے گھر والوں كوا پن بستى سے نكال دو سے بڑے پاک باز بنتے ہیں۔"

حضرت نوح ملیلا کی قوم کے ظالم بھی اُن پاک دِل جوانوں کو جوآپؓ پر ایمان لا چکے تھے، اُرا ذِل یعنی زینچ ذات کے اور سادہ لوح اورخُود سر کہتے تھے اور اُن کی نظر میں اِن لوگوں کی دوسروں پر کوئی فضیلت نہیں تھی ، کہنے گے:

؞ڣؘقال الْهَلَا الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهٖ مَانَرٰىكَ إِلَّا بَشَرًا مِّثَلَنَا وَمَانَرْىكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِيْنَ هُمُ اَرَاذِلُنَابَادِيَ الرَّأَى • وَمَانَرِى لَكُمُ عَلَيْنَا مِنْ فَضُلِ بَلْ نَظُنُّكُمُ كَذِبِيْنَ • <sup>[2]</sup>

" ہم تہمیں سوائے اپنی طرح کے ایک بشر کے اور کچھ نہیں جانے ، اور جولوگ تمہاری پیروی کرتے ہیں اُنہیں ( بھی ) ہم محض نچلے طبقے کے سادہ لوح افر ادمیں سے شار کرتے ہیں اور تمہا رے لیے ہم اپنی نسبت کسی فضیلت ریح قائل نہیں ہیں ، بلکہ ہم توتم لوگوں کو چھوٹا تصور کرتے ہیں۔"

جی ہاں! جب زمانے کےلوگ فاسد ہوجا نمیں اورظُلم وستم بڑ ھےلگیں تو معاشرے کا چہرہ ہی بدل جا تا ہوگا اور جن چیز وں کواہمیت نہیں دینی چاہیے وہ اُن چیز وں کی جگہ لے لیں گی جنہیں اہمیت ملنے کاحق ہے۔اور ظالم اپنی ہٹ دھرمی پر

> <sup>™</sup>سورهٔ نمل، آیت نمبر ۵۲-۳ سورهٔ هود، آیت **نمبر ۲**۷-

ممکن ہے کہ یُتعبیراس لیے آپؓ نے استعال فرمائی ہوتا کہان کی اندرونی کمز وریاں پروان نہ چڑھیں اور وہ لوگ اپنے آپ کواِن اُمور میں ذیتے دارجانیں۔

## چندنکات

ارزمانے کے فاسد ہوجانے سے کیامراد ہے؟

جیسا کہ او پر اشارہ ہوا، دَور اور زمانے سے مُراد چاند اور سورج کی گردش کی پیائش یا زمین کے اپنے گرد اور سورج کے گرد حرکت ہے اِن میں اصلاح یا فساد کا کوئی پہلونہیں۔ تمام زمانے ذاتی طور پر یکسال ہیں، در حقیقت سے کہ جوزمانے ک افراد اور حوادث ہیں جوزمانے کے رنگ ڈھنگ کو ہدل دیتے ہیں اور بیختلف قسم کے حادثات اور زمانے کو حسین یا برصورت بنادیتے ہیں اور زندگی کو تلخی یا شیریں بنادیتے ہیں، لہذا جب بھی سے کہا جائے کہ زمانہ خراب ہو گیا ہے تو اس کا مطلب سے ہوتا ہے کہ ہمارے زمانے کے لوگ خراب اور فاسر ہو گئے ہیں۔ یہ بات مکان ( جگہ ) کے لیے بھی ای کا مطلب سے ہوتا ہے کہ اجائے کہ فلال شہریا فلاں ملک خراب ہو گیا ہے، تو اس کا مطلب سے ہے کہ دہاں کے لوگ خراب ہو گئے ہیں۔

بہت سے لوگ اِن تعبیرات سے غلط استفادہ کرتے ہیں اورزمانے یا جگہ کی خرابی کواپنے بگڑنے کا بہاند بنا لیتے ہیں۔ جب کہا جاتا ہے کہ آخر کیوں ایسی گند گیوں میں تم اور تمہارا گھرانہ گرفتار ہے؟ تو کہتے ہیں کیا کریں، زمانہ خراب ہے، ہمارا شہراور علاقہ خراب ہے!، جب کہ اُس کے اِگاڑ کی وجہ وہ خوداور اُن جیسے دوسر ے افراد ہوتے ہیں، شہر ودیاریاز مانہ ہیں۔ یہ بات اُن اشعار میں خوب ایچھی طرح سے وضاحت کے ساتھ بیان کی گئی ہے جنہیں حضرت عبدالمطلب ، جڈ رسول اللہ سے نسبت دی گئی ہے:

🖾 عیون اخبارالرضا \* بحارالانوار یے نقل ہوا، جلد ۹ م، ص ۱۱۱

ظاہر ہے کہ زمانے کی خرابی تب تک ختم نہیں ہو سکتی، جب تک کہ زمانے کے لوگ نہ بدل جائیں۔اور لطف الہی بھی اُن کے شامل حال نہیں ہوتا، سوائے اِس کے کہ وہ خودا پنے حال پر رحم کھا نمیں۔ تیجہ یہ نکلا کہ اصل قصور دارخودانسان ہی ہوتے ہیں۔

> «إِنَّ اللهَ لَا يُعَيِّدُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّدُوُا مَا بِأَنْفُسِهِمْ۔ "<sup>[[]</sup> "بېيك الل<sup>ر</sup>ك قوم كى حالت كونېيں بدلتا يہاں تك كہوہ لوگ اپنے آپ ميں خود تبديلى پيدا كر ڈاليں۔"

> > ۲۔اہمیتوں کا معیار دگرگوں ہونے کا نتیجہ

ایک ایسااہم مسلہ جو کہ اِنسانی معاشر ہے کی تقدیر پر اَثر انداز ہوتا ہے، مگر بہت سے لوگ اس سے غافل ہیں وہ ہے اہمیتوں کے معیار کا مسلہ ہم اس کی وضاحت یوں کرتے ہیں کہ ہر معاشر ہے کی حرکت کا راستہ اُن قدروں اور اہمیتوں کی جانب ہوا کرتا ہے جنہیں اُس معاشر ہے میں بڑی اہمیتوں کے حوالے سے پیچا ناجا تا ہے۔ اب اگر جن چیز وں کو اہمیت نہیں دینی چاہیے وہ چیزیں کسی بھی وجہ سے اُن چیز وں کی جگہ لے لیں جنہیں اہمیت دینی چاہتے تو نیتجناً پور امعاشر اُس چل پڑتا ہے جسے اہمیت نہیں دینی چاہیے تھی ۔ میہ جوہ کہتے ہیں کہ پور امعاشرہ، تو اِس سے مقصد میہ ہے کہ معاشر ہے ک چل پڑتا ہے جسے اہمیت نہیں دینی چاہتے تھی ۔ میہ جوہ کہتے ہیں کہ پور امعاشرہ، تو اِس سے مقصد میہ ہے کہ معاشر کے ک موال کا اُس طرف چل پڑنا، جیسا کہ میں بڑی سی نہیں کہ پور امعاشرہ، تو اِس سے مقصد میہ ہے کہ معاشر کے کر ایک طرف حالت میں ہوں ، ورنہ ہمیشہ ہر معاشر ہے میں مؤمن اور اہل فکر و تد بر حضرات رہے ہیں جنہوں نے ایسے فاسد اور علی کے میں اور معاملات کا مقابلہ کیا اور اکثر اِن معاشر وں کے راستوں کو ہی بدل ڈالا اور غلط راہ ہے ہیں جنہوں نے ایسے فاسد اور ع

لہٰذااگر سی معاشرے میں سب سے زیادہ اہمیت پیسے کودی جاتی ہوتو ظاہری بات ہے کہ اُس معاشرے کے زیادہ تر اَفَراد حلال وحرام میں فرق کیے بغیر صرف دولت اور پیسا جنع کرنے میں لگ جائیں گے۔ اُصولاً انسان شخصیت کا طالب ہے اور اُس بے حصول کے لیے کافی کوششیں کرتا ہے، اب اگر کسی معاشرے نے اِس انسان کوایک بُری شخصیت اور جھوٹے کردار کانمون ٹمل اہمیتوں کے معیار کے تناظر میں قرار دے دیا تو وہ اُسی جانب چل پڑے گا زیادہ تر نو جوان، نام کی تلاش میں ہیں اور ہیروز کو پسند کرتے ہیں۔ اگر معاشرے کے ہیرومثال کے طور پر ہنر پیشہ افراد ہوں یا ورزش اور کھیل کو د میں ایں ہیں ہوہ ہوں تو جائے تبحیل اور کہ معاشرے کے ہیرومثال کے طور پر ہنر پیشہ افراد ہوں یا ورزش اور کھیل کو دک میدان میں ہیں وہ ہوں تو جائے تبحیل ہیں۔ اگر معاشرے کے ہیرومثال کے طور پر ہنر پیشہ افراد ہوں یا ورزش اور کھیل کو دک میدان میں ہیں دار نہیں ہیں دائر ہوں نے میں اور تا ہوں کہ کہ ہوں میں اور کر میں اور کر میں میں اور کہ ہیں اور کی ہوں میں اور رنگ ڈ ھنگ میں یہاں

🗓 سورهٔ رعد، آیت ۱۱

جائے توعوام کار بحان بھی علم ودانش کی جانب بڑھ جائے گا۔ایک مشہور قصّہ عالم بزرگ شخ بہائی علیہ <sup>ارحم</sup> سے قتل ہوا ہے کہ انہیں اُن کی کثیرعلمی خدمات کے باعث نذ رانے کے طور پر شاہ عباس صفوی کی جانب سے بچھتے اُنف دیے جانے تھے، چنا نچہ شخ نے یہ پیش کش کی کہ اُن کا تحفہ یہ ہونا چا ہے کہ وہ باد شاہ کی مخصوص سواری پر بیٹھیں اور باد شاہ اُن کی رکاب میں پیدل چلے، شوخ نے یہ پیش کش کی کہ اُن کا تحفہ یہ ہونا چا ہے کہ وہ باد شاہ کی مخصوص سواری پر بیٹھیں اور باد شاہ اُن کی رکاب میں پیدل چلے، توج کے پی چھ کی کہ اُن کا تحفہ یہ ہونا چا ہے کہ وہ باد شاہ کی مخصوص سواری پر بیٹھیں اور باد شاہ اُن کی رکاب میں پیدل چلے، کچھ گلیوں اور سر کوں کی مسافت اِسی انداز میں عوام الناس کی نظروں کے سامنے طے کریں۔ در حقیقت وہ اپنے اِس ماں واقع لوگوں کو ہی دکھانا چا ہے تھے کہ قدر دوں اور اہمیتوں کا نظام ،علم ودانش کی رکاب کا خدمت گزار ہے۔ کہتے ہیں کہ اِس واقع سے بعد سے نو جوانوں کا مدارس اور اسکولوں کی جانب رجمان پہلے سے کہیں زیادہ بڑھ گیا۔ قبل از اسلام معا شرقی نظام کی

«بِأَرْضِ عَالِمُهَامُلُجَمٌ وَجَاهِلُهَامُكْرَمٌ.

"الہی سرز مین میں رہتے تھے کہ جس کا عالم جبراً منہ بند کیے بیچھا ہوتا تھااوراً س کے جامل افراد حاکم ہونے تھے۔" 🗓

وہ معاشرہ ابوجہل اور ابوسفیان جیسے ہیروز کی پرورش کرتا تھا، مگر جب اہمیتوں اور اخلاقی قدروں کا معیار و محور اسلام اور قرآن کے حکم کے مطابق تفوی قرار پایا اور قرآن نے آواز دی: «اِنَّ آَ کُوّ مَکْ مُد عِنْدَ اللّٰهِ أَنَّ قَا کُمْ » اور بیآواز ہرسو پھیل گئی تو دہ جھوٹے کردار اور وہ باطل ہیروز گویا ایسے ہو گئے کہ جیسے گرمیوں میں برف پگھل جاتی ہے اور پھر آئے تہ ڈرللہ اُن کی جگہ ابوذ رُ جیسے کردار اوں نے لےلی۔

افسوس کی بات توییہ ہے کہ خلفاء کے دور میں اسلام کا اہمیتوں کا نظام ہار گیا اور جاہلیت کی ارزشوں نے از سر نوجگہ بنالی اور یُوں عُمر وعاص اور اَبوئموسی اَشعری جیسے کر داروں نے ما لک اشتر ؓ اور اَبوذ رؓ وعمار یا سرؓ جیسے کر داروں کی جگہ لے لی اور یہی وہ المیہ ہے جس نے اِمام کو شدید تکلیف دی۔ حضرت کے دُکھڑوں کا ایک سبب سیہ ہے کہ نیک کر دار څخص کو بد کا رشار کیا جاتا تھا اور ظالم اور شم پیشہ افر اد میدان کے سُور ما ہوتے تصح اور رُوز بر وز اُن کے مظالم بڑ سے چلے جار ہے تصر امام فلک جناب کا نیچ البلاغہ میں ذکر شدہ اِن تمام تر بیانات اور خطوں کے اِرشادات سے مقصد صرف یہی تھا کہ رسول اُرم کے دور کا سار انظام اقدار ، اہمیت اور معیا اِن ہمیت بعال ہوجاتے اور بر قر ارد ہے ، ہر چند کہ آپ کے اور اِس مقصد کے درمیان شہادت حاکل ہوگئی۔

دوسراحصه

🗓 نېچ البلاغه، خطبه دوم

وَالنَّاسُ عَلَى اَرْبَعَةِ اَصْنَافٍ مِنْهُمْ مَنْ لَا يَمْنَعُهُ الْفُسَادَفِ الْأَرْضِ إِلَّا مَهَانَةُ نَفْسِهِ وَكَلَالَةُ حَيِّلا وَنَضِيضُ وَفُرِلا وَمِنْهُمُ الْمُصْلِتُ لِسَيْفِهِ وَ الْمُعْلِنُ بِشَرِّلا وَ الْمُجْلِبُ بِخَيْلِهِ وَ رَجِلِهِ قَدْ اَشْرَط نَفْسَهُ وَ آوْبَق دِينَهُ لِحُطَامٍ يَنْتَهِزُلا آوْمِقْنَبٍ يَقُودُلا آوْمِنْبَرٍ يَفْرَعُهُ وَلَبِئْسَ الْمَتْجَرُ آنْ تَرَى التُّانيَ لِنَفْسَهُ وَ آوْبَق دِينَهُ لِحُطَامٍ يَنْتَهِزُلا آوْمِقْنَبٍ يَقُودُلا آوْمِنْبَرٍ يَفْرَعُهُ وَلَبِئْسَ الْمَتْجَرُ آنْ تَرَى التُّانيَ لِنَفْسَهُ وَ آوْبَق دِينَهُ لِحُطَامٍ يَنْتَهِ وَضَاً وَمِتْهُمُ مَنْ يَطْلُبُ التُّنْيَا بِعَبَلِ الْالْحَرَة لِنَفْسَهُ وَ آوْبَق دِينَهُ يَحْتَلا لَكُونَ عَنْ اللهُ عَوْضاً وَمِنْهُمُ مَنْ يَطْلُبُ التُّنْيَا بِعَبَلِ الْالْحَرَةِ وَلا يَطْلُبُ الْآخْرَة بِعَبْلِ اللَّانِ يَعْبَلُ اللَّانيَ اللَّا يَعْمَا وَ مِتَا لَكَ عِنْدَا اللَهُ عَوْضاً وَمِنْهُمُ مَنْ يَطْلُبُ التُّنْيَا بِعَبْلِ الْلَائِ وَرَق بِعَبْلِ اللَّانِ اللَّانِي اللَّالَا اللَّالَةُ عَلَى اللَّعْصَيةِ وَ مِنْهُمُ مَنْ يَطْلُبُ الْتُنْيَا بِعَبْلَ الْمُلْكُ ضُئُولَةُ نَفْسِه لِللْأَمَانَةِ وَ اتَّخَذَ سِتُرَ اللَّهِ ذَرِيعَةً إِلَى الْمَعْصِيةِ وَ مِنْهُمُ مَنْ ابْعَدَى عَنْ طَلَعِ وَ انْقِطَاعُ سَبْبِهِ وَقَدَى اللَّهُ فَالْ اللَّهُ عَلَى الْمَا لَقِنَا عَلَى الْمُعْمِ وَ انْقِطَاعُ مَرَاجَ وَلَا مَعْلَا الْمَالَةِ وَالْمَعْهُ وَ الْمُعْدَا مَة مَنْ الْ عَلَى الْنُو الْمُنْعَا مُ الْوَالْقَدَي عَلَى الْمُ الْقَتَاعَةُ وَ الْعَنَا عَنْ عَوْلَكُ مُنْ الْ الْعَالَى الْنَاسَ عَلَى الْ

" اور فاسدلوگ چارتسم کے ہیں: ایک گروہ ایسا ہے کہ اگر وہ فساد سے اپنے ہاتھوں کو آلودہ نہیں کرر ہا، تو صرف اس لیے کہ اُن لوگوں کی رُوح ناتواں اور اُن کی تلوار کند ہے۔ (.جی ہاں، وہ لوگ فساد کرنے کے معاطے میں بڑے پائے کے تیراک ہیں، مگر اُنہیں تیرنے کے لیے سمندر جونہیں ملتا!!) دوسرا گروہ وہ لوگ ہیں جن کی تلوار سی تھنچی ہوئی ہیں اور اُنہوں نے اپنی شرائگیزی اور فساد جلی کو آ شکار کیا ہوا ہے اور اپنے سواروں اور پیادوں کے شکر کو اِس کام کے لیے چار شو پھیلا یا ہوا ہے۔ اُنہوں نے اپنی شرائگیزی اور فساد جلی کو آ شکار کیا ہوا ہے اور اپنے سواروں اور پیادوں کے شکر کو اِس کام کے لیے چار شو پھیلا یا ہوا ہے۔ اُنہوں نے اپنی شرائگیزی اور فساد جلی کو آ شکار کیا ہوا ہوا ہوا راپنے دین کو تباہ کر ڈ الا ہے۔ اُن کا ہدف ہوا ہے۔ اُنہوں نے اپنی سی کی گروہ کی سرداری پالیں یا کسی منبر پر چڑھ جا سیں۔ (اور لوگوں کی پیشوائی کا لبادہ اور ھیل اور سے بچھ حاصل کر سکیں یا کسی گروہ کی سرداری پالیں یا کسی منبر پر چڑھ جا سیں۔ (اور لوگوں کی پیشوائی کا لبادہ اور ھیل اور اُن کے لیے جھوٹے خطبے پڑھ لیں)۔ (اِ نے فسادی اور طغیان گر اِنسان) تو نے اپنی بڑی ٹی گری تجارت کو چُوں لیا ہو۔ دُنیا کو اپنا مُعاد ضداد و قیت تبچھ بیٹھ ہوا در اُسادی اور ایوں کی پی ڈری ایں ہوں نے اپنی میں دور کے تھی ہو ہی اور مقرر فر مایا ہے۔

ایک اور گردہ وہ لوگ ہیں جو دُنیا کو آخرت کے کاموں کے بدلے طلب کرتے ہیں بجائے اس کے کہ وہ آخرت کو دنیا کے مل سے طلب کرتے۔ وہ لوگ ریا کاری کرکے اپنے دین کو دنیا کے بدلے پنچ دیتے ہیں اور جسے حاصل نہ کر سکے اُسے وہ ظلم و جُور سے حاصل کر لیتے ہیں، وہ دھو کے سے طلب کرتے ہیں اور اس ہدف تک پنچنے کے لیے اپنے آپ کو مُتواضع ظاہر کرتے ہیں۔ چھوٹے قدم اُٹھاتے ہیں اور اپنے دامن کو (ظاہرا دنیا کی آلودگی سے بچانے کے لیے ) سمیٹ لیتے ہیں اور اپنے آپ کو اُمانت داروں کے سے زیور سے آراستہ کردیتے ہیں۔ اور (ایک جملے میں) خدا کی متت آویتے کو اپنے معاصی کا دسیلہ قرار دیتے ہیں۔" اور چوتھا گروہ اُن لوگوں کا ہے جن کی حقارت اور نا توانی اورضروری دسائل کے نہ ہونے ، نے انہیں جاہ ومقام تک پہنچنے سے روکا ہوا ہے، جبکہ فساد کے معاملے میں وہ دیگر مفسدوں سے کچھ کم نہیں ہیں،لیکن وہ اِس حقیقت کا ہرگز اعتراف ہی نہیں کرتے ، بلکہ اپنے آپ کوقناعت کے زیور سے آراستہ کیے بیٹھے ہیں اور زاہدوں کا لباس پہن رکھا ہے، جبکہ وہ کسی بھی وقت نہ دِن میں اور نہ ہی رات میں ، پارسالوگوں کی صف میں شخصے ہی نہیں۔ (یہ چارگروہ سب کے سب فسادی ہیں اور سب ہی خطرناک ہیں ، ہر چند ہدلوگ مختلف چروں میں خاہر ہوتے ہیں )

شرح ففسير

> <sup>[[]</sup> «تکلالَة» کالفظ"ضَلالَة» کےوزن پر ہےاور ٹند ہونے کے معنی رکھتا ہے، لہٰذا کند تلوار کو کلول کہا جاتا ہے۔ <sup>[[[]</sup> «نتضیض» کالفظ کم اور ناچیز کے معنی میں آتا ہے، اِسی لیے اُس کم پانی کو <sup>زیفر</sup>یض" کہتے ہیں جو تھوڑ اُتھوڑ اکر کے جمع ہوتا ہے۔

<sup>[1]</sup> سورهُ بَقَر ۵، آیت نمبر ۲۰۴۷–۲۰۵ <sup>[2]</sup> «مُصلِكَ» كالفظ "صلت" كے مادّ ے سے بے اور كسى چيز كے ظاہر ہونے كے معنى ميں استعال ہوتا ہے اور سيف صلت سے مُراد ہے پیچنى ہوئى اور صيقل شده توارا در مُصلِّكَ اُسْتحص كو كہتے ہيں جوا پنى تلوار كو صينچہ ہوئے ہو۔ <sup>[2]</sup> «امثد ط» كالفظ «مثد ط» كے مادّ ے سے بے اور علامت كے معنى ميں ہے اور او پركى عمبارت اِس<sup>2</sup> قتیقت كو بيان كرنے والى ہے كہ اس نے اپنے آپ كو فساد وہلاكت كے ليے آمادہ كيا ہوا ہے اور گوا اُس نے اپنے اِس مقصد كے ليے علامت واضح كردى ہے۔ <sup>[2]</sup> «اور ہيں» كالفظ «ور بي » كے مادّ ے سے اور ہلاكت كے معنى ركھتا ہے ۔ اس بناء پر «آو ہتى »كا مطلب ہلاك كيا ہے۔

<sup>٤</sup> كِطَامٍ <sup>[1]</sup> يَنْتَهِزُكْ<sup>1]</sup>، أَوُمِقْنَبِ<sup>11</sup> يَقُوُدُهُ، أَوُمِنْبَرِ يَفْرَعُهُ<sup>13</sup>» " ( اُن کاہدف ہیہ ہے کہ ) دُنیا کے مال میں سے پچھ حاصل کرلیں پاکسی گروہ کی فر مانروائی کرسکیں پاکسی منبر پر بیٹھ جائیں۔"(اورلوگوں کی پیشوائی کالیاس پہن کراُن کے لیےجھوٹے خطبے پڑھیں ) ادریوں مولائے کا سَاتٌ اِن مختصر جملوں کے ذریعے اُن کے ظاہری اعمال کوبھی بیان فرماتے ہیں ادراُن کے باطنی فساد اور اُن کے پست اور بڑے اہداف کی بھی نشا ندہی فرمار ہے ہیں۔درحفیقت ایسے لوگ اپنی تمام تر کوششوں کو اِس پر صرف کرتے ہیں کہ وہ قارون بافرعون باسامری بن سکیں۔ جنگ جمل و جنگ صفین کی آگ بھڑکانے والے افراداس گروہ کی زندہ مثال ہیں۔ بعض نے مال کے لیے ،بعض نے مقام وقدرت کے حصول کے لیے اور بعض نے مقام رسول اکرم سائٹ آیام پر قبضہ کرنے کے لیےا تنے شروفسا داور تباہی میں باتھ میلے کر لیے۔ چرامام نےان کے انجام کے نکتے پراشارہ کرتے ہوئے فرمایا: «وَلَبِئُسَ الْمَتْجَرُ أَنْ تَرَى الثَّانِيَا لِنَفْسِكَ ثَمَنًا، وَمِتَا لَكَعِنْدَالله عِوَضًا!» «کننی بُری تحارت سے بیہ جوتونے اپنے لیے کی ہے دُنیا کواپنی قیمت سمجھتے ہواورا سے اپنی اُس جزا کے بدلے پچ دیتے ہو۔" (جس کاخدانے تم سے دعدہ کیا ہے) ظاہرتی بات ہے کہ بیابل شروفساد کے گروہ جو مال ومقام کے حصول کے لیے ہاتھ یا وَں مارتے ہیں، نہ قانون خدا کورسی طور پر جانتے ہیں اور نہ ہی اپنے ضمیر کی آ وازیر کان دھرتے ہیں اور نہ ہی عقل کے فرامین کے آگے شلیم ہوتے ہیں۔ وہ لوگ اِن گرانفذرسر مایوں کانجس اورتھوڑی رقم سے تبادلہ کرتے ہیں اورا پنے دین وایمان کواس دنیا کی نہر بنے والی متاع کے بدلے پیچ دیتے ہیں،جیسا کہ قرآن ایسےلوگوں کے بارے میں مثال دیتا ہے: 🗓 «محطام » کالفظ غلا کمے دزن پر ہےاورٹوٹے ہوئے اور بےارزش کے معنی رکھتا ہےاور دُنیا کے مال دمتاع کواُن کے بےار نِش ہونے کی خاطر حُطام دنبا کہاجاتاہے۔ <sup>[1]</sup>" ید بین ، کالفظ *تصر*ے مادّ ہے ہے ادر کسی کام کے انحام دینے کے لیے کی حانی والی حرکت کے معنی میں آتا ہے اور یہاں کسی غنیمت کے حصول کے لیے کی جانے والی حرکت کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ <sup>[**ت**]</sup>" <sub>م</sub>یفَۃ دَب» کالفظ محنوّ رکے وزن پر سےاور دراصل کھوڑ وں کے ریوڑ کے معنی میں ہے، اوراو پر کے خطبے میں لوگوں کے گروہ کے معنی میں آیا ہے۔ شاید مِقْنُ کی تعبیر سے مُرادا س گروہ کی بے خبر کی ہو۔ <sup>[2]</sup> «یفرع» کالفظ « فرع » کے مادّ ب سے ہادرکسی شکی کے بالائی حصّ کے معنی رکھتا ہے۔اوراد پر کی عبارت میں منبر کے اد پر چڑھنے اورعوام کے کل ارشاد پرلگانے کے عنی میں آیا ہے۔

«اُولَئِكَ الَّذِينَ اللَّهَ تَرَوُا الضَّلَالَةَ بِالْهُلٰى فَمَا رَجِحَتْ يَجَارَ مُهْمَ وَمَا كَانُوُا مُهْتَدِينَ»<sup>!!!</sup> «يوه لوگ بين كه جنهوں نے ہدايت كوگمراہى كے بدلے پچ ڈالا اور اُن كى بيتجارت اُنہيں كوئى نفع نہ دے سكى اور انہوں نے ہدايت نہيں يائى۔"

یہ سب الیی صورت میں ہوا ہے کہ انسان کے وجود کے سرمائے اِس قدر گراں قیمت تھے کہ اگر اُنہیں سِوائے رضائے اِلٰہی اور بہشت جاوداں کے اورکسی بھی شے کے بدلے بیچا جا تا تو یقیناً خسارہ ہی ہوتا، جیسا کہ قر آن نے خود مولائے کا کنات کی شان میں فرمایا ہے:

« ۅَصِنَ النَّ ایس مَنْ یَدَثَمِ مَیْ دَفْسَهُ ابْتِعَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهُ وَ اللَّهُ دَءُوْفٌ بِالْعِبَادِ » <sup>[3]</sup> « لوگوں میں بہت سے ( ایماندار اور فدا کار افراد ) ایسے ہیں جو ( جیسے کہ لَیٰلَۃُ الْمَبِیْتِ میں عَلَیْ نے ) ا پنی جان کوخدا کی خوشنودی کے لیے نیچ و یتے ہیں اور خدا اینے بندوں کے ساتھ مہر بان ہے۔ " حضرت کے کلماتِ قصار میں سے ایک میں پڑ صحتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: « اِنَّ لَیْسَ لِا نَفْسِ کُحْہِ تَمَنَ بِالَا الْجَنَّ لَةَ فَلَا تَدِیْ حُوْقَ اَلَّا اِیْ اِیْلَا سُلَا » رَاحَتُ لَیْسَ لِا نَفْسِ کُحْہِ تَمَنَ بِالَا الْجَنَّ لَةَ فَلَا تَدِیْ حُوْقَا اِلَّا ہِیْ اَنْ اِلَیْ بَان کَمَاتِ مَعْنَ اِلَیْ اِلْہِ اِلْحَدَ اَلَٰ الْحَدَقَ فَعَلَا تَدِیْ حُوْقَا اِلَّا ہِیْمَا اِن « اِنَّ لَیْسَ لِلاَ نَفْسِ کُحْہِ تَمَنَ بِالَا الْحَدَقَةِ فَلَلا تَدِیْ مُحْوَقَا اِلَّا ہِیْمَا اِنْ اِلْحَ مُوْمَنْ مَا اِلَى الْحَدَقَقَاتِ الْحَدَقَةِ الْحَدَقَةِ فَلَا تَدِیْ مُحْوَقَا اِلَّا اِلْحَدَةَ مَنْ الْحَدَقَاتِ الْحَدَقَاتِ الْحَدَقَقَاتِ الْحَدَقَةَ وَالَا اِلَٰ اِلْحَدَقَقَاتِ الْحَدَقَقَاتِ الْحَدَى اِلْحَدَى اِلَا لَحَدَقَقَاتِ الْحَدَقَقَاتِ اللَّہُ الْحَدَقَقَاتِ مَدَائِ الْحَدَى اِلَقَالَ مَالَة الْمَائِيْنَا الْحَدَةَ الْحَدَةِ الْحَدَى اِلَى الْحَدَيْتَ مَالَى الْحَدَةَ مَعْنَ الْحَدَى مَنْ مَالَةُ مَالَةُ مَدَى لِلاَ نَقْ لَيْ مَالَ الْحَدَةَ الْحَدَى الْحَدَةَ مَائَمَةَ مَنْ الْحَدَقَقَاتِ مَلْ

« وَمِنْهُمْ مَنْ يَطْلُبُ النَّنْ نَيَا بِعَمَلِ الْأَخِرَةِ، وَلَا يَطْلُبُ الْأَخِرَةَ بِعَمَلِ النَّنْ نَيَا» « لوگوں کا ایک اور گروہ وہ لوگ ہیں کہ جو اعمالِ آخرت کے بدلے دُنیا کا مطالبہ کرتے ہیں اور آخرت کو دُنیا میں کیے گئے اعمال کے بدلے میں طلب نہیں کرتے۔" در حقیقت اُن کاہدف بھی وہی ہوتا ہے جو دوسرے گروہ کا تھا۔ صرف فرق ہیہ ہے کہ وہ لوگ دُنیا کے ارزِش مال و

در طبیعت ان کاہدف بل وہ کی ہوتا ہے جود دسر بے کر وہ کا تھا۔ سرف فرق ہیے ہے لہ وہ توک دنیا نے بے ارز ک مال و مَتاع کوزورز برد تی اور ظلم و جُور سے حاصل کرتے ہیں اور بیلوگ ڈرامے بازی خود نمائی اور فریب کے ذریعے سے حاصل کرتے ہیں۔

السورة بقره، آيت نمبر ۱۹
السورة بقره، آيت نمبر ۱۹
السورة بقره، آيت نمبر ۱۹
السورة بقره، مناسب ۲۰

اگر چہ بیددونوں گروہ گمراہ ظالم اور دُنیا پرست ہیں، مگر شاید اِس گروہ کی حالت پیچھلے گروہ حال سے پچھ جہات سے بدتر ہو، کیونکہ انہوں نے اِلٰہی دین کوا پنی دنیا کا سر مایہ بنالیا ہے اور اپنے اِس عمل سے لوگوں کی دُنیا کوبھی خراب کرتے ہیں اور دین کوبھی پھر حضرت اِن کے حالات کی تشبیہ فرماتے ہیں، جسے آپؓ نے پاپنچ جملوں میں بیان فرمایا ہے:

« قَلُ طَامَنَ<sup>[1]</sup> مِنُ شَخُصِه، وَ قَارَبَ مِنُ خَطُوِه، وَ شَمَّرَ<sup>[1]</sup>مِنُ ثَوْبِه، وَ ذَخْرَفَ مِنُ نَفُسِه لِلْاَمَانَةِ،وَاتَّخَذَسِتُرَاللْهِذَرِيْعَةً إِلَى الْبَعْصِيَةِ»

" اینے آپ کوتواضع کرنے والا ظاہر کرتے ہیں، چھوٹے چھوٹے قدم اُٹھاتے ہیں، (اور یوں اپنے آپ کو باوقار ظاہر کرتے ہیں) اورا پنا دامن ( ظاہراً دُنیا کی آلود گیوں سے بچانے کے لیے ) سمیٹتے ہیں اور اپنے آپ کو امانت داروں ک زیور سے آراستہ کرتے ہیں (اورایک جملے میں ) خدا کی ستاریت کو معصیت کا وسیلہ قرار دیتے ہیں۔"

بی ہاں، ایک متواضع انداز اور ایک جھوٹا وقار اور اطمینان وسکون رکھتا ہے اور ڈنیا سے اور جو کچھ دنیا میں ہے اس سے ظاہراً بے اعتنائی دکھا تا ہے، اپنے آپ کوصالحین کا رنگ دے رکھا ہے اور خدا کے متد تیا ڈ المع یو ب ہونے کا غلط فائدہ اُٹھا تا ہے اور معاصی اور نا فرمانیوں کی راہ میں قدم اُٹھا تا رہتا ہے۔ ممکن ہے کہ ییگروہ ظاہراً خدا اور روز قیامت پر ایمان بھی رکھتا ہو، مگر یقیناً اِن دواہم اصلوں پر ایمان، ان کے وجود کی گہرائیوں میں نفوذ نہ کر پایا ہوگا۔ ورنہ ہیک مکن نظ ور تر تی میں نفوذ نہ کر پایا ہوگا۔ ورنہ ہے مکن نظ کہ دوں کہ اُٹھا تا رہتا ہے۔ مکن ہے کہ ییگروہ ظاہراً خدا اور روز قیامت پر ایمان بھی رکھتا ہو، مگر یقیناً اِن دواہم اصلوں پر ایمان، ان کے وجود کی گہرائیوں میں نفوذ نہ کر پایا ہوگا۔ ورنہ یہ کیسی مکن نظ کہ وہ لوگ اس قدر قیمتی دولت کو اتنی ملکی اور بے قیمت چیز کے بد لے بچہ دیں؟ اس وجہ سے اُحاد یث میں آیا ہے کہ ریا کاروں کو قیامت کے ون (جب پر دے اُٹھا دیے جا سی گاور اصلی چہر ے سامنے آجا کیں گے ) اُنہیں (اے کا فر! اے فاجر! اے عہد شکن! اے خسارہ اُٹھانے والے ) کے ناموں سے لِکارا جائے گا۔ اور اُنہیں کہا جائے کا وال

» حَبِط عَمَلُكَ وَ بَطَلَ أَجْرُكَ فَلَا خَلَاصَ لَكَ الْيَوْمَر فَالْتَعِسُ أَجْرَكَ هِتَن كُنْتَ تَعْمَلُ لَهُ » » تمہارے اعمال برباد ہو گئے اور تمہارا اجرو ثواب کچھنہیں اور آج تمہارے لیے کوئی راہ نجات باقی نہیں رہی۔ جا وَاپ اعمال کا آجراُس سے لو، جس کے لیےتم بیا عمال بجالاتے تھے۔ "آ

بے شک میگردہ، دوسر کر دہوں کی طرح صرف مولاعلیٰ کے دور میں ہی نہ تھا، بلکہ ہمیشہ اور ہر معا شرے میں تھا اور ہے اور اِس گردہ سے لوگوں کے دین وڈنیا کو، دوسر کے گروہوں کی نسبت زیادہ خطرہ در پیش ہے۔ اِسی لیے حق کی پیردی \_\_\_\_\_\_

<sup>[[]</sup> « تطاقمن » اوراطمینان ایک ہی ماڈے سے بیں اور دراصل آ رام وسکون کے معنی میں میں اور او پر کی عبارت میں ظاہری تواضع اور وقار کے معنی میں آیا ہے۔ <sup>[[2]</sup> « مَتْهَرَ » کالفظ « مَتْهمو » کے مادے سے اور جمع کرنے اور سیٹنے کے معنی میں ہے۔ <sup>[[2]</sup> وساکل الشیفۃ ۔جلدا ،صفحہ ا ۵ کرنے والوں کو اِن سے ہوشیارر ہنا چاہیے اور اُن کے جال میں پچنسانہیں چاہیے۔

خوشی کی بات توبیہ ہے کہ اِن جیسےلوگوں میں سے بہت سے افراد عملی طور پراپنے آپ کورسوا کردیتے ہیں اور جب دین اور دُنیا کے دورا ہے پر پہنچتے ہیں تو فوراً دنیا کو اختیار کر لیتے ہیں اور خدا کے دین سے دور ہوجاتے ہیں اور خلوق کی رضا حاصل کرنے کے لیے خداوند عالم کی ناراضی اور غضب مول لیتے ہیں ، تا کہ دُنیا سے پچھوفتی فائدہ اُٹھا سکیں۔ اُن کے افکار محدود، ہمتیں کم ، روح آلودہ اور باطن پلید ہوتا ہے اور ہمیشہ شخصیت کی دورُوکی اور نفاق کے حامل ہوتے ہیں۔

اس موضوع کوآگ بڑھاتے ہوئے مولاً چو تھے گروہ کی جانب قدم بڑھاتے ہیں، جو کہ وہی جھوٹے زہدو پارسائی کاڈرامہ رچانے والوں کا گروہ ہے اور فرماتے ہیں:

ۜۅٙڡؚڹٛۿؙۿؚڡٙڹٛٲٞڡٞ۬عؘٮؘٙڰؘؙؖۛعؘڹڰؙڡٙڹڟڶٮؚؚٵڵؠؙڶڮڞؙۅؙٛۅ۫ڶؖةؗ<sup>ؚٞۨ</sup>ڶڹڡؙ۫ڛؚ؋؞ۅٙٳڹ۫ڦۣڟٳ؏۠ڛٙڹۑؚ؋ڣؘقٙڞڗؾ۫ۿٵڵۘػٵڵؙۛۛۘۘۼڶ ؘٵڸ؋ۥڣؘؾؘڂڸ۠ۑؚٳڛؙؠٵڵڦٮؘٵۼ؋ۥۅٙؾؘڗؘؾۧڹڸڹٵڛٲٞۿڸؚٳڶڗۧٛۿٵۮۊۥۅؘڶؽؙڛٙڡؚڹؙۮ۬ڸڰ؋ۣ۬ؽ۫ڡؘڗٵڿ<sup>ؚ</sup>ٵۜۅٙڵٲڡٙۼ۫ۘڷؽ؞<sup>ؚ</sup>

" اُن میں سے ایک گروہ ایسا ہے کہ جنہیں حقارت، ناتوانی اور ضروری وسائل کے نہ ہونے نے بلند مرتبہ و مقام تک پہنچنے سے روک دیا ہے۔ (جبکہ وہ دوسر نے فاسدوں اور مفسدوں سے پچھ کم نہیں ہیں، مگر ہر گزاپتی اس ناتوانی اور اندرونی ضعف کا اعتراف نہیں کرتے) انہوں نے خود کو قناعت کے زیور سے آراستہ کیا ہوا ہے اور اہل زہد کا لباس زیب تن کیا ہوا ہے، جبکہ وہ لوگ بھی بھی نہ دن میں اور نہ ہی رات میں بچ اور پار ساافراد کی صف میں جے۔"

دوسر \_ لفظول میں یوں کہیں کہ وہ لوگ ایسے ضعیف اور کمز ورا فراد ہیں جواپنی ناتوانی کوز ہدو قناعت کے جھوٹے پر دے سے چھپاتے ہیں اور اپنے نقطۂ ضعف کو نقطۂ قوت کے عنوان سے دِکھاتے ہیں، جبکہ اُنہوں نے پارسانی اور قناعت کی بُوہی نہیں پائی ہے اور اپنے باطن میں نہایت دنیا پرست اور شکست کھائے ہوئے ہیں۔ البتہ یہ گروہ دوا قسام پر شتمل ہے۔ کبھی تو لوگوں کو فریب دینے کے لیے اور اپنے آپ کو بھی دھوکا دے بیٹھتے ہیں اور رفتہ رفتہ ہی تقین بھی کر لیتے ہیں کہ ہاں وہ پارسااور زاہد ہیں، نہ کہ ضعیف دنا تو اں ۔

مّر اح اور مغدی کے الفاظ بہت سے اُرباب لغت اور مفسرین نہج البلاغہ کے بقول ،اسم مکان ہیں اور چو پایوں بے شب وروز گزارنے کی جگہ کے معنی میں ہیں ،مگر بعض حضرات اِن دونوں کواسم زمان کہتے ہیں اور شب وروز میں آمد ورفت

🇓 « ضُوُّوْلَة » كالفط ضعف دناتواني كے معنى ميں آيا ہے۔

🗐 « مراح » کالفظر و ح کے ماد ب سے باور اس کا مطلب آمدور فت کی جگہ یا آمد ورفت کا وقت ہے۔

<sup>ﷺ</sup> «مغدی» کالفظ «غد**و**» کے مادے سے ہےاوراس کا مطلب ہےوہ جگہ اوروہ وقت کہ جب اور جہاں سے شیخ کو چو پائے باہر جاتے ہیں۔اور بعض نے سیبھی کہا ہے کہ مغد می سے مراددن میں جانوروں کی جگہ کو کہتے ہیں، <sup>چ</sup>س کے بالمقابل مَراح کالفظ ہے لیتن جانوروں کی رات کو ٹونے کی جگہ۔ کے وقت کے معنی مراد لیتے ہیں۔ بہرصورت اِن لوگوں کے حال کو بیان کرنے کے لیے اِن لفظوں کا چناؤ، اُن کی حماقت کی جانب ایک لطیف اشارہ ہے۔ وہ لوگ کمز وریوں کو اپنی اور دوسروں کی نظروں میں قوت اور قدرت دکھارہے ہیں اور دنیا پر سق کو ڈہدو پارسائی کے طور پر دکھارہے ہیں۔

چو تصح اور پہلے گردہ کے درمیان ایک زادیے کے مطابق اور چو تصح اور تیسر ے گردہ کے درمیان دوسر ے زادیے سے کیا فرق ج، اس پر مختلف با تیں ہیں۔ جوسب سے زیادہ مناسب نظر آتی ہے وہ یہ کہ پہلا گردہ ایسے دُنیا پر ست افراد کا گردہ ہے جو ضعف دیا تو انی اور ناکانی وسائل کے باعث گو شد نشینی اختیار کیے بیٹے ہیں اور کسی جاہ دمنزلت کے بیچے نہیں جاتے ،لیکن دہ اس بات پر مصر بھی نہیں ہیں کہ اپنی کمزور یوں کو قوت بنا کر جمو ٹا ڈرامدر چا کیں، جبکہ چوتھا گردہ اپنی تان ناتوانی اور کمزور کی کو معاشر سے میں عربی میں کہ اپنی کمزور یوں کو قوت بنا کر جمو ٹا ڈرامدر چا کیں، جبکہ چوتھا گردہ اپنی ان ان انوانی اور کمزور کی کو معاشر سے میں عربی میں کہ اپنی کمزور یوں کو قوت بنا کر جمو ٹا ڈرامدر چا کیں، جبکہ چوتھا گردہ اپنی اس ناتوانی پر سکون اور قناعت کی زندگی اسر کر نے کو ایسا نخرانہ کہتا ہے کہ جو سلاطین کے لیے کلوار کے ذور پر بھی میں زمیں ہے مگر چو تھ گردہ اور اور قناعت کی زندگی اسر کر نے کو ایسا نخرانہ کہتا ہے کہ جو سلاطین کے لیے کلوار کے ذور پر بھی میں زمیں ہے مگر چو تھے اور داور حکر اور وی کہ در کر نے کو ایسا نخرانہ کہتا ہے کہ جو سلاطین کے لیے کلوار کے ذور پر بھی میں زمیں ہے مگر چو تھے ریسکون اور قناعت کی زندگی اسر کر نے کو ایسا نخرانہ کہتا ہے کہ جو سلاطین کے لیے کلوار کے ذور پر بھی میں زمیں ہے مگر چو تھے میں حکوان اور قناعت کی زندگی اسر کر نے کو ایسا نخرانہ کہتا ہے کہ جو سلاطین کے لیے کو کی نہ کی مقام تک پڑ پنچا لیت ہو اور دوسر کے بازی کے ذریعے سے اپنے غیر شرعی مقاصد کو پالیتا ہے اور دوسری تعبیر کے مطابق مال دُنیا ہے جس چیز کو ظالم اور سفاک حضر ات اپنے ظلم وجور کے زور پر حاصل کر لیتے ہیں، یولوگ اُن چیزوں کور یا کاری اور دیو کی کہ ترکیں مقام تک پر پنچا لیت کر لیتے ہیں۔ اپند یہ کہ مودنیا کے بد لے نیتی دینے میں اور مال وہ میں کی ذور یو موتی کی در میو کی تھیں۔ کر مولی کی بی ہو تھا کر نے ہیں، جبکہ وو تو گار دور ہیں اپن کی خور یو اور میں میں ہو تا یا کر پر خوبی کی دوشی کی تو میں کہ ایک دار کر ہوں ہی جبکہ وو تال کردوں ہیں سے شار کرتے ہیں۔ البتہ پہلی گردہ اور دو سے دی تھی کہ کی خیس ہیں۔ البی نہ پہلی گردہ اور دو سے تھار کی دیں ایک چیز میں ہوں ہو ہو ہو کی کہ ہو ہو ہو ہو کر دو ہو ہو کہ کر کو میں اور کو ہو ہو ہو کہ دو ہو ہو ہو کر ہو ہو ہو ہو کر دیں ہ



یہ جپاروں خطر ناک گروہ ہر معاشر ے میں پائے جاتے ہیں امام عالی مقامؓ نے ان چارگرد ہوں کے تعلق مندرجہ بالا بیان میں ایسی داد یو خن دی ہے جودت پر مبنی ہے اورولایت کی تچی پیردی کرنے دالوں کو اِن چارگرد ہوں (بے دست د پا مفسدین، جا بر ظالمین، ریا کاری کرنے دالے دُنیا پَرست، جھوٹے زاہد حضرات) کی جانب سے اُن کی طرف اور انسانی معاشرے کی طرف توجہ دلائی اور اُن میں سے ہر ایک کی نشانیاں بھی گنوائی ہیں اور اُن کی رُوحانی اور جسمانی خصوصیات کا ذکر فرمایا ہے تا کہ بیافرا داور گروہ اِن علامات سے پہچانے جائیں اور اہل ایمان اُن کے جال میں گرفتار نہ ہوجائیں۔

یہ چاروں گروہ، تباہی، فاسد عقائد، دنیا و مافیہا اور جاہ و مقام کی خوا<sup>ہ</sup>ش کے معاطے میں مشترک ہیں۔ اُن میں موجود فرق صرف اُن کے بچھائے ہوئے جال اور اُن کے اُساب شرّ وفساد کے فراہم ہونے اور اس مقصد تک پہنچنے کے مقد مات کی کیفیت کے گردونواح میں ہے۔ دوسرے الفاظ میں یوں کہیے کہ اِن چارگروہوں کو دوحصوں میں تفسیم کیا جاسکتا ہے: ایک حصداُن گروہوں پرشتمل ہے کہ جواپنے غیر شرعی مقاصد کو پہنچ جاتے ہیں، بس فرق یہ ہے کہ اِن میں سے بچھ زورز بردستی سے اور پچھدھو کے بازی کے ذریعے اور کچھر یا کاری کے ذریعے سے پہنچتے ہیں۔

مگر دوسرا حصہا پنے مقاصد یعنی دُنیا ومال ومقام دُنیا تک نہیں پینچ پاتے بس فرق میہ ہے کہان میں سے پچھافراد اِس ناکامی کے چہرے پر ڈہدو قناعت کی نقاب ڈال دیتے ہیں اور پچھ دوسرےافرا دہیں جو اِس طرح کا کوئی اِقدام بھی نہیں کرتے۔

اگرتاریخ کابغورجائزہ لیں توہمیں نظرائے گا کہ ہر دَوراور ہرزمانے میں یہ چاروں گروہ موجود تصاور ہیں، ہر چند کہ اِنسانی معاشروں کی پیشرفت کے ساتھ ساتھ اِن کے جال اور چالوں میں پیچی وخم آتے رہیں گے۔افسوس کی بات تو سے ہے کہ اسلامی معاشرہ بھی اِس بات سے منتنیٰ نہیں ہے اور اِن چارگروہوں کی تناہی کی آگ میں جل رہا ہے اور جولوگ اِن سے آگاہ نہیں وہ آج اِن کے جال میں چینے ہوئے ہیں اور فریا دکررہے ہیں۔

اگر حق کی پیروی کرنے والے مولائے کا ئنات کے اِس مقام پر دیے گئے تذکرات کو دقیق انداز میں سمجھیں اور پرکھیں اور ضروری آگا ہی کو معاشرے کے پاک دل افراد کے سپر دکریں اور اِن چاروں گروہوں کی سازشوں کو سرعام آشکار کرنے کی مدمیں اپنی تمام ترکوششیں صرف کریں تو یقیناً اُن کا خطرہ خاطر خواہ حد تک کم ہوجائے گا۔

تيسراحصه

ۅؘؠٙؾؚ<sub>ؖ</sub>ۑٙڔؚجؘٵڵٛۼؘڞۜٱڹۘڞۜاڒۿؗؗؗؗؗۮؚڬؙۯٵڵؠٙۯڿؚۼۅؘٲڒٵۊٙۮؙڡؙۅۼۿڂڂۅ۫ڣؙٵڵؠؘڂۺٙڔۣڣؘۿڂڔؠؘؽڹؘۺؘڔۣۑٮٟ ٮؘٵڐٟۅؘڂٵؽڣٟڡٙڦؠؙۅ؏ۅؘڛٙٵڮؾٟڡؘػؙۼۅٟڝؚۅؘۮٳ؏ۼٛڶؚڝۣۅؘؿؘڴڵڹؘڡؙۅڿڿۣۊٙٮؙٱڂٛؠؘڶؾ۠ۿؚۿڔٵؾؾؾٞڐؙۅؘۺؘڡؚڶؾۿؚؗؗ ٵڵێؚؖڷۜڐؙڣٞۿڂ؋ۣڹڿؙڔۣٵ۫ڿٵڣ۬ۅٙٵۿۿڂۻٙٳڡؚڒٙڐ۠ۅؘڐؙڵۅڹٛۿڂۊؘڔؚڂڐۨٞۊٙٮؙۅٙۼڟ۠ۅٵڂؾۧۜؽڡٙڵۘۅٵۅٙڐؙۿۣۯۅٵڂؾۧؖؽڂڵۘۅٵۅٙ

قُتِلُواحَتَّى قَلُوا.

" (اس بح میں) ایک ایسا گروہ باقی رہ گیا ہے کہ قیامت کی یاد نے جن کی آنکھوں کو جھکا رکھا ہے اور محشر کے خوف سے اُن کے آنسوجاری ہیں۔ وہ لوگ (حق گو کی اور حق جو کی) کی وجہ سے یا تو معا شرے سے نکال دیے گئے ہیں، یا پھر خوف کے مارے تنہا کی اور گوشت میں اختیار کر بیٹھے ہیں اور اُنہوں نے اپنے منہ پر خاموش کی مہر لگا دی ہے ( کیونکہ اُنہیں حق کو درک کرنے کے لیے کو کی سننے والے کان اور ہیدار دل نہیں ملتے ) یا مخاصا نہ طور پر <sup>(لی</sup>عض دلوں میں اثر ہوجانے کی اُمید پر) خدا کی جانب بلاتے ہیں، یا پھر روتی ہو کی آنکھوں اور درد سے تر پتے ہوئے ول سے ( اُن فساد سے ہمر پور مناظر کو جنہ ہیں ہیں ہونے کی وجہ سے ) نا توانی اور ڈیس نے تھوں اور درد سے تر پتے ہوئے ول سے ( اُن فساد سے ہمر پور مناظر کو جنہ ہیں ہی ہونے کی وجہ سے ) نا توانی اور ذیل سے نائیں گوشند شین بنادیا اور خاص وعام کے ذہنوں سے محملاد یا، (یارویا ور کے نہ ہونے کی وجہ سے ) نا توانی اور ذیل سے نان کی وجود کا احاظہ کر لیا۔ وہ لوگ گو یا کسی ای شی ہیں کہ جو من کے را یا تونی کی وجہ سے ) نا توانی اور ذیل سے نان کی معان کا باعث ہو گا اُن کے منہ بند اور دل میں ای نہ ہوں نے اس قدر نہوں نے کی وجہ سے کی ان کی ہوں کی آنہیں گوشند شین بنادیا اور خواس وہ اُن کے میں ایں ہیں کہ ہوں کے در یا میں گر گیا ہو کہ وہ جتی بھی روتی ہو کی آن کی وجود کا اِن کی منہ بنداور دل ہوں ہے ہوں کے اُن کے میں اُن کے میں اُن کے میں اُن مند ہیں کہ جونمک کے در یا نہ ہوں نے ای جو کہ وہ جن کہ کہ کہ تیں اور اِن پر اتنا دباؤڈ الا گیا ہے کہ وہ نا تواں ہو گئے ہیں اور ( اِن لڑا کی کے میدان میں )

شرح وفسير

یانچواں گروہ:الہی بندے

مولاً نے دُنیا پرست گن گاروں کے چارفتہم کے گروہوں کے ذکر کے بعدایک پانچویں گروہ کا تذکرہ فرمایا ہے کہ جو اولیاءاللہ اور حق کے سپاہیوں اور اللہ کے لیے جینے والے مَر دوں کا گروہ ہے، جو کہ سب سے افضل اور ممتاز افراد ہیں اور جو اُن معاشروں میں دُھت کاردیے جاتے ہیں جہاں پچچلے چارگروہوں نے اپنی ساز شوں کے جال پھیلائے ہوئے ہیں۔ حضرت اُن کے مقام کی عظمت کی خاطر اُنہیں رِجال کے لفظ کے ساتھ ذکر فرمار ہے ہیں، جب کہ پچچلے چار گروہوں کا مَاس کے لفظ سے تذکرہ کیا ہے۔ امام ان افراد کو ایک تر قی یا فتہ الہی معاشر کے کا محور جانے ہیں اور اپنے ساتھ یوں کو اِس جانب تشویق دلا رہے ہیں کہ اِن افراد کے زُمرے میں شامل ہوجا کیں۔ حضرت پہلے تو اُن کی توصیف میں فرماتے ہیں:

«وَبَقِيَرِجَالٌغَضَّ أَبْصَارَهُمْ ذِكْرُ الْمَرْجِعِ وَأَرَاقَ دُمُوعَهُمْ خَوْفُ الْمَحْشَمِ»

یہاں پر بخصؓ أَبْصَارَ هُمد کی تعبیر سے مراد اِس کے لفظی معنی، یعنی آنکھ بند کر لیدانہیں ہے بلکہ نظروں کو جھکالینااور نِگاہوں کی مراقبت مراد ہے وہ حالت جو کہ پچھ وحشت ناک مناظر دیکھنے کے بعد اِنسان پر طاری ہوجاتی ہے، ایسے کہ پھر انسان دوبارہ اُس خوفناک منظرکود یکھنے کے لیے تیارنہیں ہوتا۔

اِس طرح سے اُن لوگوں کی پہلی توصیف میہ ہے کہ وہ خدا وروزِ قیامت کے حوالے سے احساس ذیٹے داری رکھتے ہیں،ایک ایساطانت دراحساس جو کہ دل کوہلا دیتا ہے اور آنسوؤں کوجاری کر دیتا ہے۔

بتحقیق جولوگ اُس دن سے اور روزِ قیامت پرقوی ایمان رکھتے ہیں، دہ کسی چیز کو اُس سے زیادہ وحشت نا کنہیں دیکھتے، جس دن پردے ہٹ جائیں گے اور تمام راز آشکار ہوجائیں گے اور انسان کی تمام عمر کے اعمال لوگوں کے سامنے تولے جائیں گے۔

ن البلاغہ کے بعض شارعین <sup>[1]</sup> کا کہنا ہے کہ او پر کے جملے میں مَر جع کے لفظ سے مراد قبر اور محد شہر سے مراد قیامت ہے، مگر اس بات کود کیستے ہوئے کہ قر آنی تعبیرات میں بید دنوں الفاظ، قیامت کے معنی میں استعمال ہوئے ہیں، بیہ پتا چپتا ہے کہ بیدالفاظ کا فرق اس لیے ہے کہ ایک لفظ دود فعہ تکر ارنہ ہونہ بیہ کہ معنی میں فرق کے لیے تکر ار ہوا ہو۔ دَر حقیقت بیہ تعبیرات اِس آیتِ مبارکہ سے اقتباس شدہ ہیں:

؞ؚؚجَالٌ ‹ لَّا تُلْهِيْهِمْ تِجَارَةٌ وَّلَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِيْتَآءِ الزَّكُوةِ \* يَغَافُوُنَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُفِيْهِ الْقُلُوْبُ وَالْاَبْصَارُ ٢٠

«وہ لوگ کہ جنہیں کوئی بھی تجارت نماز قائم کرنے اورز کو ۃ ادا کرنے سے غافل نہیں کرتی، وہ لوگ اُس دن سے ڈرتے ہیں کہ جس میں دِل اورا تکھیں منقلب ہوجا 'میں گی۔' <sup>ت</sup>لا

پھر حضرت اِس گروہ کےالگ الگ انجام پر گفتگوفرمار ہے جو کہ اُنہی معاشروں میں رہتے ہوئے ہوگی ،جن میں مذکورہ پچچلے چارگروہ حاکم ہیں۔اُن میں سے ہرایک اِن پانچ انجماوں میں سےایک سے دوچارہوگا:

> 🗊 فی ظلال نیچ البلاغہ اس جملے کے ذیل میں۔ ۱۳ سور کا نور، آیت ۳۸

توہ لوگ حق گوئی اور حق جوئی کی وجہ سے یا تو معاشر ے سے نکال دیئے گئے ہیں، یا پھر خوفز دہ ہو کر گوشذشینی اختیار کر بیٹھے ہیں اور خاموش ہیں اور اپنے مُنہ پر سکوت کی مہر لگا چکے ہیں، کیونکہ اُنہیں کوئی ایسا بیدار دِل یا سننے والے کان نہیں ملتے جواُن نے پکارنے پر لبیک کہیں، یا مخلصا نہ طور پر ( لعض دِلوں میں تا شیر کی اُمید پر ) خدا کی طرف بلاتے ہیں یا پھر روتی ہوئی آنکھوں اور یُر در ددل کے ساتھران فساد سے بھر پور مناظر کو دیکھتے ہیں، جنہیں بدلنے پر بید قاد زہیں ہیں۔"

اس بات کے پیش نظر، کہ «فتیریں» بھا گے ہوئے اور آ وار کہ دیار شخص کے لیے استعال ہوتا ہے اور «نَالَّه کا لفظ «نَتَ» کے مادَّے سے ہے اور کسی گروہ سے بھا گ جانے اور نہائی اور انفراد بت کو اپنانے کے معنی میں آیا ہے۔ <sup>فقا</sup>لہذا او پر کے جملے اس مقصد کی جانب رہنمائی کرر ہے ہیں کہ بیلوگ معاشرے اور دِیار سے نکال دیئے جانے کے بعد اور آ وار کا وطن ہونے کے بعد بھی ایک دوسرے کے ساتھ نہیں ہیں، بلکہ ہر ایک کو ایک گو شے میں چھینک دیا گیا ہے، کیونکہ دنیا پرست لوگ

اور «تحایَّف مَقْمُوًع» کی تعبیر اِس بات کود کیھتے ہوئے کہ «مقہوع» کالفظ «قمع» کے مادؓ ے سے آیا ہے اور اس کا مطلب ہے قہروغلبہ، یاجَرؓ سے اُکھاڑ دینا۔ بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ دُنیا پرستوں کا حاکم طبقہ صرف اسی بات پر اکتفانہیں کرتا کہ اُنہیں دھمکا دیا جائے، بلکہ اُن کی کوشش یہی رہتی ہے کہ اِن پرمستقل دیا وَ ڈالتے رہیں یا اِن کی جڑوں کو اُکھاڑ پچینکیں۔

سیا کتے مَکٹو چر » کی تعبیر، اِس بات کے پیش نظر کہ «مَکْٹو چر »کا لفظ « کعمد» کے ماد ؓ سے ہے اور ان پا بے وزن پر ہے، اِس کا مطلب اُونٹ کا منہ بند کردینا ہے، اس بات کی طرف اِشارہ کرر ہا ہے کہ بینظالم اور شم پیشہ

شرید، کالفظ شرد کے ماد سے آیا ہے اور اس کا مطلب ہے اونٹ کا بھا گ جانا اور پھر پیلفظ اُن تما م لوگوں کے لیے استعال ہونے لگا جو کی قوم سے فرار کر گئے ہوں۔
 م مقہوع » کالفظ قہع کے ماد سے ہے اور مقبور و مغلوب کے معنی رکھتا ہے اور کبھی بھارج ٹیں کا ٹ دینے کے معنی میں تھی آتا ہے۔
 م مقہوع » کالفظ قہع کے ماد سے ہے اور مقبور و مغلوب کے معنی رکھتا ہے اور کبھی بھارج ٹیں کا ٹ دینے کے معنی میں تھی آتا ہے۔
 م مقہوع » کالفظ قہع کے ماد سے ہے اور مقبور و مغلوب کے معنی رکھتا ہے اور کبھی بھارج ٹیں کا ٹ دینے کے معنی میں تھی آتا ہے۔
 م ملحو ہ ، کالفظ قہ مع کے ماد سے ہے اور اونٹ کا مند بند کرنے کے معنی میں آیا ہے۔ بعد میں پیلفظ عام ہو گیا اور ہر ان شخص کو معوم کہا جا تا ہے ہے۔ دیل کے ذریعے ماموں کردیا جا ہے۔
 م محک مع میں کے ذریعے اور اور نے کا مند بند کرنے کے معنی میں آیا ہے۔ بعد میں پیلفظ عام ہو گیا اور ہر ان شخص کو معوم کہا جا تا ہے ہے۔ دیل کے ذریعے معنی میں آیا ہے۔ بعد میں سیلفظ عام ہو گیا اور ہر ان شخص کو معوم کہا جا تا ہے جے دلیل کے ذریعے معنی میں عزیز وں کے کھود ہے ہے معنی معنی اس انہ کا کہ معربی میں معربی میلفظ عام ہو گیا اور ہر ان شخص کھی کہ کہ کہ معربی کہ معربی ہو اور اور کے استعال ہوا کہ ہو کہ معنی میں معنی معربی معربی معربی معنی معنی استعال ہوا کر تا ہے، اور کیو کہ ایسی حالت میں انسان سوگوار اور عز اور اور جاتا ہے ، لیندا ٹ کلان کا لفظ رونے والے اور سوگوار اور شرح اور ایسی معنی ہو ہو کہ معربی کہ معنی میں استعال ہوا ہے۔
 م شرح نینی البلا غذ تھر عبرہ اور شرح کے استعال ہو الہ یہ کی مندر جو ذیل جلیے کی بحث میں ۔

افراد، ہرگزاِس گروہ کےخاموش ہونے پرفاتح نہیں ہیں، بلکہ اُن کی کوشش یہ ہے کہ اُن کے منہ بند کر کے اُن پرمہر لگا دیں۔ « ذَاعٍ هُخِلِصٍ » کی تعبیر سے مُراد اِس بات کی وضاحت ہے کہ اِن لوگوں کاعوام کوخدا کی طرف یکارنا کسی جاہ و منزلت یا دولت و اِقتدار کا حصول نہیں ہے، بلکہ ان کی طلب سوائے رضائے اِلٰی کے اور کچھنیں ہے۔ اِس جملے کی تفسیر میں ایک اوراحتمال بھی دیا گیا ہے اور وہ بیر ہے کہ « **دَاعِ مُخْذِ**لِصِ »۔۔۔۔مراد دہ څخص ہے جوخلوص کے ساتھ بارگاہِ اِلٰہی میں معاشرے کی فلاح و بہبود کے لیے ستقل دعا کرر ہاہے، بالآخر « تَکْلَانَ مُوجّع » کی تعبیر سے مُراد، اِس بات کی طرف توجه کرتے ہوئے کہ «فَتْکَلَانَ »کا مطلب مصیبت زدہ انسان ہےاور «مُوْجَع»کا مطلب ہے وہ څخص جو تکایف میں ہو، یہ ہے کہ وہ لوگ صرف ظاہر میں نہیں رور ہے، بلکہ وہ اُندر سے بھی جل رہے ہیں اور در دسہہ رہے ہیں۔ پھر حضرت اِس گردہ کے کچھاورادصاف کے بیان میں لب کشاہوئے ہیں اور نہایت مختصراور معانی سے لبریز اور تاسف انگیز عبارات میں اِس جیسے معاشرے میں اِن لوگوں کے حالات کی تشریح فرماتے ہیں : «قَلُأَحْمَلَتُهُمُ <sup>[]</sup> التَّقِيَّةُ» «تقبح نے اُنہیں بھلادیا ہے۔" اگر جہ وہ لوگ محاہداور دلیر ہیں، مگر جہاں چلّانے کا کوئی اثر نہیں سوائے طاقتوں کے گنوانے کے، توالیں صورت میں ا تقيّح کاسہارالينے کےعلاوہ اورکوئی چارۂ کارنہیں ہوتا۔ایہا تقنیدجس نے بالآخراُنہیں گویا بھلادیا اور دشمنوں کی نظرمیں ڈریوک اور دوستوں کی نظرمیں بیہودہ اور بے حیثیت بنادیا، جبکہ اُن کالڑنا اور اِن جیسے خاص حالات میں تقبہ کرنا، دونوں ہی ان کا فريضه ہے۔ چرحضرت فرماتے ہیں: «وَشَمِلْتُهُمُ النَّلَّةُ» "(کسی ساتھی اور مُددگار کے نہ ہونے کے باعث نا توانی) ذلّت نے اِن کے دجود کو گھیر لیا ہے۔" وہ لوگ خدا کی بارگاہ میں اور بذات خودنہایت عزیز ہیں ،گراُس معاشرے نے اِنہیں ضعف وذلّت کی چوکھٹ پر کھڑا کردیا ہے،جس میں قدریں تہہ دیالا ہوچکی ہیں۔ حضرت أن کے حال کو یوں بیان کرتے ہیں:

🗓 «أَحْمَل» كالفظ «نَجمل» كے مادّ ب سے ہاور ضعف اور چھپنے اور بھلاد یے جانے کے معنی رکھتا ہے۔

«هُمُرِ فِي بَخُرِ أُجَاج» " وہ لوگ اُن افراد کی مانند ہیں جونمک کے دریا میں گر گئے ہوں ۔"( کہ جس میں ہلکی سی حرکت بھی اُن کی جلن اور سُوزش اور مزید تکلیف کاباعث ہے) ظاہر ہے کہ جوشخص کسی ایسے دریا میں نموطہ زن ہواُس کا تمام وجود جلتا ہے اور چاہے جتنابھی پیاسا ہوجائے ، اُس کے پاس پینے کے لیے پانی بھی نہیں ہوتا کہ پی سکے، پس وہ اندراور باہر دونوں طرف سے جل رہا ہوتا ہے۔ اُن اولیاءاللّٰداور صالحین کا یہی حال ہے جو نساد سے بھرے ہوئے ایسے معاشروں میں گرفتار ہوجاتے ہیں جہاں جابر اور ظالم أفراد حاکم ہوتے ہیں اورایسے میں اِن اُولیاءکوکوئی ہمدم اورسائٹھی بھی نہیں ماتاجس کے ساتھ مل کروہ قیام کر سکیں یا چلّاسکیں۔ اس مات کوآ گے بڑھاتے ہوئے مولّافر ماتے ہیں: «أَفُوَاهُهُمُ ضَامِزَةٌ لا يَوْقُلُو بُهُمُ قَرِحَةٌ» « اُن کے منہ بند ہیں اور دِل مجروح ہیں۔" بےحس افرادا پسے معاشروں میں ہرگزیریشان نہیں ہوتے ، ہاں اُن کی ایک اہم پریشانی ضرور ہوتی ہےاور دہ اُن کے ذاتی مفادات ہوتے ہیں، مگر پاک مجاہداورصالح افراد کہ جن کے منہ زبرد یتی بند کردیے جاتے ہیں، وہ مستقل اُندر سے <sup>گ</sup>ڑ سے ہیں اور اُن کے دِل زخموں سے چور ہوتے ہیں۔ نچ البلاغہ کے بعض شارحین نے « قُلُو ٹرہٹ قربے قَدْ حَةٌ » کے لفظ سے خوف ِخدا سے مُراد لیے ہیں، 🖾 جب کہ کلام کے قریبےٰ سے بیہ بات صاف معلوم ہے کہ ہقلیمی اور روحی گھا وَ اُس فساد کی خاطر ہیںجس کے خاتمے کی اِن کے پاس قُدرت نہیں ہے،اور اِسی بات پر بہلوگ گھٹ رہے ہیں۔ ممکن ہے کہ بعض لوگ بہ گمان کریں کہ اِن کی یہ ناتوانی ،ضعف اور تقبیہ و خاموشی خود اِن کے اپنے کاموں اور غلطیوں کا نتیجہ ہےاوران کی غلطی بدے کہانہوں نے بروفت قیام نہ کیااورآ واز نہاُ ٹھائی ،لہٰداامام بَندہ شناس نے اِس کلام کے ذیل میں چند جملوں کے ذریعے اِس غلطہٰ کے اِمکان کومکس طور پر رفع فرمادیا۔ مولاً إرشادفر ماتے ہیں: «قَلُوَعَظُوُاحَتَّى مَلُّوْاوَقُهِرُوْاحَتَّى ذَلُّوْا، وَقُتِلُوْاحَتَّى قَلُّوْا»

> <sup>[[]</sup> «اُبجاج» کالفظ «اجبج» کے ماد ؓ سے ہے اور تلخی اور کھارا ہوجانے کے معنی میں آیا ہے۔ <sup>[[[]</sup> «ضامز قا» کالفظ «ضمر» کے مادؓ سے ہے اور بات چیت سے پر ہیز کرنے کے معنیٰ میں ہے۔ <sup>[[[]</sup> شرح نہج البلاغہ، ابن میشم اور شرح نہج البلاغہ، علامہ خُونی اور فی طلال محمد جواد مُغِنَیة میں اِس عبارت کے ذیل میں۔

"وہ لوگ (پندونصیحت کے میدان میں ) اتن صیحتیں کر چکے ہیں کہ تھک گئے ہیں اور اس قدر دباؤ میں ہیں کہ کمزور اور ناتواں ہو گئے ہیں اورلڑائی کے میدان میں اِنہوں نے اِتنے مقتول دیئے ہیں کہ ان کی تعداد خاصی کم ہوگئی ہے۔" جی ہاں ! اُنہوں نے جہاد کی تمام تر شاخوں کا تجربہ کرلیا اور ہر حربے کو آزما کر دیکھ لیا ہے، دل سے چلا چکے ہیں ، بیانات کے ذریعے دعظ ونصیحت بھی کر چکے ہیں اور سلح لڑا ئیوں میں انہوں نے کئی قربانیاں دی ہیں، یہاں تک کہ اپنے بہت سے لوگوں کو گنوا چکے ہیں، کیونکہ ان کے پاس ساتھیوں اور ہم حیت کی ای پی تھی اور ان کے اور ان کے اور ان کہ کہ ہو درمیان کسی طور تو توں کا توازن برقر ار نہ تھا جہاں تک انہیں جیت کی اُمیدتھی اور ان کے اور ان کے حریف مقابل کے درمیان کسی طور تو توں کا توازن برقر ار نہ تھا۔ جہاں تک انہیں جیت کی اُمیدتھی اور فی دی اور پہلی ہے، کہ اور ان کے اور ان کے در ای میں ایسی کے در میں ہوں ہے کہ ہو در میان کسی طور تو توں کا توازن برقر ار نہ تھا۔ جہاں تک انہیں جیت کی اُمیدتھی اور فی دی ہوں اور سے ایک کہ اپنی ک

« قُتِدِلُوًا حَتَّى قَلَّوُا » كاجملہ بی معنیٰ ہیں رکھتا کہ وہ سب کے سب مارے گئے، یہاں تک کے کم ہو گئے، بلکہ اِس کا مطلب بیہ ہے کہ اُن میں سے ایک گروہ شہیر ہو گیا اور ایک قلیل سی تعداد پر مشتمل گروہ باقی رہ گیا ہے۔ بیہ جملہ جُزکوگل سے نسبت دینے والی جگہوں میں سے ہے۔

یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اِن گروہوں کی تقسیم بندی کس زمانے سے مَر بُوط ہے، جبکہ امامؓ نہایت اقتداراور قوت کے ساتھا پنے معاشرے پرحکومت فرمار ہے تھے؟

اِس سوال کا جواب مولاً کے دور کی تاریخ کے مطالعے سے روش ہوجا تا ہے اور اُن بزرگوار کے کلمات میں بھی آیا ہے کہ معاشر ے کا فساداس حد تک بڑھ گیا تھا کہ نو مِحکومت (امامؓ) کی روشن فقط کوفہ اور اُس کے گرد دنواح پر ہی محد ود ہو کرر ہِ گئی تھی ، اور شام دمصر اور دیگر ایسے علاقوں میں اہل شروفسا داور خالمین نے ایک دوسرے کے ہاتھ میں ہاتھ ڈال کراتحاد کرلیا تھا اور معاشر بے بے صالح افر ادکو معاشر بے سے باہر نکال دیا تھا۔

چوتھا حصہ

فَلْتَكُنِ الثَّذِيَا فِى أَعُيُنِكُمْ آَصْغَرَ مِنْ حُثَالَةِ الْقَرَطِ وَ قُرَاضَةِ الْجَلَمِ وَ اتَّعِظُوًا بِمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ قَبْلَ آَنْ يَتَّعِظَ بِكُمْ مَنْ بَعْدَكُمْ وَ ارْفُضُوْهَا ذَمِيْ بَةً فَإِنَّهَا قَدُرَفَضَتْ مَنْ كَانَ آَشْغَفَ بِهَا مِنْكُمْ.

" دنیا تمہاری نظروں میں درختوں کے سو کھے اور مُرتجعائے ہوئے بیّوں کی مانند ہونی چاہیے جنہیں دباغی کے لیے استعال کیا جاتا ہے(جو کہ نہایت بد بُودار اور متعفن اور بے قدر ہوتے ہیں) یا جانوروں کی کھال اوراُون سے بھی زیادہ ب ارزش ہونی چاہیے کہ جسے وہ زمین پراُ تار کے پچینک دیتے ہیں اورکوئی اس پرتوجہٰہیں دیتا اور جولوگ تم سے پہلے تھے، اُن سے عبرت اورنصیحت لو،قبل اِس کے کہتمہارے بعد آنے والے تم سے عبرت لیں اور اِس پست اور گری ہوئی دنیا کو چھوڑ دو کیوں کہ جولوگ تم سے بھی زیادہ اِس کے چاہنے والے تھے، اِس نے اُن کو بھی چھوڑ دیا۔"(اور اِس نے اپنے عاشقوں سے تھوڑی ہی بھی وفانہ کی )

شرح وتفسير

اپنے سے پہلےلوگوں سے عبرت لو

خطبے کے اس حصّے میں جو کہ خطبے کا آخری حصہ ہے، مولاً نہایت مختصرا ورمعنی خیز جملوں میں ایک آخری بنیج کے طور پر، اُن پانچُ گروہوں کے ذکر کے بعد دُنیا میں زُہدوتقو کٰ کی جانب بلار ہے ہیں اور درحقیقت اِس بات پر تاکید فرمار ہے ہیں کہ او پر بیان کیے گئے چارگروہوں کی بدیختی کی اصل وجہ ان کی دنیا پر ستی اور دنیا سے بے حساب لگا وً ہے۔ حضرت پہلے جلے میں فرماتے ہیں:

«فَلُتَكُنِ السُّنْيَا فِي أَعْيُنِكُمُ أَصْغَرَ مِنْ حُثَالَةِ <sup>[1]</sup> الْقَرَظِ وَقُرَاضَةِ <sup>[1]</sup> الْجَلَمِ <sup>، [1]</sup> " دنیا کوتمهاری نظروں میں درختوں کے اُس چھال اور کھال سے بھی زیادہ بے وقعت ہونا چاہیے کہ جس کو دباغی میں اِستعال کیا جاتا ہے(جو کہ بہت بد بودار اور متعفن ہوتا ہے) یا جانوروں کی اُون کو کاٹنے کے بعد اُس کے پنج جانے والے حصوں سے بھی حقیر تر ہونا چاہیے کہ جوز مین پر گرجاتے ہیں اور کو کی بھی انہیں اہمیت نہیں دیتا۔"

اُو پردی گئی تشبیہات بہت ججی تلی اور دلچسپ ہیں، «قر ظ »کالفظ مَرض کے وزن پر ہے اس کا مطلب ہے درختوں کے وہ پتے ،جنہیں جانوروں کی کھالوں کی دَ تاغی کے لیے استعال کیا جاتا ہے تا کہ کھال کو مزید مضبوط اور زیادہ سے زیادہ استعال کے لائق بنایا جا سکے۔ ظاہرتی بات ہے کہ جو پتے اِس کا م میں استعال کر کے کچرے میں چھینک دیے جاتے ہیں، وہ

<sup>[[]</sup>» حُوثالة» كالفظ «تُضاله» كا بهم وَزن ہے۔ دراصل بُرى اور بِقدراشياء كے ليے استعمال كياجا تا ہے اوراس ليے تيل كے باقى مانده اجزاءاورا سجيسى دوسرى چيزوں كوجوب قدراور بے حيثيت ہوتى ہيں اُنہيں حُتالة كہاجا تا ہے۔ <sup>[[]</sup> « قوراضة» كالفظ «قوض» كے مادّ سے ہے اور كى چيز كے كائنے چئے كے معنى ميں آتا ہے اور قراضدان چھوٹے كلزوں كوكہاجا تا ہے كہ جو قوچتى كى دُم كى طرف سے گرتے ہيں، اور قبينى پر مِقراض كے لفظ كا إطلاق بھى إى حوالے سے ہے۔ <sup>[[]</sup> « جَلَه »كالفظ قم كے وزن پر ہے اور قبينى كے معنى ميں آتا ہے اور قراضدان چھوٹے كلزوں كوكہا جاتا ہے كہ جو قول كى دُم بہت آلودہ، بد بُوداراورنفرت انگیز ہوتے ہیں اور جب جانوروں کی کھال کوکا ٹاجا تا ہے تو پچھا یے چھوٹ ٹر کڑے زمین پر گرتے ہیں جو کسی بھی کام کے نہیں ہوتے ۔ اس بنا پر یہ پتا چلتا ہے کہ پہلی تشبیہ میں نفرت انگیز ہونا اور دوسری تشبیہ میں بقدر ہونا چھپا ہوا ہے، اور امام فرماتے ہیں کہ دُنیا کو تمہاری نظروں میں ان گری ہوئی حقیر ترین چیز وں سے بھی کمتر ہونا چاہیے، وہی دُنیا کے جس کے اموال سے عشق طغیان گرقا رُدنوں کو پیدا کر دیتا ہے، اور اس کے مقامات سے عشق، ظالموں کو دو دمیں لاتا ہوا در اس کی محبت ہر بُرائی کی جڑ ہے اور بید وہ آسان ترین تعبیر اور جملے ہیں، جو اس بارے میں کہ جا سکتے ہیں ۔ یہ دیں لی خ طرف اور دوسری جانب بیکہ دوسرے جملے میں دُنیا کے جلدی گز رجانے اور اس کے انجام کی طرف اشارہ ہو رہا ہے: « وَ انَّ حِطْلُوْ اِبْحَدَ ہُمَ کَانَ قَبْلَکُ مُر قَبْلَ اَنْ یَتَ تَ حِطْلُ کُمْ مَنْ بَعْلَ کُمْ مَنْ بَعْل

"جولوگتم لوگوں سے پہلے جیتے تھےاُن سے سبق سیکھو(عبرت لو)اس سے پہلے کہ تمہارے بعد آنے والے تم سے عبرت لیں۔"

اُن ( پہلے والے ) لوگوں نے مال اکٹھا کیا، ڈھیر لگادیے اور چلے گئے، اُن کے ویران شُدہ کل اور اُن کے تاراخ شدہ مُلک اور اُن کی برباد شدہ قدرت کہ جس کی باقیات اِس دنیا کے گو شے گو شے میں بکھری پڑی ہیں۔ اُن سب سے عبرت حاصل کر واور اگر اس سبق سے تم نے کوئی ضروری فائدہ نہ اُٹھایا تو تمہا را مقدّ ربھی ایسا، ہی ہوگا اور تمہاری زندگی بھی دوسروں کے لیے عبرت بن جائے گی۔

قر آن مجید نے بار ہالوگوں کو پچلےلوگوں سے عبرت حاصل کرنے کی دعوت دی ہے اور بیے ہر دور کےلوگوں کو ہیدار کرنے والے دروں میں سے ایک بہترین دَرس اور سبق ہے۔ فِرعون اور فرعو نیوں کے بارے میں قر آن کی ہلا دینے والی تعبیرات ہیں کہ جنہیں بنی اسرائیل کو ہیدار کرنے کے لیے بیان کیا گیا ہے،ارشاد ہوتا ہے:

؞ػؗؗؗؗؗؗؗؗ ڎٙڒۘػؙۏٳڡؚڹؙڿڹۜٞٳؾؚۅؘۼؙؽۅ۫ڹۣۅؘۮؙۯۅ۫؏ۅؘمؘقَامٍ ػڔۣؽ۪۪ؗؗۛؠۣۅؘڹۼؠٙڐٟػڵٮؙۏٛٳڣؽۿٵڣؘٵڮؚۿۣؽڹػڶٙٳڮ ۅؘٲٞۅؙڒؿؙڹؘۿٵۊؘۅؙڡٲٞٲڂڔۣؽ۬؈۬۬ٙٵڹػٮٛٵؘڲؽؚؠۿڔٳڸۺۜؠٙٳ؞ؙۅٙٳڵڒٙۯڞ۠ۅؘڡٙٵػٵڹؙۏ۠ٳڡؙڹڟڕؽؾ؞<sup>ؚ</sup>

" کتنے باغات اور چیشے اور زراعتیں اور سین وجیل اور بیش بہا کل انہوں نے چھوڑ ے اور کتی تعتیں چھوڑیں کہ جن میں وہ غرق تصے ہلاں، اِسی طرح کا اُن کا ماجرا تھا اور ہم نے بیر سب کچھ دوسری قو موں کی میراث بنا دیا، نہ آسان اُن حال پر رویا اور نہ ہی زمین روئی اور نہ ہی زمین وآسان والے اور نہ ہی (انجام کے وقت) ہم نے اُنہیں کوئی مہلت دی۔" مگر افسوس صدافسوس کہ بنی اِسرائیل نے بھی اِن باتوں سے کوئی سبق نہ لیا اور پھر اُن کی سرنوشت بھی دوسری

🗓 سورهٔ دُخان، آیات ۲۵ سے ۲۹

قوموں کے لیے درت عبرت بن کررہ گئی۔ تیسرے جیلے میں حضرت دنیا کی بے وفائی کے بارے میں ارشادفر ماتے ہیں : «ۅٙاۯڣؙڞؙۅٛۿاۮؘڡؚؽؠٙةٙۥڣؘٳڹۧؠٛٲۊٙٮؙۯڣؘۻؾٛڡٙڹٛػٳڹٲۺ۫ۼؘڣ<sup>ؚ</sup>۩ؠۿٳڡؚٮ۫ػؙۿ؞ " اِس پیت اور حقیر دنیا کو چھوڑ دو، کیونکہ اس نے اُن لوگوں کو بھی چھوڑ دیا جو اِس کی نسبت تم سے زیادہ شیرائی تھے۔" ( اوراس نے اپنے عاشقوں اور چاہنے والوں کے ساتھ کم ترین وَ فالجمی نہیں نبھائی اوراُن کی حُرمت کا بھی خیال نہیں کیا) اس ترتیب سےاس عظیم معلّم اخلاق وانسانیت نے ان تین جملوں میں دنیا کی بے قعتی ، نا با سُداری اوراس کی اہل د نیاہے بے دفائی پر گفتگو کی ہےاوراس کے ہر پہلوکو بخو بی واضح کر دیا ہے۔ ظاہر ہے کہ اس تمام کلام امامؓ میں جہاں دنیا کی برائی کی گئی ہے وہاں مرادوہ مادّ می اور دنیاوی دولت وژوت ہے جو معصیت ظلم وطغیان، أنارکی اور ناجا نزطریفے سے حاصل کی جائے نہ کہ وہ مال اور متاع جوجا ئز اور حلال طریفے سے حاصل کیا جائے تا کہ اطاعت خداوندی میں اس کی راہ میں خرچ کیا جا سکے جیسا کہ شاعر نے کہا ہے: چیست دنیا؟ از خدا غافل شدن نے طلا و نقرہ و فرزند وزن مفہوم: دنیا پریتی کیا ہے؟ بیخدا سے غافل ہوجانا ہے۔ورنہ سونے جاندی یا بیوی اوراولا دکی محبت دنیا پر شی نہیں۔ كلام ستيدر ضي اس خطبے کے آخر میں مرحوم سیّدرضی ؓ فر ماتے ہیں : <sup>«</sup> بعض ناواقف اور بےخبرلوگ اس خطبے کوامیر شام کی طرف منسوب کرتے ہیں کیکن بلا شک وشہر یہ خطبہامیر المونین ملیس ہی کا کلام کے کیونکہ بہطر نے کلام آپ کے دوسر فصبے وبلیغ کلام اور آپ کی باعظمت روحانیت سے کمل طور پر ہم آ ہنگ ہے۔امیر شام کو بیطرز کلام کہاں حاصل ہوسکتا ہے۔سونے کوخاک سے کیانسبت ہوسکتی ہےاور آ ب کوژ کوحیم سے کیا نسبت!

<sup>[1]</sup> « اَلَشْحَفَ» کالفظ دَراصل قلب کے او پر کی گرہ یا قلب کے اُو پر کی کھال ) کو کہا جاتا ہے جو کسی غلاف کی مانندا سے چاروں طرف سے اپنے آپ میں چھپائے ہوئے ہوتی ہے۔ مید لفظ اُس دل سوز عشق کے معاطم میں استعال ہوتا ہے کہ جو پورے قلب کو گھیرے ہوتا ہے اور دل کی گہرا ئیوں میں جَاگَزیں ہوتا ہے۔ اس کی ایک اور دلیل عمروبن بحر جاحظ کا کلام ہے جوخودایک زبردست ماہرادب اور بلند پایدنقاد ہے۔وہ اپنی کتاب "البیان والتنبیین " میں اس خطبے کوفل کرنے کے بعد کہتا ہے کہ پچھلوگ اس کو امیر شام کی طرف نسبت دیتے ہیں اور وہ خود بھی ابتدأیہی رائے رکھتا تھا مگر پھر رائے تبدیل کر لی اور بیاعتراف کرنا پڑا کہ یہ خطبہ کلام امام ہی ہے، کیونکہ اس کی گفتگو کی روش اور انسانی گروہوں کی تقسیم اور غلبہ ذلّت، تقید اور خوف کی حالتوں میں ان کی کیفیات کا بیان یہ سب ام ہی کے سلیم کی آخر میں وہ کہتا ہے "کسی وقت اور کسی موقع پر ہم نے دیکھا کہ امیر شام نے زہدوتھو کی کے سلیم میں ایک بھی جملہ کہا ہو یا واقعی بندگان خدا سے راہ ورسم اختیار کی ہو۔"



د نیا اولیاءاللہ کی نگاہ میں

جو پچھ مندر جہ بالا خطبے میں انسانوں کے پائی گروہوں کے بارے میں کہا گیا، جو حضرت ی کے دور میں موجود تھے (لا چارد نیا پرست، ظالم طاقتور، دین کود نیا کے بدلے بیچنے دالے ریا کار، دھو کے باز اور مصنوعی زاہد) بیصرف آ پ ہی کے دور اور زمانے میں مخصر نہیں تھا، بلکہ آ پ کے بعد کل بھی اور آن بھی بیشتر انسانی معاشروں میں بیتما م گروہ موجود رہے ہیں اور انسانی معاشروں کی تمام تر مشکلات انہی پہلے مذکورہ چارگروہوں کی وجہ سے پیدا ہوتی ہیں۔تاریخ کے طویل عرصے میں ان چاروں گروہوں نے بے صدوحیاب درد ورخ پیدا کیا ہے، شد بدخوں ریز کی کی ہے، مظلوموں کا حق چھینا ہے اور فسادات کا چاروں گروہوں نے بے صدوحیاب درد ورخ پیدا کیا ہے، شد بدخوں ریز کی کی ہے، مظلوموں کا حق چھینا ہے اور فسادات کا جال پھیلا یا ہے۔ دین دار اور مردان حق جس صدتک ان کی طاقت ہوتی ان کا مقابلہ کرنے کی کوشش کرتے ہیں، لیکن سرحال کا شکار ہوجاتی ہے اور وں کے افراد سے بھی کہ بھی وفانہیں کرتی اور رہت کم عرصہ میں ان کی زندگی پر یشانیوں اور پچید گیوں

امامؓ نے ان پانچوں گروہوں کی نشانیاں اوران کے اہداف کا الگ الگ تفصیلی تذکرہ کیا ہے جو بہت گہرا، پر معنی اور ان کی شناخت کے لیے بہترین رہبر اور رہنما ہے۔

جہاں تک پہلے چارگروہوں کی خلاف ورزیوں اور جرائم کا تعلق ہےتو یہ بات معلوم ہے کہ اس کی بنیادی وجہد نیا داری اور دنیا پرتی ہے،تو حضرتؓ نے اِسی عنوان سے خطبے کے آخر میں چند پُراَثر جملوں کے ذریعے سے دُنیا پرتی کی رُوح کو دلوں میں ہی کچل دیا۔ سب سے پہلزو دُنیا کواس قدر بے قیمت شار کرر ہے ہیں کہ اے اُن سڑ ے ہوئے پٹوں ہے بھی گرا ہوا شار کرر ہے ہیں جنہیں چرم سازی کے وقت جانوروں کی کھال کو گھنے اور مضبوط کرنے کے لیے استعال کیا جاتا ہے اور پھر بچینک دیا جاتا ہے۔ پھر دنیا کے ناپائیدار اور اس کے ذُودگذریعنی جلد کی گزرنے کی جانب اشارہ کرتے ہیں اور پچھل لوگوں ک تاریخ اور اُن کے باقی ماندہ ویر انوں سے عبرت لینے کی طرف اشارہ فرمایا ، جسے ایک واضح سند کے عوان کے طور پر پیش کیا ہے اور بالاً خرد نیا کی بوفائی کے بارے میں ذکر فرماتے ہیں تا کہ اِس کے دلدادہ حضرات ہو شیار ہوجا کی کہ یہاں پچھ منہیں ہے، ایک حدیث میں ہے کہ رسول اکرم ایک جانور کی سڑی ہوئی لاش کے پاس سے گزر رہے تھی کہ ہوتی کی ایک جانب پڑی ہوئی تھی۔ آپ نے اُس پر اشارہ کرتے ہو نے فرمایا: "آنڈر ٹون ھذیقة تھ تلی آھ لیھا؟ فواللہ یا اللَّدُ نَسا آھوٹ متلی اللہ چرن ھذیا کی جو ملی ہوئی لاش کے پاس سے گزر رہے تھی کہ ہو کی ایک کی ایک وہ نہ پڑی ہوئی تھی۔ آپ نے اُس پر اشارہ کرتے ہو نے فرمایا: "آنڈر ٹون ھذیقة تھ تلی آھ لیھا؟ فواللہ یا اللَّدُ نیک

پر حضرت اِس حدیث کوآ گے بڑھاتے ہوئے چنداہم نکات کی طرف اشارہ کرتے ہیں اور فرماتے ہیں: «اَلدُّنْيَا دَارُ مَنْ لَا دَارَ لَهُ وَ مَالُ مَنْ لَا مَالَ لَهُ وَلَهَا يَجْبَعُ مَنْ لَا عَقْلَ لَهُ وَشَهَوَا يَهَا يَطُلُبُ

🗓 بحارالانوار،جلد + ۷ ، صفحه ۱۲۲

🗓 منهاج البراعة ،جلد ۴ ،صفحه ۵۸ ، بحارالانوارجلد ۱۴،ص ۳۲۸

ليتيسوان خطبه

ومنخطبةلهعليهالسّلام

عِنْدَ خُرُوْجِه لِقِتَالِ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، وَ فِيْهَا حِكْمَةُ مَبْعَثِ الرُّسُلِ ثُمَّ يَنُ كُرُ فَضْلَهُ وَ يَنُمُّر الْخَارِجِيْنَ.

🗓 ستدرضیؓ نے اس خطےکونیج البلاغہ میں دوجگہ ذکرکہا ہے،ایک اس جگہ پراور دوسرا خطیہ نمبر ۲۰ وامیں اور وماں یوں کہتے ہیں کہ اس خطیےکا کچھ حصتیہ سملے بھی آ چاہے،(اسی ۳۳وس خطے کی جانب اشارہ ہے ) گمر کیوں کہ میں نے اس روایت کو پچھلی روایت سے مختلف ما با تو میں نے دیکھا کہ اُس کی نسبت کچھ کی بیشی بھی ہےتو میں نے بہلا زم حانا کہاُ س کے کھوج میں لگ حاؤں۔ نیج البلاغہ کے مصادر کی کتاب ککھنے والے نے کہا ہے، یہاں ہیہ بات مزید واضح ہوجاتی ہے کہ سیّدرضی ؓ سم حد تک امیرالمونینؓ کے کلام کوفقل کرنے میں احتیاط برتے تھے، یہاں تک کہ دوالک جیسی روایات کوالک ساتھ نہیں ملاتے تھے( یتھی سٹدرضی ؓ کی سیرت اور وہ مولاً کے ہرکلام کوفل کرنے میں نہایت ا دقت اورباريك بيني واحتباط سے كام ليتے تھے) پھراضافہ کرتے ہیں۔ شیخ مفیدگی کتاب ارشاد میں جوروایت ہے اُس سے پتا چلتا ہے کہ امامؓ نے اس خطے کوربذہ میں ارشادفر مایا ہے، بیت اللہ کے زائرین کا ایک گروہ وہاں رُکا ہوا تھااور جب اُنھیں امامؓ کے اُس مقام پر ہونے کا پتا چلاتو وہ سب وہاں جمع ہو گئے تا کہ اُن کے کلام کوئن سکیں اور استفادہ کریں ، جبکہہ ابھی امام اپنے خیمے سے ماہز نہیں آئے تھے۔ابن عمال ؓ کہتے ہیں کہ میں نے دیکھا کہ مولًا ایک چیل کوی رہے تھے، میں نے عرض کیا،ہمیں ان معاملات کی اصلاح کی اس ہے کہیں زیادہ ضرورت ہے جوآپ ابھی انجام دے رہے ہیں، امامؓ نے مجھےکوئی جواب نہدیا، پہاں تک کہ اپنی چپل کی سلائی سے فارغ ہو گئے،اورسلائی شدہ چپل کودوسری چپل کے ساتھ رکھ دیااور فرمایا" اے ابن عماس،اس کے دام لگاؤمیں نے عرض کی ،اس کی کوئی قیت نہیں،فرمایا جوتھی ہے بتادو، میں نے عرض کیاایک درہم سے بھی کمتر ہے، امام فرمانے لگے، خدا کی قسم! یہ کم قیت چزیں میرے لیےتم پرحکومت کرنے سے کہیں بہتر ہیں سوائے،اس کے کہ میں کسی حق کوادا کرسکوں پاکسی باطل کو دفع کروں۔" میں نے عرض کیا خانہ کعہہ کے زوّاراً نے ہیں تا کہآ پ کے کلام سے مستنفید ہو سکیں۔ کیا آٹ اجازت دیتے ہیں کہ میں اُن کے لیے کوئی خطیہ دے دوں،اگراچھا ہواتو آپ کے حساب میں اوراگر بُرا ہواتو میرے حساب میں رہے؟ آپؓ نے فرمایا: "نہیں میں خوداُن سے کلام کروں گا، پھر پاہرآئے اوراُن کے لیے یہ خطبہ کہا( مصادر نیج البلاغہ، جلد ا،صفحات۲۲، ۲۲' ۲) ہبر حال متدرک اور مدارک نیچ البلاغہ کے مطابق، شیخ مفید نے اس خطے کو کتاب ارشاد میں ذکر کیا ہے (متدرک صفحہ ۲۳۴۲)۔

قَالَ عَبْدُاللَّهِ بُنُ عَبَّاسٍ: دَخَلْتُ عَلَى آمِيْرِ الْمُؤْمِنِيْنَ ﷺ بِنِيْ قَارٍ وَهُوَ يَخْصِفُ <sup>11</sup> تَعْلَدُ فَقَالَ لِى: مَا قِيْمَةُ هٰذَا النَّعْلِ <. فَقُلْتُ: لَاقِيْمَةَ لَهَا ! فَقَالَ ﷺ : وَاللَّهِ ! لَهِى أَحَبُّ إِلَى عِنْ إِمْرَتِكُمُ <sup>11</sup> إِلَّا أَنْ أُقِيْمَ حَقَّا أَوْ أَدْفَعَ بَاطِلًا. ثُمَّ خَرَجَ فَحَطَبَ النَّاسَ فَقَالَ:

" مولاعلی ملیظہ نے اِس خطبے کو اہل بھرہ سے جنگ کرنے کے لیے جاتے وقت ارشاد فرما یا تھا اور اس میں انہیا کے کرام گی بعثت کا فلسفہ اور پھر اپنے فضائل شار کروا ہے ہیں اور جن لوگوں نے آپ کے خلاف قیام کیا تھا، انہیں بُرا بتا یا ہے۔ ابنِ عباس ؓ کہتے ہیں میں " ذِی قار " (بھرہ کے نزد یک کوئی شہر) میں مولاعلی ملیظہ سے ملا تو امام ّاپنی چہل کو جوڑ نے میں مصروف تھے، اُسی حالت میں میر کی جانب رُنْ کر کے فرمایا " اِس چپل کی کیا قیمت ہے؟ میں نے کہا کو جوڑ نے میں مصورف تھے، اُسی حکمت کر ای خاب رُنْ کر کے فرمایا " اِس چپل کی کیا قیمت ہے؟ میں نے کہا، ایس بُرا بتا یا ہے۔ مصروف تھے، اُسی حالت میں میر کی جانب رُنْ کر کے فرمایا " اِس چپل کی کیا قیمت ہے؟ میں نے کہا، اِس کی قیمت نہیں ب ہے (بہت ، تی کم قیمت ہے)، فرمایا، خدا کو قسم! یہی ہے قیمت چپل میر سے لیے تم پر حکومت کرنے سے بہتر ہے، سوا کے اس کے کہ میں اِس حکومت کے ذریعے کسی حق کو پیچاؤں یا کسی باطل کو دفع کر دوں، کہیں ہیمت سوچنا کہ بھر سے کہت گروں کو دَفْع کرنے کے لیے اقدامات کیے ہیں، دوہ تم پر حکومت کی جڑوں کو مضبوط کرنے کے لیے نہیں ہیں ۔ پھرمولاً خیمے سے باہر آ کے دولوگوں کو کو کھی جنگ کر کے لیے تم پر کی کو میں کرنے ہے۔ ہم ہوا کے اس

## خطبہ، ایک نگاہ میں

حفرت نے اس خطب کو اُن حالات میں ارشاد فر مایا ہے کہ جب آپؓ نے اپنے ساتھیوں کو، بھر ہ میں طلحہ وز بیر کی بھڑ کائی ہوئی فتنے کی آگ کو بجھانے کے لیے آماد ہُ جنگ کیا ہوا تھا۔

ایک طرف مولاً نے اس خطب سے پہلے ابن عبائل سے وہ تاریخی اور ہرگز فراموش نہ ہونے والے جملے ارشاد فرمائے، جو کہ جوامام کی بلندروح اور مقام بے مثال اور عرفان ومعرفت کی حکایت بیان کرر ہے ہیں، فرماتے ہیں کہتم لوگوں پرحکومت میر کی اس پیچی ہوئی اور جوڑوں سے بھر کی ہوئی چپل سے بچی کم قیمت ہوگی اگر میں مقام اور حکومت سے شق ورغبت رکھتا ہوں، لیکن اگر حق کو اس کے مقام تک پہنچانے کے لیے اور باطل کو دفع کرنے اور معاشر کے کو سعادت و کمال کی جانب متوجہ کرنے کے لیے ہوتو پھر میر ا مطلوب اور محبوب ہدف ہے۔ پھر لوگوں کے اوکارکوا پن ساتھ دفعتا زمانہ جاہلیت اور زمان قبل رسالت مآب کی جانب لے جاتے ہیں۔ اور بتاتے ہیں کہ لوگوں نے دوبارہ انہی جاہلیت کے دور کی روشوں کو زندہ کردیا

الآ «یخصف» کالفظ «خصف» کے مادے سے ہے اور اس کا مطلب ہے کی چیز کے نگڑوں کو سینا، جوڑ نایا چیکا نا۔
ار محق میں آتا ہے۔

ہے اور مجھے بھی رسالت مآبؓ کی راہ ہی پر ہی چلتے رہنا ہے، اوراُسی انداز میں زمانۂ جاہلیت کے افکارکومٹا کر باطل کو چیر کراُس میں سے حق کو نکالنا ہوگا۔اس خطبے کے ایک اور حصے میں قریش کے اُن لوگوں کو سرزنش فرمائی ہے، جو جنگ جمل کے سرغنوں میں سے بتھے اور بیدواضح فرمار ہے ہیں کہ جنگ کے شعلوں کو بھڑکانے والوں کا سوائے حسد و کینہ اور دنیا پر سی کے علاوہ اور کوئی مقصد نہیں تھا۔

پہلاحصہ

ٳڹؖٞٳڶٮٝؖۊڹۼؘۜڡٞۿؙؾۜؠۧٵ؊ڛۊڶؽۺٲڂٮ۠ٞڡؚڹؘٳڶۼڗۑؚؽڦڗٲڮؚؾٵؠٞٳۅٙڵٳؾۜڷۧ؏ؽڹؙڹۘۊٞڐؘڣؘؾٵۊؘٳڶؾٞٵۺ ڂؾ۠ؾۊٙٳۿؗؗۮڡؘؾؖٞؠۿۮۅڹڷٙۼۿڎڡڹ۫جٵؾۿڎۏٵڛٛؾۊؘٵڡٮٛۊڹٵؾ۠ۿڎۅٵڟٛٵؘنَّٮٛڞڣؘٵؾۿڎ.

ٱمَا وَاللهِ إِنْ كُنْتُ لَغِي سَاقَتِهَا حَتَّى تَوَلَّتُ مِحَنَّافِيرِهَا مَا عَجَزْتُ وَلاَجَبُنْتُ وَإِنَّ مَسِيرِي هَذَالِبِثْلِهَا فَلَانُقُبَنَّ الْبَاطِلَ حَتَّى يَخُرُجَ الْحَتَّى مِنْجَنْبِهِ.

" خدان خصرت محد مصطفی سالین این کو کو سال دونت مبعوث فرما یا کہ جب عرب میں کو کی آسمانی کتاب نہیں پڑھی جاتی تقلی اور نہ ہی کو کی نبوّت کا دعویدار پایا جاتا تھا (وہ لوگ انہیا تو کی دعوت حق اور آسمانی گتب سے محروم رہ گئے تھے ) آپ گلوگوں کو اُن کی منزل سعادت کی سرحد تک خود (ہاتھ پکڑ کر ) لے کے چلے اور منزل نجات تک انہیں پینچادیا، (یہاں تک کے ) اُن لوگوں نے نیز ے بالکل سید سے اور (صحیح سمت کی جانب) استوار ہو گئے اور انھوں نے اپنے قدم جمالیے ( اُن کی قدرت بڑھ گی اور دہنوں نے اُن کے آگے سرتسلیم خم کردیا ) خدا کی قسم ! میں اس لشکر کے پیچھے چل رہا تھا اور انہیں آگ بڑ سے رہنے رہن کو کہتا رہتا تھا، یہاں تک کہ باطل نے طرفداروں کا گروہ پوری طرح سے پیچھے ہٹ گیا (اور حق ظاہر ہو گیا اور انہیں آگ اس ذکت رہتا تھا، یہاں تک کہ باطل کے طرفداروں کا گروہ پوری طرح سے پیچھے ہٹ گیا (اور حق ظاہر ہو گیا اور انہیں آ کے بڑ سے رہنے اس ذکر ہو گی اور دشمنوں نے اُن کے آگے سرتسلیم خم کردیا ) خدا کہ قسم ! میں اس لشکر کے پیچھے چل رہا تھا اور انہیں آ گے بڑ سے در ہن کو کہتا رہتا تھا، یہاں تک کہ باطل کے طرفداروں کا گروہ پوری طرح سے پیچھے ہٹ گیا ( اور حق ظاہر ہو گیا اور انہیں آ اس ذکر داری کی انجام دہی میں ہرگز کمزوری اور ناتوانی کا شکار نہ ہوا اور ڈروخوف کو اپنے پاس آ نے نہ دیا اور اس وقت مجھی ( جنگ جمل کی طرف جانے میں ) میر ار استد اُسی ہدف کی جانب ہے۔خدا کی قسم میں باطل کو چیر کے رکھ دوں گا، تا کہ

شرح وتفسير

میں باطل کو چیر دوں گا

مولاعلی ملاظہ نے اس خطبے کے آغاز میں جیسا کہ بتایا جا چکا ہے، دورِ رسول اکرم سلان لا لیے اور جزیرۂ عرب میں انقلابِ اسلامی کے ظہور کی جانب اشارہ فرمایا ہے، اور بید دکھایا ہے کہ زمانۂ جاہلیت میں لوگ کیسے جیتے تھے اور کیا حالات تھے اور پھر رسول اللہ صلاح لا اللہ نے انہیں کس شرف وسعادت سے آشافر مایا، ارشاد فرماتے ہیں:

؞ؚٳؚڹؘؖٳڶڶ؋ٙڹؘعؘؘؘۘڣؘڰؘؾۜٙٮٲٞ؊؊ۅؘڶؽڛٲؘۘڂڵ۫ڡؚڹٳڶۘۼڗڹؚؾڦڗٲ۠ڮؾؘٵؠٞٵۅؘڵٳؾڷۧؽؽڹؙۊۘۊ۫ٙ

" اللّه نے حضرت محمر صطفیٰ سلّیطْ لیّہِم کو اُس وقت مبعوث فرمایا کہ جس وقت عرب میں کو نَ بھی آسانی کتاب نہیں پڑھی جاتی تھی اور نہ ہی کو نَی نبوت کا دعو یدار تھا ( وہ سب انبیاءً دعوت حِق سے دور اور آسانی سُتب سے محروم تھے اور شرک و کفر ے بھنور میں نحوطہ زن تھے )"

نہج البلاغد کے بعض مفسرین نے یہاں پر میسوال اُٹھایا ہے کہ یہ کیسے کہا جا سکتا ہے کہ عرب میں سے کوئی ایک بھی آسانی کتاب نہیں رکھتا تھااور نہ ہی خدا کے پنج بروں میں سے کسی پنج برکا پیروتھا، جبکہ ہم مید جانے ہیں کہ یہود یوں اور عیسا ئیوں کی ایک قابل ذکر تعداد وہاں رہتی تھی اور توریت وانجیل نامی دو کُتب اُن کے پاس تفیس؟ پھر اس سوال کے جواب میں خود ہی توریت اور انجیل کی تحریف کی جانب اشارہ کرتے ہیں، لہٰذا جو کتاب اُن کے درمیان تھی وہ اصلی اور سے کہ تیں تھی اور اُن کی حضرت موسی مالیت اور حضرت عیسی ملیت کی پیروی کرنا بھی کوئی سچی پیروی کر نانہیں تھا، پھر ہی آیت بطور ثبوت پیش کی گئی ہے:

؞ؿٙؿۦٟ ڐؙڶڡٙڹؙٱڹٛۯٙڶٵڵڮؾ۬ڹٳؖڷڹؽۼؘٳٙؾؚؚ؋ڡؙۅ۫ڛؽڹؙۅؙۯٙٳۊۜۿؘڸٙؽڸۨڶؾۜٛٳڛؘۛؗٛؿۼۘڡؙڶۅ۫ڹؘ؋ۊؘۯٳڟۣؽڛ ؾؙڹٮؙۅ۫ڹؘۿ۪ٳۅؘؿٚڂٛڣؙۅٛڹؘػؿؚؽۯٳ؞

" کہو( کہ) س نے وہ کتاب نازل کی جوموئی لے کرآئے، وہ کتاب جولوگوں کے لیے نورِ ہدایت تھی؟ ( کیاتم یہودیوں نے ) اُسے تم نے منتشر کردیا،ایک حصّہ (جو کہ تمہمارے لیے مفید ہے ) آ شکار کرتے ہواور بہت سے ( اُن ) حصّوں کو (جوتمہارے ہواوہوںِ نفسانی کے خلاف ہیں ) چھپالیتے ہو؟ " <sup>[[]</sup>

🗓 سورهٔ انعام، آیت ۹۱

یداختال بھی دیا گیا ہے کہ یہاں پر عرب سے مرادان کی اکثریت ہے جو کہ شرک اور بت پر ست تھی۔ ایک تیسرا جواب بھی اس سوال کا دیا جا سکتا ہے اور وہ سے ہے کہ یہودی قومیں، جزیر ۃ العرب کے اصل اور ہمیشہ سے رہنے والی رہائتی نہ تھیں بلکہ تاریخوں کی گوا ہیوں کے مطابق سہ ملتا ہے کہ جب انہوں نے آخری پیٹیبر ؓ کے ظہور کی اُن نشا نیوں کے مطابق جو اُنہوں نے اپنی کتابوں میں پڑھی تھیں، جب وہ علامات ظاہر ہونے لگیں تو وہ لوگ اس جگہ آکر بسے اور رہنے لگے تا کہ اُن کے ظہور کے شاہد بن سکیں۔ ہر چند سے کہ بعد میں اُنہوں نے اچر مان فو کی کو خطرے میں پایا تو نفاق و عداوت کی راہ پر نک پڑے اور عیسائی حضرات بھی تو کی انہ جا کہ جب انہوں نے اپنے منافع کو خطرے میں پایا تو نفاق و عداوت کی راہ پر نکل تے مطابق حضر این میں پڑھی تھیں، جب وہ علامات ظاہر ہونے لگیں تو وہ لوگ اس جگہ آکر بسے اور رہے لگے تا کہ اُن کے ظہور کے شاہد بن سکیں۔ ہر چند ہے کہ بعد میں اُنہوں نے اپنے منافع کو خطرے میں پایا تو نفاق و عداوت کی راہ پر نکل پڑے اور عیسائی حضرات بھی تو کی احتمال کے تحت زیادہ تر مہا جرین سے اور ساتھ ہی بہت اقلیت میں تھے۔ سر حال حضر اسام علی میں اُنہ وہا ہوں کہ این مادہ جاہا ہیت کے لوگوں کا تذکرہ فرمار ہے ہیں جو کہ سرچش ہ و جو تھے اور فسادی سے دور بیٹے اور یہی ایک نکتہ اس بات کا ثبوت ہے کہ وہ لوگ س حد تک شرک و کفر کے بھنور میں کھیتے ہوئے میں اور اور ک

ونبوّت کے انوار کی روشن میں کہاں سے کہاں پنچ گئے۔فرماتے ہیں: سر دبیر سردیہ بی کہاں سے کہاں پنچ گئے۔فرماتے ہیں:

«فَسَاقَالنَّاسَحَقَّى بَوَّأَهُمُ هَكَلَّتَهُمُ وَ بَلَّغَهُمُ مَنْجَاتَهُمُ <sup>ِ<sup>III</sup></sup>

" آپ لوگوں کواُن کی منزل سعادت کی سرحد تک خود (ہاتھ پکڑ کر) لے کے چلے اور نجات کی منزل تک پہنچادیا۔" سر کارؓ نے نہ صرف لوگوں کو شرک وکفر اور اعتقاداتی انحرافات سے رہائی دلائی اور اخلاقی فساد اور ظلم و بے عدالتی کا اُن کے درمیان سے خاتمہ کردیا، بلکہ انہیں ایک نٹی قوت، حکومت، قُدرت اور ایک نیا تمدن بخشا، اسی لیے حضرتٌ اس کلام کو آگے بڑھاتے ہوئے فرماتے ہیں:

«فَاسْتَقَامَتُ قَنَامُهُمُ <sup>[3]</sup> وَالْحُمَّأَنَّتُ صَفَامُهُمُ"<sup>[3]</sup> «أن بے نیز بے بالکل سید ھےاور (صحیح سمت کی جانب ) اُستوار ہو گئے اور اُنھوں نے اپنے قدم جمالیے۔" اور اس طرح سے وہ لوگ معنوی کا میا بی سے بھی ہم کنار ہو گئے اور مادّ ی قدرتوں اور نعمتوں سے بھی سرفراز ہو گئے

If "توقا" کالفظ "بوء" کے ماد سے ہاور دراصل یکی جگہ کے ہموار ہونے کے معنی میں آتا ہاں کے بالمقابل "نئو ق"جو غیر ہموار ہونے کے معنی میں آتا ہوا ہے۔ آتا ہوتا ہے۔ اس جملے میں پیلفظ موجودہ کیفیت، حالت کو سید هااور منظم کرنے کے معنی میں استعمال ہوا ہے۔ <sup>[3]</sup> "قذات" کالفظ "قنو" کے ماد سے ہے۔ اصل میں درخت کی شاخ کے معنی میں ہواور نیز کے ورختوں کی شاخوں کے مشابہ ہونے کی خاطر قنات کہتے ہیں اور پانی کے لیے جو محصوص طرح کی کھدائی کی جاتی ہے جے کاریز کہا جاتا ہے، اُن کو بھی سید ھے اور کھڑی صورت میں ہونے کی خاطر قنات کہا جاتا ہے۔ اور بیسب رسول اکرم کے قیام اورنز ولِ قر آن جمید کی برکتوں میں سے تھا۔

« محلته بهد» کی تعبیر سے مراد وہ شائستہ جگہ ہے کہ ایک با فضیلت انسان کا وہاں پہنچنا اُس کا حق ہوتا ہے اور «منجا تہمہ» کا لفظ اُس نقطہ نجات کا ترجمان ہے کہ جہاں کسی بھی طرح کا خوف، وحشت اور ڈرنہیں ہوتا اور وہ نجات و رستگاری کا ضامن ہوتا ہے۔

« فَاسْتَقَامَتْ قَنَا تُهْمُر » كَتْعبيراس بات كَيْشِ نظرك « إسْيَقَامَتْ كالفظ سَجَائَ اور ثابت قدمى كَ معنى ركھتا ہے اور «قناقا» سے مراد نيز ہے، اس سے كەدشمن پرقوت وقدرت اورغلبہ وفنتح كى جانب اشارہ ہے۔

نیج البلاغہ کے بعض شارعین کے مطابق یہاں پر استفامت سے مراد نیز وں کا سید ھا، ہونا ہے اور در حقیقت اس تعبیر سے مراد سرکار کی معاملات اور حکومت کا اور معاشر ے کانظم وضبط اور قوت واقتد ار ہے۔ مگر اس بات کے پیش نظر کے نیز ہ عام طور پر سید ھا اور کھڑ ا، ہوتا ہے اور اگر ٹیڑ ھا، ہوجائے توٹوٹ جاتا ہے اور سید ھا کرنے کے قابل نہیں ، ہوتا ہے کوں اُ سے کلڑ کی سے بنایا جاتا تھا، لو ہے دغیرہ سے نہیں۔ ممکن ہے بی تعبیر سکون واطمیتان کی جانب اشارہ ، ہو، کیوں کا یہ معمول ، ہوتا تھا کہ دہ لوگ دشمن کی جانب سے جب مطمئن اور پُر سکون ہوا کرتے ضحق وہ وہ اپنے نیز ہے کے سرے کوز مین میں پیوست کر دیتے خصے اور اُلٹی کیفیت میں وہ نیز ہ سید ھا کھڑا ، ہوتا تھا اور نیز ے کا ایسا، ہونا اس بات کے معرف ہوں کا دو ہم کر ہ خوف ہیں اور آسودہ خاطر ہیں۔

« وَاطْحَاً أَنَّتَ صَفَائَةُ مَدْ » كَاتعبير، ال بات كَ پِینْ نظر كه صفات سے مراد برا، مضبوط اور چور اپتھر ہے، ال حقیقت كى طرف اشارہ ہے كہ ظہور اسلام اور قیام رسول اللّٰد كَ وقت اُن كى حيثيت مضبوط اور مطمئن تھى اور اُن كى فردى اور اجتماعى حيثيت مستقر اور ثابت ہوگئى تھى ۔ جن بيابا نوں ميں عربوں كى آمدور فت ہوا كرتى تھى، وہ زيادہ تر نرم اور تحرك ريت پر مشتل تھے اور اُن پر سے گزرنا اور چلنا، يہاں تك كہ صرف كھڑے رہنا بھى بہت دشوار ہوتا تھا، مگر جب وہ لوگ برڑے مضبوط اور سيد ھے پتھر وں پر ہوتے تو اُن كى نشست و برخاست بھى پُرسكون ہوتى تھى اور چانا پھر ناتھا، سوتا تھا، م «أَمَا وَاللّٰوَإِنْ كُنْتُ لَغِيْ سَافَتِةٍ مَا <sup>[[]</sup> حَتَّى تَوَلَّتُ بِحَنَّا فِيْرِهَا »<sup>[[]</sup> « خدا کی قسم میں اس کشکر کے پیچھے چیتھے چیتھے چیتا تھا اور انہیں آگے بڑھتے رہنے پر اُکسا تا رہتا تھا یہاں تک کہ باطل گروہ کممل طور پر پیچھے ہٹ گیا۔(اور حق ظاہر ہو گیا اور کا میاب ہو گیا)"

ظاہر ہے کہ پیچھےرہ جانے کی وجہ یاتو کمزوری اور ناتوانی ہوتی ہے یابزدلی اور دشمن کا خوف اور جب مولاً فرماتے ہیں۔ " نہ میں عاجز و ناتواں ہوا نہ خوفز دہ ہوں۔ "تو اشارہ اس طرف ہے کہ ضعف و کمز وری کا کوئی عضر میری ذات میں نہیں تھا۔ پھر حضرت اس تمہید کو دوسرے نکتے سے جوڑتے ہیں ، جونہ میں مولاً کے آخری ہدف کے قریب تر لے جاتا ہے ، فرماتے ہیں: " وَانِّي مَسِير می هذا لِه شلِقهاً » «اس وقت بھی میر اراستہ (جنگ جمل کی جانب جاتے وقت ) اُس ہدف کی جانب جار ہا

<sup>[1]</sup> «ساقه» کالفظ «معوق» کے ماد سے بنا ہے اور ساکن کی جمع ہے۔ اصل میں یہ «معوقه بیما، پھر اعلال کے قواعد کے تحت ساق بن گیا۔ <sup>[2]</sup> « حذا فید » کالفظ « حُذُ فُور » کی جمع ہے اور ہوز کو کاہم وزن ہے، اس کا مطلب جانب، شریف، اور کثیر تعداد کا مجمع ہے اور یہاں پر حذا فید کالفظ تمام جوانب کے معنی میں آیا ہے۔ اس بات پرغور کیچی کہ « متدا قوّتہ ہما یہ مضمیر، جاہلیت کے دور کے لوگوں کی جانب پلے رہی ہے جنہوں نے اسلام کو قبول کیا اور تو کہت اور حذا ایٹر طامیں ممکن ہے کہ ضمیر اسلام کے دشت کی تحقیم ، جانب میں میں معان میں مندر ایک محفول کی ساق بن گیا۔ اور تو کہت اور حذا ایٹر طامیں ممکن ہے کہ ضمیر اسلام کی دشت کے تو جنہوں نے اسلام کی کامیابی کے بعد پشت دکھاد کی اور سے خاص ہے۔" جی ہاں مولاً اس کلام میں ایک نہایت اہم نکتے کی طرف اشارہ فرمار ہے ہیں، اور وہ بیر کہ اُمّت مسلمہ نے اُس دور میں دوبارہ زمانہ ُجاہلیت کے افکار اور طور طریقوں اور اُن کی جاہلانہ رسوم کی طرف لوٹنا شروع کر دیا تھا اور وہ روز بروز اکر مسلین آیتی ہم قرآن مجید اور اسلام سے دور سے دورتر ہوتے چلے جار ہے تھے، جس کا ایک نمونہ جنگ جمل کی آگ بھڑ کانے والوں کی مثال ہے کہ جنہوں نے اقتدار کے حصول کے لیے بیعت توڑی اور اسخ سارے مسلمانوں کا خون بہانے کا باعث بینے۔

مولاً چاہتے ہیں کہ اس جاہلیت کی طرف لوٹے کونا کام بنادیں اور پھر سے عہدِرسالت مآب گی تاریخی حیثیت بحال کردیں جو کہ اسلامی انقلاب کی حمایت کے لیے مولاً کا ایک نہایت اہم قدم تھا۔ اسی وجہ سے اِس بات کے اضافے میں فرماتے ہیں:

«فَلَأَنْقُبَنَّ "الْبَاطِلَحَتَّى يَخُرُجَ الْحَقَّى مِنْجَنْبِهِ»

» خدا کی قسم ! میں باطل کو چیر دوں گا تا کہ تن اُس کے پیچھے سے سامنے آجائے۔"اس بات کے پیش نظر کہ انقدین کا لفظ نقب کے ماد سے ہے اور سوراخ کرنے ، پچاڑنے ، چیرنے اور کسی چیز کے کھو لنے کے معنی میں آتا ہے ، اس تعبیر سے سیحقیقت واضح ہور ہی ہے کہ جب تک باطل کے پر دوں کو چاک نہ جائے تب تک حق ظاہر نہیں ہو سکتا، دوسر لفظوں میں باطل کی ہمیشہ یہی کوشش رہی ہے کہ تن پر کوئی نہ کوئی پر دہ پڑا رہے اور اُسے چھپائے ، جب باطل کا پر دہ چیر دیا جائے توحق کا نور اور حقائق کا جلوہ سب کے سامنے آشکار ہوجا تا ہے۔

ممکن ہے کہ یتعبیرایک اور خلتے کی جانب بھی اشارہ کررہی ہواوروہ یہ کہ اس پورے جہاں کی اساس حق پر ہے اور ہر چیز کے باطن میں حق ہی چھپا ہوا ہوتا ہے، خاص طور پر ہرانسان کی فطرت میں حق کا نور موجود ہوتا ہے اور باطل ایک عارضی پردہ ہوتا ہے جوحق کا چہرہ چھپا دیا کرتا ہے، جب بھی یہ عارضی پردہ ہٹ جائے تو ہر چیز کے باطن میں چھپا ہوا حق ظاہر ہو جاتا ہے۔اور جب بھی گمراہ کن نعلیمات کو کو کردیا جائے تو انسان کی فطرت کا نور واضح ہوجایا کرتا ہے، جیسا کہ خطب کے آغاز میں کہا گیا ہے کہ اس خطب کا مضمون الفاظ و تعبیرات کے معمول سے فرق کے ساتھ خطبہ نمبر ۲۰ ما میں بھی آیا ہے اور وہاں مولاً فرماتے ہیں:

<sup>[1]</sup> « انقدین» کالفظ « نقب» کے مادّے سے ہے اور سوراخ کرنے، بھاڑنے اور چیرنے کے معنی میں آتا ہے اور نقب کوزیرز مین کینالوں کے لیے استعال کیا جاتا ہے کیونکہ اُس میں زمین کو بھاڑتے ہوئے آگے بڑھتے رہتے ہیں اور بحث و شقیب اُس گفتگو کو کہتے ہیں، جس سے حقائق آشکار ہوتے چلے جاتے ہیں، اور نقیب اُسے کہتے ہیں جو کسی گروہ کے بارے میں جنجوا ورتحقیق کرر ہا ہواور اُن کے حالات سے آگاہ ہواور چرے کی نقاب کو اس لیے نقاب کہتے ہیں کیونکہ وہ پورے چہرے کوتو چھپا تا ہے مگر اُس میں زیادہ تر ایک جگہ کھلی ہوتی ہوتی ہوتی ہے جہاں سے دیکھا جاتا ہے۔ «وَأَيْمُ الله الأَبْقُرَنَّ الْبَاطِلَ حَتَّى أُخُرِجَ الْحَقَّى مِنْ خَاصِرَتِه » «خدا كونتم ميں باطل (كے پردے) كو پھاڑ دوں گاتا كه أس كے پہلو ميں سے ق كوبا ہر نكالوں۔"

چندنکات

ا\_ذى قاركهاں بے؟ جیسا کہ خطبے کی تفسیر میں بھی بیان کیا گیا کہ ذی قار، بھرہ اور کوفہ کے درمیان ایک جگہتھی جہاں اسلام سے قبل عربوں اور ساسانیوں کے نشکر کے درمیان ایک جنگ حیٹری تقلی اور ساسانی کشکر پیچھے ہٹ گیا تھا اور عربوں کو فتح ہوئی تھی بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس جگہ کانام ذی قاراس لیے پڑا کہ وہاں ایک کنواں تھا، جس کا یانی تارکول کی طرح سیاہ تھا۔ 🔟 ابن عباسٌ کہتے ہیں" جب ہم مولاعلی ملینہ کی رکاب میں نہ کی قارتک پہنچتو ہم نے وہاں توقف کیا، میں نے مولاعلیؓ سے حرض کیا کونے سے کچھ تھوڑے سے افراد آپ کا ساتھ دینے کے لیے آرہے ہیں۔ 🖾 امام فے فرمایا: " ٹھیک • ۲۵۲ افراد، بغیر کی بیشی کے میر می مدد کے لیے آ<sup>ن</sup> عی<sub>ل</sub> گے۔" ابن عماس محصح مين: " میں نے مولاً کے اتنی یقینی تعداد وشار بتانے پر شدید تعجب کیا اوراپنے آپ سے کہا کہ جب وہ لوگ آئمیں گے تو میں اُن کی گنتی ضرور کروں گا۔" ہم نہ پی قارمیں پندرہ دن رکے، یہاں تک کہ ہم نے اونٹوں اور گھوڑوں کی ہنہنانے کی آواز سِ سُنیں اور کو فے کا لشکر پہنچ گیا، میں نے انہیں اچھی طرح سے گنااور دیکھا، بغیر کمی بیش کے ٹھیک وہی تعدادتھی ، جواما مؓ نے فرمائی تھی ، میں نے ب ساختہ چلّا کرکہا: «الله اکبر، صدق الله و د مدوله ۔ «ممکن ہے، ابن عباس ؓ کے ان جملوں سے مراد بد ہو کہ مولاعلی پیس نے ان سب چیز وں کورسول اللَّدُّ سے یقینی انداز سے سنا ہےاور اِس کی بنا پر یہ پیش گوئی کرر ہے ہیں ۔ابن ایی الحدید ،اس خلتے ے ذکر سے بعد اضافہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جب اہل کوفہ مولاعلی <sub>سلام</sub> کی خدمت میں <u>پنچ</u> تو حضرت کوسلام کیا اور کہنے

الالمان شر،جلدا، صفحات ۸۲ ۲۵ ۲۹۲۲
المارج نیج البلاغه، صفحه ۱۲۲

لگے، خدا کا شکر ہے یا امیر المونین کہ اُس نے ہمیں آپؓ کی مدد کے لیے چُنا اور آپؓ کی نصرت سے ہمیں محتر م بنادیا۔ ہم نے آپ کی دعوت ِحق کودل وجان سے قبول کرلیا، اب آپؓ کا جوبھی حکم ہے سر آنکھوں پر۔امامؓ نے بھی اُن کے احساسات کی قدر دانی فر مائی اور حکم دیا کہ بھر سے میں فننے کی آگ کو بچھانے کے لیے چل پڑیں۔ <sup>[1]</sup>

اگراس چیز پرغور کیاجائے کہ اسلام کاظہور ایک نہایت پس ماندہ ، متعصب اور خود مرقوم کے درمیان ، وا ہے تو اسلام کی عظمت سمجھ میں آئے گی، پھر اس کے بارے میں جس قدر بھی بات کی جائے کم ہوگی، زمانۂ جاہلیت کے لوگ ، ہت سے انحرافات اور منفی صفات کے حامل تصح مگر کوئی مضا کھنہیں کہ ہم یہاں پر اُن کے تعصب اور انتہا پیندی کے عروج کا کچھ تذکرہ کرتے چلیں، ایک عیسائی محقق جو کہ تجاز کے لوگوں کے جاہلا نہ تعصب اور و ہاں کی آب وہ وامیں گہر ہے تعلق کا قائل ہے، وہ کہتا ہے: "علاقے کی آب وہوا کی طبیعت خشک تھی اور و ہاں کی مزابتی طبیعت بھی خشک اور نفوذ ناپذیر تھی اُن جیسے لوگوں میں رسول اللہ کے ذریعے اسلام کا نفاذ ہوجانا ایک ، ہت بڑا اعجاز ہے۔"

اگر اس جملکواس جملے سے ملادیں کہ جہالت ونادانی، علم سے دوری اور قکر و ثقافت کی سطح کا نچلے در جے پر ہونا، اور مختلف خرافات سے اُن کے دامن کا آلودہ ہونا بی سب اُس تعصب اور خود سری اور عدم م تأثیر کے اہم ترین عوال میں سے ہیں، تو پھر ہم خود اس بات کی نصد این کریں گے کہ ہاں، وا قعاً اس طرح کے حالات میں اُن جیسے لوگوں کی ہدایت کتنا بڑا الجزد تھی۔ قرآن مجید میں ایسی بہت ی آیا تا آئی ہیں کہ جن میں اُن کی خود سری کا تذکرہ ہوا ہے مثلاً اس آیت شریفہ میں ہے: «سَ اَلَ سَ اَنِ لُنَ بِعَدَ اَبِ وَ اَقْتِعِ » آ «سَ اَلَ سَ اَنِ لُنَ بِعَدَ اَبِ وَ اقْتِعَ » آ «سَ اَلَ سَ اَنِ لُنَ بِعَدَ اَبِ وَ اقْتِع » آ «سَ اَلَ سَ اَنِ لُنْ بِعَدَ اَبِ وَ اقْتِع » آ «سَ اَلَ سَ اَنِ لُنْ بِعَدَ اَبِ وَ اقْتِع » آ « و ایک نقاضا کر نے والے نے عذاب کا نقاضا کیا جو کہ دواقع ہو گیا۔ اور ایک اور آیت میں ہے: "وا ذِخْقَ الْوُ اللَّ لُہُ ھَ اِنْ کَانَ ھذا ہُو الْحَقَّ مِنْ عِنْ لِكَ فَاَ مُطَرْ عَلَيْدَ آ جَعَارَةً ﴾ آ " (اور یادکرو) وہ دونت کہ جب انہوں نے کہا: اے پر وردگا را گر ہوتی ہے، اور تیں ہو ہوں ہے، تو ہم پر آسان

الآشرح منهج البلاغه، ابن الجديد، جلد ۲، صفحه ۱۸۷ تا ۱۸۸ ( سی محفظ تلخيص سے ساتھ )
الا سورہ معارج، آیت ا
الا سورہ انفال، آیت ۳۲

٣-حديث خَاصِفُ النَّعل

ان آیات کی متعدد الیی شان نزول پڑ ھنے کوملتی ہیں کہ جن سے اُن کے تعصب کی انتہا کا پتا چلتا ہے، یہاں تک کہ وہ لوگ اپنی اس خود سری کی راہ میں اپنی جان کو بھی گنوا دینے پر تیار تھے، وا قعاً ایسی قوم کے دلوں پر نفوذ کرنا اور اُن کی ہدایت و تربیت کرنا، سب سے بڑ ے معجز ات میں سے ہے، یہ وہی چیز ہے کہ او پر کے خطبے میں اس کی جانب اشارہ کیا گیا ہے، اگر چہ نہایت افسوس کے ساتھ اس بات کی کلی صوت ہوتی ہے کہ رسالت ماب کی رحلت جاں سوز کے بعد زمانہ جا ہلیت کے باق ماندہ افراد، اسلامی حکومت کے محصوص ترین عہدوں پر فائز ہو گئے اور رسول اللہ کی بہت می زمتوں کو برباد کردیا، اور مولاعلی میلینہ کو عصر رسالت ماب کی سے اسلام اور اسلامی اقد ارکو بحال کرنے میں کافی محنت و مشقت کرنی پڑی ۔

اس خطبے کے آغاز میں یمخصِفُ دَعْلَهٔ کا جملہ استعال ہوا ہے کہ آنحضرت ؓ ابنی چپل تی رہے تھے۔ اِس سے ہمیں «محاصف النعل» کی حدیث یاد آتی ہے کہ جوعصر رسول اللّٰدُمین بیان ہوئی تھی اور امیر المونینؓ کے فضائل خاصہ کی ترجمان ہے ہنن تر مذی میں آیا ہے:

"ایک دن رسول اللڈن فریش کے مشرکوں کومخاطب کر کے فرمایا:

«لَتَنْتَهَنَّ آوُلَيَبْعَثَنَّ اللهُ عَلَيُكُمْ مَنْ يَضْرِبُ دِقَابَكُمْ بِالْسَّيْفِ عَلَى الدِّيْنِ قَدِامْتَحَنَ اللهُ قَلْبَهْ عَلَى الْإِيْمَانِ»

" یا تواین غلط عقائد اور غلط کاموں سے دست بردار ہوجاؤیا پھر خدا اُسے کھڑا کردے گا جوتلوار سے اسلام کے دفاع کی خاطرتمہاری گردنوں کواڑا دیے گا،اییا شخص جس کے قلب کوایمان کے معاملے میں خدا آ زماچ کا ہے (اور اُس کے دل کواپنے ایمان سے بھر پور پایا ہے )۔"

حاضرین نے سوال کیا؟ وہ شخص کون ہے؟ خلیفہ اوّل نے یو چھا، وہ شخص کون ہے؟ خلیفہ ثانی نے یو چھا وہ شخص کون ہے؟ تو رسالت مآب ؓ نے فرمایا: " کھو تحاصِف النَّحْلِ ، وہ شخص ہے جو چپل کو سینے میں مصروف ہے۔ بیا س وقت فرمایا کہ جب رسول اللہؓ نے اپنی نعل مبارک کو مولاعلیٰ کو سینے کے لیے دی ہوئی تھی ۔ " تر مذی اُس کے بعد ابوعیسی سے فل کرتے ہیں کہ بیحد بیٹ صحیح حدیث ہے۔ <sup>[1]</sup>

🗓 صحیح تر مذی ، جلد ۵، صفحه ۲۳۲ (طبع دارُ الاحیاء التر اث العربی)، کتاب ینائین المودَّ ة میں بھی بیر حدیث تر مذی کے نظل کے مطابق آئی ہے۔ (ینائیخ المودِّ ة ، صفحه ۵۹) میرحدیث بزرگان شیعه کی کتب میں بھی آئی ہے من جمله بحارالانوار، جلد ۲۳۲، صفحه ۰۰ ۳، اور احقاق الحقّ، جلد ۲، صفحه ۴۲۵ ظاہری بات ہے کہ مولاعلی ملین کا بیکام (چپل سینا)رسول اللہؓ کے دور میں بھی اور اپنی خلافت کے دور میں بھی اس بات کا عکاس ہے کہ آپؓ س حد تک تواضع اور دنیا اور جاہ ومقام سے بے اعتنائی فرماتے تھے اور آپؓ نے سادگی کی زندگی کے لیے ایک نمونہ عمل پیش کیا۔

## دوسراحصه

مَالِىُوَلِقُرَيْشِ وَاللهِ لَقَدُقَاتَلُتُهُمْ كَافِرِينَ وَلَأُقَاتِلَنَّهُمْ مَفْتُونِينَ وَإِنِّى لَصَاحِبُهُمْ بِالْاَمْسِ كَمَا أَنَا صَاحِبُهُمُ الْيَوْمَ وَاللهِ مَا تَنْقِمُ مِنَّا قُرَيْشٌ إِلَّا أَنَّ اللهَ اخْتَارَنَا عَلَيْهِمْ فَأَدْخَلْنَاهُمْ فِي حَيِّزِنَا فَكَانُوْا كَمَاقَالَ الْاَوَّلُ

اَدَمْتَ لَعَمْرِى شُرْبَكَ الْمَحْضَ صَابِحاً وَ اَكْلَكَ بِالزَّبْنِ الْمُقَشَّرَةَ الْبُجْرَا وَ نَحْنُ وَهَبْنَاكَ الْعَلَاءَ وَ لَمْ تَكُنُ عَلِيَّاً وَحُطْنَا حَوْلَكَ الْجُرْدَوَ السُّمْرَا

شرح وتفسير

قریش والے مجھ سے کیا چاہتے ہیں؟

خطبے کے اس جصے میں مولاعلی ملالا اپنے اور قریش کے تعلقات کی موجودہ اور گزشتہ کیفیت پر گفتگوفر مارہے ہیں، کیونکہ میہ خطبہ جنگ جمل کی طرف جاتے ہوئے ارشاد فر مایا ہے اور ہم میہ جانتے ہیں کہ جنگ جمل کی آگ لگانے والے اور اُسے ہوا دینے والے طلحہ وزیبر اور دیگر کینہ ڈالنے والے قریش کے ہی افراد تصح جو کہ یا تو آشکار طور پریا پس پردہ اس جنگ کے معاملات کو اپنے ہاتھوں سے چلا رہے تھے، اسی لیے امامؓ نے اس کلام کو ایک دھمکی کے طور پر ارشاد فر مایا ہے تا کہ لوگ جنگ جمل کے حقیق پہلوؤں سے آگاہ ہوجا سی فر ماتے ہیں:

«مَالِىُوَلِقُرَيْشٍ؛ وَاللهِ! لَقَدُقَاتَلْتُهُمُ كَافِرِيْنَ وَلَا قَاتِلَتَهُمُ مَفْتُوْنِيْنَ» <sup>[[]</sup>

" قریش مجھ سے کیا چاہتے ہیں؟ خدا کی قشم! جب وہ لوگ کا فریتھے میں اُن سےلڑا ہوں اوراب جب کہ (اسلام قبول کرنے کے بعد ) یہ لوگ منحرف ہو گئے ہیں، میں پھران سےلڑ وں گا ( تا کہ یہ لوگ راہ خدا کی طرف لوٹ جا نہیں )"

بی محمد معلم بیا اور لوگ ابتدا میں مشرک اور کا فر تصح اور پھر انھوں نے رسول اللہ کی دعوتِ اسلام اور شمشیر علی کے خوف سے اسلام قبول کرلیا، مگر رسالت مآب کی رحلت کے بعد اپنی جاہ طلمی کے مرض کی وجہ سے بیلوگ بند ریج حق سے دور ہوتے چلے گئے، جب کہ انہوں نے خود ہی اُن کی بیعت کی تھی ۔ مفتون کا لفظ فتن کے ماد سے سے اور فریب وانحراف کے معنی میں آتا ہے اور کبھی کبھار شرک و کفر کے معنی میں بھی آیا ہے اور ممکن ہے کہ اس جملے میں بھی اُن کے اسلام سے مخرف ہوکر کفر کی طرف جانے، کی جانب اشارہ ہو ۔ رسول اکر م سے جوروایات نقل ہوئی ہیں، ہم اُن میں پڑھتے ہیں کہ آپ نے مولا

«يَاعَلِيُّ حَرْبُكَ حَرْبِي وَسِلْمُكَ سِلْمِي» «تم سے جنگ كرنے كامطلب ہے مير بے خلاف جنگ كرنا اور تمہار ب ساتھ صلح كرنے كامطلب ہے مير ب

<sup>II</sup> « صفتو زین » کالفظ «فتد» کے ماد ؓ سے سے اور دراصل امتحان اور ابتلا کے معنی میں آتا ہے، اُس کے بعد عذاب، تکایف فریب اور گمراہی کے معنی میں آتا ہے، اُس کے بعد عذاب، تکایف فریب اور گمراہی کے معنی میں بھی آیا ہے اور یہاں پراتی آخری معنی کے تحت استعال ہوا ہے۔

ساتھ کرنا۔"

بعض روایات میں آیا ہے کہ مروان ابن تحکم کہتا ہے کہ جب حضرت علی ملیلا نے بصرہ میں ہمیں شکست دے دی تو لوگوں کے مال واسباب انہیں واپس لوٹا دیئے ، جو گواہی پیش کرتا اُسے اُس کے اموال لوٹا دیتے تھے، جس کسی کے پاس کوئی دلیل اور گواہی نہ ہوتی وہ قسم کھا تا تھایا ( اُسے قسم کھلائی جاتی تھی)۔ کسی نے عرض کی: "یا امیر المونین ؓ، ہمارے درمیان اسیروں اور مال غنیمت کی تقسیم کیچیے، امامؓ نے اُس کا کوئی

جواب نہ دیا، جب بہت زیادہ اصرار کیا گیا تو حضرتؓ نے (تیور بدل کر غصّے میں ) فرمایا: « أَيَّشُكُمْهِ يَأْخُبُ أُهَّهُ فِيْ مَدَهْبِهِ »

٢٨٥

"تم میں ہے کون ابنی ماں (عائشہ کی جانب اشارہ ہے) کو اپنے حصّے میں لینا چاہے گ۔"<sup>[1]</sup> بعض روایات سے بیاستفادہ بھی ہوتا ہے کہ مولاعلی ملی<sup>2</sup> نے اہلِ بھر ہ کو اپنے عفو و درگز رکے زیرِسا بیقر اردیا، جیسا کہ رسول اکرم <sup>ت</sup>نے فتح مکہ کے بعد مکے والوں سے یہی معاملہ کیا تھا، دوسری وجہ ریجی نظر آتی ہے کہ آپؓ چاہتے تھے کہ بی چیز ایک سنّت کی شکل نہ اختیار کرلے کیونکہ آپ کو معلوم تھا کہ ستقبل میں آپ کے شیعہ، ظالموں کے ظلم کا نشانہ بنیں گے۔تو کہیں یہی سب پچھاُن کے ساتھ نہ دو ہرایا جائے۔<sup>[1]</sup>

بہر حال امام عالی مقام کا اس جملے سے میہ مقصد ہے کہ انہیں قریش سے کوئی خاص کینہ دعد اوت نہیں تھی ادرا گرانھوں نے حسد ادر کینے سے اپنے دلوں کو بھر لیا ہے تو اُس کی وجہ ہیہ ہے کہ امامؓ نے حق وباطل کے میدانوں میں صدر اسلام کے دور میں اُن سے مذمقابل کھڑے ہو کر مقابلہ کیا تھا جبکہ مولاعلی ملاظ کا بیکر دارسوائے فرمان الہی کوجاری کرنے کے ادر کچھ نہ تھا اور جنگ جمل بھی سوائے حق کے تھم کو جاری کرنے کے ادر کچھ نہتی ۔ پھر حضرت اُس یحن کے آگ خاص کینہ دعد اور کہ سے خاص کے ہیں:

وَإِنِّى لَصَاحِبُهُمْ بِالْآمْسِ كَمَا أَنَاصَاحِبُهُمُ الْيَوْمَر » «انہیں یہ نہیں بھولنا چاہے کہ میں وہی ہوں جوکل (اسلامی غزوات میں) اُن کے مدمقابل (اور اُن کے خلاف) تھا، جیسا کہ آج بھی میں اُن کے مدّمقابل ہوں۔"

وہی شیرافکن باز واور وہی تلوار ( ذ والفقار ) میرے ہاتھوں میں ہے،جس کی ضربتوں کے جلوے میں نے بدر واُحد واحزاب وخیبر میں انہیں خوب دکھائے ہیں، اور بیہ درحقیقت جنگ جمل کی آگ کو بھڑ کانے والوں کے خلاف ایک منہ تو ڑ جواب ہے۔

تمبھی یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ جملہ امیر شام اور عمر وعاص (اور مروان) جیسوں پر صادق آتا ہے جو کہ اسلامی جنگوں میں رسول اللہ کے مقابل تھے، مگر طلحہ وزبیر کے لیے نہیں کہا گیا جو کہ جنگ جمل کی آگ بھڑ کانے والوں میں سے تھے، کیونکہ وہ لوگ ان جنگوں میں رسول اللہ کے ساتھ تھے، اس سوال کا کچھ یوں جواب دیا گیا ہے کہ امام کے اس جملے سے مراد کوئی معین شخص نہیں ہے، مگر بیان کرنے کا مقصد بیہ ہے کہ میں رسول اللہ کے دور میں راہ حق پر باطل سے لڑا ہوں، اور رسول اللہ کے بعد

الا وسائل الشيعه، جلدا۱، باب۲۵، جهاد العدو کے ابواب میں حدیث نمبر ۷ مزید وضاحت کے لیے کتاب انوار الفقاحة (کتاب انمس والانفال)صفحه ۲۰ پررجوع سیمیے۔
الا نفال)صفحه ۲۰ پررجوع سیمیے۔
الا نفال)صفحه ۲۰ پررجوع سیمیے۔
الا منال المشيعة من المال المسلم المال المال المواد العدة من حدیث نمبر ۷ مزید وضاحت کے لیے کتاب انوار الفقاحة (کتاب انمس والانفال)صفحه ۲۰ پررجوع سیمیے۔
الا منال المسلم من پردایا من من بدا گاہ ہونے کے لیے کتاب انوار الفقاحة (کتاب انمس والانفال) صفحه ۲۰ پررجوع سیمیے۔
الا منال من پردایا من من بدا گاہ ہونے کے لیے کتاب انوار الفقاحة (کتاب انمال ) صفحه ۲۰ سے لیک کتاب المال من پردایا ہے۔

مجمی اسی راہ پر چل رہا ہوں (اور ہم بیجانتے ہیں کہ قریش اُس دور میں ایک گروہ کی شکل میں مخالفین کی صف میں تھے )<sup>[1]</sup> اس کے علاوہ بیر کہ، مانا کہ طلحہ وزبیر رسول اللہؓ کے ساتھ ہوتے تصح مگر مروان کی طرح جو کہ قریش سے تھا، بہت سے دیگر جمل کے فوجی بھی قریش سے تھے۔ پھر حضرتؓ جنگ جمل کی آگ لگانے والوں کے ایک اور اصلی ہدف کو محور شخن بناتے ہوئے فرماتے ہیں:

«وَاللهِ! مَاتَنْقِمُ مِنَّا قُرَيْشٌ إِلَّا أَنَّ اللهَ اخْتَارَنَا عَلَيْهِمْ فَأَدْخَلْنَا هُمْ فِي حَيّزنَا

" خدا کی قشم!۔۔۔قریش ہم سے اس کے سوااور کسی چیز کا انتقام نہیں لے رہے، کہ اللّہ نے اُن کے درمیان سے ہمیں چن لیا(اوراُن پرہمیں مقدم کرلیا) مگر(اس کے باوجود ) ہم نے اُنہیں اپنوں میں شامل کرلیا۔" پھراضا فہ فرماتے ہیں:

چراصافہ کرمائے ہیں: بہترافید ستیہ اندیال ۲۰۶۶ میں

فَكَانُوْا كَمَاقَالَ الْأَوَّلُ<sup>®</sup>أَدَمْتَ لَعَمْرِيْ شُرْبَكَ الْمَحْضَ<sup>®</sup>صَابِحًا وَ أَكْلَكَ بِالزُّبْرِ<sup>®</sup> الْمُقَشَّرَةَ<sup>®</sup>الْبُجْرَا<sup>®</sup>اوَنَحْنُوَهَبْنَاكَ الْعَلَاءَوَلَمْ تَكُنْ عَلِيًّاوَ حُطْنَا حَوْلَكَ الجُرُدَ<sup>®</sup>وَالسُّمْرَا<sup>ِ،®</sup>

" مگر" بالآخروہی ہوا جیسا کہ شاعر کہتا ہے کہ جمھے میری (اپنی) جان کی قشم ہے کہتم نے ہرردز ضبح کوخالص دودھ پیا اور کافی حد تک ملائی ،مکھن اور بغیر تحطی کی کھجوریں کھا نمیں اور (لذیز کھانوں کے جی بھر کے مزے اُڑائے ) ہم نے تہہیں

عربت وعظمت دی جبکہتم ہم سے بزرگ نہیں تھے،ہم نے تمہارے اردگرد نیز ے لے کر پہرے دیے اور تمہاری حفاظت کی، مگرتم نے ان نعمتوں کی قدر نہ کی۔"

پاں، انھوں نے ہماری نسبت شدیدر شک کیا اور حسد سے کا م لیا، مگر یہ خدا کی مرضی تھی کہ اُس نے نبوت اور امامت کو ہمارے در میان قرار دیا، اس کے باوجود ہم نے انہیں اُن کے جیسا بدلا نہ دیا، بلکہ انہیں ہم نے عرقت دی، قدر وقیت اور مقام سے نو از ااور اُن کی خطاؤں سے ہم نے درگز رکیا اور دشمنوں کے مقابلے میں ہم نے ان کی حفاظت کی، مگر اُنہوں نے نہ صرف یہ کہ ان بڑی نعمتوں کی قدر نہ کی کہ بلکہ ہمارے خلاف تلو ارا تھائی اور ہم سے بے غیرتوں کی طرح لڑنے کھڑے ہو سرف یہ کہ ان بڑی نعمتوں کی قدر نہ کی کہ بلکہ ہمارے خلاف تلو ارا تھائی اور ہم سے بے غیرتوں کی طرح لڑنے کھڑے ہو سرف یہ کہ ان بڑی نعمتوں کی قدر نہ کی کہ بلکہ ہمارے خلاف قدار اُتھائی اور ہم سے بے غیرتوں کی طرح لڑنے کھڑے ہو توقع رحمی کی اور ہم سے تنازع کرنے کھڑے ہو گئے اور جنگ جمل کی آگ بھڑکائی اور مسلمانوں کو آپس میں ایک دوسرے نظلاح رحی کی اور ہم سے تنازع کرنے کھڑے ہو گئے اور جنگ جمل کی آگ بھڑکائی اور مسلمانوں کو آپس میں ایک دوسرے

قریش نے اپنے اس عمل سے تمام حسد کرنے والوں کی طرح اللہ کی حکمت پر اعتراض کیا، جبکہ خدافر ما تاہے: «اَللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ بِرِسَالَتَهُ»<sup>[1]</sup> «اللہ اس پرسب سے زیادہ آگاہ ہے کہ اپنی رسالت کو کہاں (اور کس خاندان میں ) قرار دے۔" اور پھر فر ما تاہے:

أَمْ يَحُسُلُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدُ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيْمَ الْكِتَابَ وَ الجِكْبَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكَاعَظِيًّا"

"یاوہ لوگوں (محمد وآل محمد ) سے اس فضل کی وجہ سے حسد کرتے ہیں جوانہیں اللہ نے دیا ہے ( تو اس کا کیا علاج ہے ) ہم نے تو ابراہیم کی اولا دکو کتاب اور عقل کی باتیں عطافر مائی ہیں اوران کو بہت بڑی سلطنت بھی دی ہے۔" اورایک جگہ فرما تا ہے:

؞ۛۊؙڸؚٳڵڵؙۿۘ؏ۜڡٙٳڸۜۜۜٵڶؠؙڶڮٮؙؾؙۏؚٞؾؚٵڵؠؙڶڰڡؘڹٛؾؘۺؘٳ؞ۅؘؾؘڹ۬ڒؚڠٵڵؠؙڶڰڡٟؾۜڹؾۺؘٳ؞ۅؘؾؙؾؚڒٛ۠ڡؘڹٛؾؘۺؘٳ؞ۅٙ ؾؙڹؚڵۘٛڡٙڹؾۺٙٳ؞ؚڽؾڔڰٵڵڂٙؽۯٳڹۧڰ؏ڵۑڴڸۜۺٙؿۦٟۊٙڔؽڒ۠؞<sup>ؾ</sup>

- 🗓 سورهٔ انعام، آیت ۱۲۴
  - 🖾 سورهٔ نسا، آیت ۵۴
- 🗉 سورهٔ آل عمران ، آیت ۲۶

۲۸۸

" کہہ دیجیا باللہ، توہی حکومتوں کا مالک ہے، جسے چاہتا ہے حکومت دے دیتا ہے اور جس سے چاہتا ہے حکومتیں چین لیتا ہے اور جسے چاہتا ہے عزّت عطا کرتا ہے اور جسے چاہتا ہے ذلیل وخوار کردیتا ہے، تمام اچھائیاں تیرے ہاتھ میں ہیں اور توہر چیز پر قا در ہے۔"

ظاہری بات ہے کہ اگر کوئی قرآن کے اس اُصول کے او پر ایمان را تخ رکھتا ہوتو وہ ہرگز اُن لوگوں سے حسد نہیں کرےگا، کہ جنہیں اللہ نے اپنی حکمتوں کے تحت مقام نیڈ ت وامامت وولایت عطا کیا ہے، اور بھی حکمت اللہیہ پرسوالیہ اُنگل نہیں اُٹھائے گا۔



حسد،معاشرتی فسادات کی جڑ

حسد جیسی ایک نہایت نچلے طبقے کی صفت، پوری تاریخ میں تمام بڑی معاشرتی مشکلات اور درد ناک حوادث کا باعث بنی ہے، بہت سے لوگ ظرفیت کی کی ، ثقافتی سطح کے بنچے ہونے اور ایمان کے ضعف اور نفس پر اعتماد نہ ہونے کے باعث، جوں ہی بید دیکھتے ہیں کہ ایک حسین ترین کا میا بی اُن کے دوستوں، عزیز دوں یا جان پیچان والوں میں سے کسی ایک کو نصیب ہور ہی ہے تو اُن کے اندر حسد کی آگ بھڑک اُٹھتی ہے اور بجائے اس کے کد اُس کی کا میا بی پرخوش ہوں اور اُس کی کا میا بی کو اپنی اور دوسر ل کی کا میا بی کا ذریعہ بنائیں اور اُس کی خاص خوبیوں اور صلاحیتوں سے بچھ سچھنے اور خود کو اُس ک مطابق ڈ حالنے کے بجائے، اُس کے تو رُلی کا میا بی کا دریعہ بنائیں اور اُس کی خاص خوبیوں اور صلاحیتوں سے بچھ سچھنے اور خود کو اُس ک مطابق ڈ حالنے کے بجائے، اُس کے تو رُئیں اُس کے مذ مقابل کھڑ ہے ہوجاتے ہیں ، بھی نارواسلوک کے ذریعے اور بھی تحقیر و فدمت کے ذریعے اور بھی اُس کے راستے میں رُکا وٹیں کھڑی کرنے کے ذریعے، جہاں تک اُن سے مکن ہو پوری کو شش اور لیتے ہیں۔ اور جب بھی یہ مسلہ زیادہ گرمی اختیار کر جاتا ہے تو اس حسد میں اُس تحفی کا ہو ہوری کو شش ار لیتے ہیں۔ اور جب بھی یہ مسلہ زیادہ گرمی اختی کہ رہا تا ہے تو اس حسد میں اُس تحفی کا خون تھی ہو پوری کو شش

یہی مسئلہ بار بارانسانی تاریخ میں تکرار ہوا ہے اور بھائی نے بھائی کواور اولا دنے اولا دکویا اولا دنے باپ کوقل کر دیا ہے یا اُس کے برعکس ہوتا رہا ہے۔صد رِاسلام میں ہونے والے بیشتر دردناک واقعات خصوصاً امیر الموننین کی خلافت کے دوران پیش آنے والے تمام حادثات صرف حاسدوں کے حسد کی وجہ سے پیش آئے تصحیبیا کہ مندرجہ بالا خطبے میں امام "

آ گ کو بچھادیں،اس بات کو عرب کے شعرامیں سے ایک شاعر کے کلام پر ختم کرتے ہیں،وہ کہتا ہے: «اِصْبِرْ عَلَّى حَسّبِ الْحَسُوْدِ فَانَّ صَہْرَ کَ قَالِیَّهُ النَّا اُرُ تَأْکُلُ نَفْسَها اِنْ لَحْہ تَجِدُ مَا تَأْکُلُهُ» «حسد کرنے والے کے حسد کے بدلے میں صبر کا مظاہرہ کرو، کیوں کہ تہا راصبر ہی اُسے کھا جائے گا، کیوں کہ آگ جب جلانے کے لیے کچھنہ یائے توابینے آپ کو ہی ختم کردیتی ہے۔ "تا

> <sup>™</sup> غررالحکم، شاره ۵۲۴۲ <sup>™</sup> بحارالانوار، جلد + ۷ مص ۲۵۸

چونتيسواں خطبہ

ومنخطبةلهعليهالسلام

فی استیتنفار النتایس الی آھل الشّاعر بَعْدَ فِرَاغِ مِنْ أَمْرِ الْحَوَارِجِ.وَفِيْهَا يَتَأَفَّفُ بِالنَّاسِ،وَ يَنْصَحُ لَهُمْ يِطَرِيُقِ السَّدَادِ امام نے اس خطب کولوگوں کو شامیوں کے خلاف جنگ کے لیے تیار کرنے کے لیےارشاد فرمایا اور بیا س وقت ہوا جب آپٹنہ وان میں خوارج کا معاملہ نمٹا چکے نتھے۔ (اوران کا فتنہ اورا س کی آگتھم چکی تھی ) اس خطبے میں لوگوں کے جہاد کے معاطے میں سُستی اورکوتا ہی پر شدید نا راضی کا اظہار فرماتے ہیں اور اُنہیں صحیح اور مُطق طریقے سے سمجھار ہے ہیں۔

خطبے کی شان ورود

جیسا کہ اشارہ کیا جاچکا ہے کہ مولاً نے اس خطبے کو جنگ نہروان کے اِختنام کے بعدار شاد فرمایا ہے۔ ابن ابی الحدید کے کلام کے ظاہر سے توبیہ معلوم ہوتا ہے کہ امامؓ نے اس خطبے کو نہروان کی سرز مین پر ہی بیان فرمایا ہے جبکہ نصر ابن مزاحم فقل کرتا ہے کہ امامؓ نے مذکورہ خطبے کو نہروان سے لوٹنے کے بعدا پنے سپاہیوں کی شامیوں کے خلاف جنگ کی تیاری کے سلسلے میں ستی

<sup>[1]</sup> اس خطب کوطری نے اپنی تاریخ میں جلد ۲، صفحہ ۵۱ پر اور این قتیبة نے الامامة والسیاسة میں جلدا، صفحہ ۱۵ پر اور بلاذری نے انساب الاشراف میں (صفحہ ۳۸۰) بطور منظر ذکر کیا ہے، نیز مرحوم شیخ مفیدؓ نے امالی مجلس ۱۸ میں مزید واضح انداز میں ذکر کیا ہے بدنسبت نیج البلاغہ کے (مصادر نیج البلاغ، جلدا، صفحہ ۳۲۵)۔ مرحوم علامہ مجلسی نے بحارالانوار میں بھی اس خطبے کو محد بن طلحہ شافع کی مطالب السکول کے حوالے سے ذکر کیا ہے ( بحارالانوار، جدل ۲۷- صفحہ ۳۳۳ )۔

وکا ہلی کود کچھ کر کوفہ میں ارشادفر مایا ہے۔ 🔟

نیج البلاغہ کے بعض دیگر شارعین نے وضاحت کی ہے کہ مولاً نے نہروان میں اس بات پر اصرار فرمایا کہ بغیر دقت ضائع کیے سارالشکر شامیوں کی سمت حرکت کرنے کے لیے تیار ہوجائے تا کہ باقی افراد بھی ہم سے ملحق ہوجا نمیں ، کیوں کہ آپ کو معلوم تھا کہ اگر کوفہ بیچی گئے اور ان لوگوں نے جنگی لباس اپنے جسم سے اُتار دیے تو انہیں دوبارہ جنگ کے لیے تیار کرنا پھر اتنا آسانی سے ممکن نہ ہوگا ، مگر انھوں نے مختلف بہانوں مثلاً موسم کا ٹھنڈ اہونا ، زخمیوں کی تعداد کالشکر میں زیادہ ہونا اور اسلح کا وافر مقد ار میں نہ ہوگا ، مگر انھوں نے مختلف بہانوں مثلاً موسم کا ٹھنڈ اہونا ، زخمیوں کی تعداد کالشکر میں زیادہ ہونا اور اسلح ان مقد ار میں نہ ہونا وغیرہ وغیرہ کے ذریعے حکم امامؓ سے روگر دانی کر لی۔ مولا کو پھر مجبوراً کوف کی طرف لوٹنا پڑا اور پھر انہیں تا کید فرمائی کہ اپنے آپ کوجلد سے جلد اصلی دشمن سے لڑ نے کے لیے تیار کرلیں ، مگر ( جیسا کہ خد شہ تھا وہ ہی اور اور اسل

خطبه،ایک نظرمیں

اس خطب ميں تين اہم موضوع ہيں:

۲۔ اس خطبے کے دوسرے حصے میں مولاً اپنے عزم ِراسخ اور دشمن سے لڑنے کے حتمی فیصلے کا اعلان کررہے ہیں خواہ

<sup>[[]</sup> شرح نیچ البلاغه،ابن ابی الحدید،جلد۲،صفحه ۱۹۲ <sup>[[]</sup> شرح نیچ البلاغه،ابن میثم بحرانی،جلد۲،صفحه ۷۷،اور شرح نیچ البلاغه،علامه خوئی جلد ۲،صفحه ۲۷

لوگوں کی بڑی تعداد آئ کے ساتھ جانا چاہے یاقلیل تعداد۔

سر آخری حصے میں امام اور اُمت کے حقوق پر گفتگو فرماتے ہیں، سب سے پہلے امام پر جو اُمت کے حقوق واجب ہیں اُن کا ذکر کرتے ہیں اور چار مختصر جملوں میں اُن اُصولوں کا تذکر ہ فرماتے ہیں، اور پھر اللے چار جملوں میں اُمت پر جو امام کے حقوق ہیں ان کو بیان فرماتے ہیں۔ گو یا مولاً اس خطبے کے اوائل کی کلخی کو خطبے کے آخری حصے کی شیرین کے ساتھ ملا دینا چاہتے ہیں تا کہ ایک ایسام جون اور مرہم بن جائے جو اس قوم کی ستی اور کا ہلی کے مرض کے لیے دَوابن جائے۔

پہلاحصہ

ٱفَّ لَكُمْ لَقَلْسَئِمْتُ عِتَابَكُمْ آرَضِيتُمْ بِالْحَياةِ اللَّنْيَامِنَ الْآخِرَةِ عِوَضاً وَبِالنُّلِّ مِنَ الْعِزِّ خَلَفاً إِذَا دَعَوْتُكُمْ إِلَى جِهَادِ عَلُوْ كُمْ دَارَتْ آعُيُنُكُمْ كَأَنَّكُمْ مِنَ الْمَوْتِ فِى خَمْرَةٍ وَمِنَ النُّهُولِ فِى سَكُرَةٍ يُرْبَحُ عَلَيُكُمْ حَوَارِى فَتَعْبَهُونَ وَكَآنَ قُلُوبَكُمْ مَٱلُوسَةٌ فَاَنُتُمْ لا تَعْقِلُونَ مَا آنُتُمْ لِيقِقَةٍ سَجِيسَ اللَّيَالِي وَمَا ٱنْتُمْ بِرُكْن يُمَالُ بِكُمْ وَلازَوَافِرُ عِزِّ يُفْتَقَرُ إِلَيْكُمْ.

شرح وتفسير

وائے ہوتم لوگوں پر!۔۔۔شہادت سے کیوں ڈرتے ہو؟

اس خطبے سے سب سے پہلے جصے میں اما ملتکر کوفہ کی خود سری اور اُن سے ملک گیر خطروں کی نسبت بے توجہی کود یکھتے ہوئے اُنہیں اپنی سرزنش اور عتاب سے بھر پور سخت جملوں کے تازیا نوں کا نشانہ بنار ہے ہیں کہ شاید اُن کی بے حس روحیں اس طرح سے ہیدار ہوجا نمیں اور اِس خطر بے کے پیشِ نظر کوئی موثر قدم اُٹھالیں۔ بیاس حال میں تھا کہ شام کے غارت گروں نے مستقل مملکت اسلامی کے مختلف علاقوں پر ایکا یک حملے کرنا شروع کر دیے تصاور طرح کے مطالم اور خونریز کی و غارت گری میں مصروف تصح تا کہ اس طرح سے پہلے تو نظر کوئی موڑ قدم اُٹھالیں۔ وی سے اور طرح کے مطالم اور خونریز کی و نقصان کریں۔ لہٰ دااما مُفر ماتے ہیں:

<sup>\*</sup> أُفْسِ لَكُمْد<sup>[1]</sup> لَقُلْ مَسَئِمْتُ عِتَابَكُمْ <sup>\*[1]</sup> \* وائے ہوتم لوگوں پر! میں نے توتمہیں اتن سرزنش کی ہے کہ تھک گیا ہوں۔ اس تھکن کی دلیل واضح ہے، کیونکہ عتاب، وہ بھی مولاعلیٰ جیسی ایک بزرگوار<sup>م</sup>ستی کی جانب سے تو پھرضر دراس کا اثر ا نہیں متحرک کرنے میں اوران کی اصلاح میں ایک اہم کر دارا دا کرے گا۔ گر جب مخاطبین کی بے خبر کی اوران کی خفلت کی شدت کے باعث اُن پرکوئی اثر نہ کر سکے تو میہ چیز بہت تھکا دینے والی ہوتی ہے۔ پھر مولاً اضافہ فرماتے ہیں:

أَرَضِيتُمُ بِالْحَيَاةِ الثَّانَيَامِنَ الأَخِرَةِ عِوَضًا وَبِالنُّكْمِنَ الْعِزْ خَلَفًا · • « کہاتم لوگوں نے دنیا کی بیت زندگی کوآخرت (کی اہدی اور سعادت بخش) زندگی کے بدلے میں قبول کرلیا ہے؟ اورعزت دس بلندی کے بحائے ذلت اور مدیختی کوخریدلیا ہے؟" بیتمهاری موت کی سی خاموشی اور جهاد سےتمهارا اس طرح فرار کرنامیہ بتار ہا ہے کہتم نے ایک طرح سے اپنی آخرت کو تباہ کر ڈالا ہے، کیوں کہتم نے اُسےاپنی دنیا کی چندروزہ زندگی کے بدلے پیچ ڈالا ہےاور دوسری جانب سےتم نے اپنی دنیا کو پران کرڈالا ہے، کیوں کہتم نے عزّت اور سربلندی کا ذلت سے تبادلہ کرڈالا ہے؟ کیوں کہ باعزّت موت ایک ذلّت سے بھری ہوئی زندگی ہے کہیں بہتر ہے۔ بیدوہ پیغام ہے کہ جسے ہمیشہ تاریخ بشریت کے بزرگان اور اولیا ءاللہ نے اپنی پیروی کرنے والوں کو ہر دورا در ہرز مانے میں دیا ہے۔مولاعلی ملایتہ نہج البلاغہ میں ایک اورجگہ فر ماتے ہیں: «فَالْبَوْتُفِي حَياتِكُم مَقْهُوْرِيْنَوَ الْحَيَاةُفِ مَوْتِكُم قَاهِرِيْنَ» « شکست کے ساتھ زندگی میں تمہاری موت ہے اور غلبہ حاصل کر کے مرجانے میں زندگی ہے۔ "<sup>[1]</sup> اورسبّدالشہد اءحضرت امامحسین ملاظام اپنی اُس تاریخی گفتگو میں فرماتے ہیں : «أَلَا وَإِنَّ النَّحِيَّ بْنَ النَّحِيَّ قَدْرَ كَزَنِي بَيْنَ اثْنَا يُنَ يَنِ السَّلَّةِ وَ النَّلَّةِ وَ عَيهَاتَ مِنَّا النَّلَّةُ» " آگاہ رہو کہ اس نجس نے مجھےایک دورا ہے پر کھڑا کر دیا ہے، ذلت اور تلوار کے پیچ میں اور ھیھات، کہ ہم ذلت کو تبول کریں (بے شک، ہم مقابلہ کرنے اور شہادت یانے کو ہی ان دونوں میں سے چنیں گے )۔" اور دوسری جگه پرکشکرکوفیہ سے خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ؞ؚٳڹؗڶٙۿؾؘڴۥٛڶڴۿڋؽڽ۠ٞۅٙػؙڹٛؾؙۿڒٳ؆ٙڿٵڣؙۅٞڹؘٳڵؠٙۼٵۮڣٙػؙۅٞڹؙۅٞٵٲٞڂڗؘٳڔۧٳڣۣ۬ۮڹؙؾٵػٛۿ " اگرتم لوگوں کا کوئی دین نہیں ہےاورتم رونہ قیامت سے نہیں ڈرتے تو کم از کم اپنی دنیا میں تو آ زادر ہو۔" واقعًا امام کے جملے آئے کی تھکن پر دلالت کررہے ہیں کہ جو آب کو اِن لوگوں کوسرزنش اور ڈانٹ ڈپٹ کر کے ہوئی -4

گویادہ لوگ بیٹھان چکے تھے کہ ذلّت وحقارت اور پر وردگا مِ عالم کے غضب کو عِزَّ ت ونثرف اور رضائے حق پر ترجیح دیں، اسی وجہ سے اُن پرکسی بھی سرزنش کا اثر نہیں ہوتا تھا۔ یہاں تک کہ امامؓ انہیں ڈانٹ ڈانٹ کرتھک گئے تھے۔ا جملوں میں مولاً اُن کے ضعف اور کمز وری پر انگلی اُٹھا کرنشان دہی کرر ہے ہیں تا کہ وہ اپنے آپ میں آئیں اور کمز وریوں کو

🗓 نېچ البلاغه،خطبه ۵۱

برطرف کر کے اپنی بد بختیوں کی جڑیں اُکھاڑ چینکیں فرماتے ہیں:

«إِذَا دَعَوْتُكُمْ إِلَى جِهَادِ عَلُوَّ كُمْ دَارَتْ أَعْيُنُكُمْ، كَأَنَّكُمْ مِنَ الْمَوْتِ فِي خَمْرَةٍ <sup>[1]</sup> وَمِنَ النُّهُوُلِ فِي سَكُرَةٍ. يُرْتَجُعَلَيُكُمْ حَوَارِي <sup>[2]</sup> فَتَعْمَهُوْنَ<sup>، [2]</sup>

" جب میں تمہیں دشمن سے جہاد کے لیے ئبلاتا ہوں تو ڈر کے مارےتمہاری آنکھیں اپنے آپ میں ایسے چکر کھانے اور گھو منے لگتی ہیں کہ جیسے گویا موت کے خوف ووحشت نے تمہارے ہوش اُڑا دیے ہوں یا جیسے کسی نشے کی مستی میں اپنے ہوش کھو بیٹھے ہو، میر کی کمر " رہا تیں تمہارے کا نوں میں جاتی ہی نہیں ہیں، اسی وجہ ہےتم (جینے کی صحیح راہ کوڈھونڈ نے میں ) سرگرداں ہو گئے ہو۔"

" یُو تَجَحُ عَلَیکُ حَوْارِی" کا جملہ اس بات کے پیش نظر کہ حوار کے معنی ہیں بار بار کہنا اور " یُو تَجُح "کا لفظ د تج کے ماد ؓ ے سے ہاور بند ہونے کے معنی رکھتا ہے۔ اِس طرح سے اس کے دومعنی ہو سکتے ہیں: پہلاتو یہ کہ جواو پر بیان کیا گیا یعنی میری مکر ّر با تیں تنہار کے اندرا نزئمیں کرر ہی ہیں اور گو یاتم لوگ بالکل دَرک ہی نہیں کرر ہے ہو۔ کیونکہ باتوں کو سجھنے کے درواز یہ تم نے خوداپنے لیے بند کر لیے ہیں۔ دوسرے معنی یہ کہ تنہاری زبانیں میرے جواو پر بیان کیا گیو تہ ہارے پاس میرے لیے کوئی منطق جواب ہے ہیں نہ کہ تاہ اول وال وال وال کا کا منتیجہ وہی ہے جواو پر کے جملے میں ذکر ہوا

پھر مولاا بے گزشتہ جملوں کے لیے ایک نتیج اخذ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "مَا أَنْ تُشْمَر لَى بِشِقَلَةٍ سَجِيْتَ سَ<sup>[1]</sup> اللَّيَا لَى" "تم لوگ ہر گز میر ے معتد نہیں ہو۔ "اں بات کے پیش نظر کہ سَجِيْتُ سُ اللَّيَا لِی کا لفظ را توں کی تاریکی کے معنی میں آتا ہے، اس جملے کا مفہوم کچھ یوں بتا ہے کہ میں تم پر بھر وسانہیں کرتا اور یہ کنا بیدا بدیت اور نیعیکی کی دلیل ہے۔ کیونکہ تاریکی وظلمت کبھی رات سے الگ نہیں ہوتی اور نہ ہوگی ۔ تاریکی شب کی تعبیر کا ، کو فیوں کے سیاہ اور ظلم پر مبنی اعمال کو مدنظر تاریکی وظلمت کبھی رات سے الگ نہیں ہوتی اور نہ ہوگی ۔ تاریکی شب کی تعبیر کا ، کو فیوں کے سیاہ اور ظلم پر مبنی اعمال کو مدنظر رکھتے ہوئے ، انتخاب کرنا مقتضائے حال کی رعایت کے زُمرے میں آتا ہے جے فصاحت وبلاغت میں شار کیا جا اور پھر تا کید فرماتے ہیں: "و مَا أَنْ تُشَدَّ بِرِ خُنِ يُحْمَالُ بِکُمْ، وَلَا ذَوَا فَوَ<sup>13</sup>ا عَدِّ يُفْمَ تَقَرُّ الَيْ کُمْ " وَمَا أَنْتُ مَدْ بِرُ حَنْ يُعْمَالُ بِکُمْ، وَلَلاَ ذَوَا فَوَ<sup>13</sup>ا عَدِّ يُفْمَ تَقَرُ الَيْ کُمْ " وَمَا أَنْتُ تَحْدِ بِرُ حَنْ يُعْمَالُ بِکُمْ، وَلَا ذَوَ افْتِ الْ عَدْ مَعْنَ الْ الْکَ تَعْدِ مَا مَعْل کُمْ الْعَا مَدْ مَا مَا مَدْ تَعْنَ الْ الْسَالَ الْلَا عَا مَدْ مَا مَعْل کَرْ مَدْ مَعْن مَا مَال کو مَدْ تَعْنَ الْکَ مَعْدِ مَنْ مَا مَا الْحَال

اس طرح سے امام عالی مقامؓ اپنے مختصر اور تابڑتو ڑ جملوں کے ذریعے اس سُت اور ضعیف ارادوں والے گردہ کی نسبت اپنی بے اعتمادی کا اظہار کرتے ہیں اور ان کی کمزوریوں کو شار کرتے ہیں۔ شاید کہ بیہ باتیں اور پیفیجتیں اُن کے سوئے ہوئے ضمیر اور اُن کی بے حس روح کو بیدار اور آگاہ کردیں ، تا کہ وہ اپنے خونخو ار دشمن کی اینٹ سے اینٹ بجادینے کے لیے اُٹھ کھڑے ہوں اور تحد ہو کر بھر پور شجاعت کے ساتھ میدانِ جنگ میں اُتر آئیں۔

ایک اہم نکتہ

## اس قدرسرزنش آخر کس لیے ہے؟

<sup>[1]</sup> « تعیمیدس » کالفظ معجس کے مادّ سے ہے اور پانی کی رنگت کے بدل جانے اور اُس کی گدورَت کے معنی میں آتا ہے۔ای لیے رات کی تاریکی کو سجید سُ اللَّیا لی کہا جاتا ہے، اور یہ تعبیر کبھی بھار دوام وبقا اور پیشکی کے لیے بھی استعال ہوتی ہے، مثال کہ طور پر اگر یہ کہا جائے کہ جب تک رات کی تاریکی ہے اور دِن کی روشنی قائم ہے، میں اس کا مکوانجام دیتارہوں گا، اور یہ خطبہ بھی یہی مفہوم رکھتا ہے۔ <sup>[1]</sup> « تو افیر » کالفظز افر قائم ہے، میں اس کا مکوانجام دیتارہوں گا، اور یہ خطبہ بھی یہی مفہوم رکھتا ہے۔ جانے کی آواز کو بھی تو فی تج ہے اور دراصل «ز فر » کے مادّ سے ہے اور اس کے معنی میں این زُور سے سانس لینا کہ آواز منائی دے۔ اور آگ کے جانے کی آواز کو بھی تو فی تو کہ جن ہے اور دراصل «ز فر » کے مادّ سے ہے اور اس کے معنی میں این زُور سے سانس لینا کہ آواز منائی دے۔ اور آگ کے ایک بار پھرہم اس سوال کا جواب دینے پر مجبور ہیں کہ امام عالی مقامؓ نے اتنی فہم ودرایت اور سر براہی کی صلاحیتوں کے باوجود، کیوں ان تمام کو فیوں کو اپنے عمّاب یخن اور شدید ترین تعبیرات سے لبریز خطاب کا نشانہ بنار ہے ہیں؟ کیا تمام سرزنشیں اور اُن کی نسبت عدم اعتماد کا اظہار اُن لوگوں کے تعصّب ، ضدنفرت اور دوری کا باعث نہیں بنما؟ تو پھر آخر کیوں مولاً نے اپنے شدت آمیز جملوں کے ذریعے اُنہیں اپنے اہداف سے مزید دور کر دیا؟

اس سوال کا جواب ہم بید یتے ہیں کہ بیٹھوظ خاطر رہے کہ مولاً نے اپنی چہرہ شناس اور دوررس نگا ہوں سے کو فیوں کے مزاج کواچھی طرح سے درک کرلیا تھا، اور جیسا کہ تاریخ بتاتی ہے، اُن کی حالت ایسی تھی کہ جب تک وہ لوگ اپنی ذات کو خطر سے اور تباہی کی زد پر نہ دیکھتے تھے، اپنی جگہ سے ملتے نہیں تھے بلکہ یوں کہیں کہ جب تک ان کی نازک ترین رگ پر شدت وعماب کے نشتر نہیں پڑتے تھے، وہ ہوش میں نہیں آتے تھے۔

انسانی معاشروں میں ہمیشہ کوئی نہ کوئی گروہ، ہر چند کہ تعداد کے لحاظ سے کم ہوا یسا نظر آتا ہے کہ جب تک اُن پر آخری ضربت نہیں پڑ جاتی وہ بیدار نہیں ہوتے۔ اِمامِ عالی مقامؓ کی اِن باتوں کامفہوم یہ بھی نہیں کہ ہم اِس طریقے کو ہر جگہ اور ہرغیرذیٹے دارادرغافل گروہ کے لیے استعال کریں، کیونکہ افراد مختلف قشم کے ہیں:

بعض صرف ایک مختصرتی سرزنش سے یا پیارمحبت سے ہی سُدھرجاتے ہیں اور سیدھی راہ پر آ جاتے ہیں ۔ بعض گو یا ہاتھی کی طرح ہیں کہ جب تک ہاتھی سواراُن کے دِماغ پر ہتھوڑے نہ مارے وہ جگہ سے ملتے تک نہیں۔

لہذاایسے گروہ کے لیے اِس روش کورخم پر دوا کے طور پر استعمال کیا جائے تو یہ ایک بہترین کا م ہوگا۔تاریخ بتاتی ہے کہ یہ با تیں مؤثر ثابت ہو نمیں اور کو فے کے لوگوں کا ایک بڑی تعداد پر شتمل گروہ نخیلہ نامی شکرگاہ کی جانب نکل پڑا جو کہ کوفہ سے قریب ایک مقام تھا اور شام کے فتنہ انگیزوں سے مقابلہ کرنے کے لیے سینہ سپر ہوگیا، ہر چند صدافسوں کہ اجل نے مہلت نہ دی، ہمارے مولاً، اُشقی الآخرین ابنِ ملح کی تلوار کی ضربت سے شہید ہو گئے۔

اِس بات کی حقّانیت کا دوسرا ثبوت میہ ہے کہ مولاً نے اپنی حکومت کے آغاز میں کوفے کے لوگوں کی کافی تعریف فرمائی ہے۔<sup>[1]</sup> مگر جب وہ لوگ سُستی اور کا ہلی دِکھانے لگے اور امیر شام کے شکر میں طاقت آگئی ، وہ شیر ہونے لگا اور روز انہ ملک ِ اسلام کے سی نہ کسی حصے کواپنے حملوں کا نشانہ بنانے لگا ،لہٰذا مولاً کو اِن تابر تو ڑجملوں کا استعال کرنا پڑا۔

دوسراحصه

🗓 مثال کےطور پرخطبہ نمبر ۷ • ااور نمبر ۸ • اکوملا خطہ سیجیے۔

مَا ٱنۡتُمُ اِلَّا كَابِلِ ضَلَّ رُعَامُهَا فَكُلَّمَا جُمِعَتَ مِنۡ جَانِبِ انۡتَشَرَتَ مِنۡ آخَرَ لَبِئۡسَ لَعَمۡرُ اللهِ سُعۡرُ نَارِ الۡحَرۡبِ ٱنۡتُمۡ تُكَادُونَ وَ لَا تَكِيدُونَ وَ تُنۡتَقَصُ ٱطۡرَافُكُمۡ فَلَا تَمۡتَعِضُونَ لَا يُنَامُ عَنۡكُمۡ وَ ٱنۡتُمۡ فِى غَفۡلَةٍ سَاهُونَ غُلِبَ وَاللهِ الۡمُتَخَاذِلُونَ وَ ايۡمُ اللهِ الۡيَ لِكُمۡ اَنۡ لَوۡ حَمِسَ الۡوَغَى وَ اسۡتَحَرَّ الۡمَوۡتُقَرِبۡتُمۡ عَنِ اَبُنِ آبِ طَالِبِ انْفِرَاجَ الرَّاسِ.

" تمہاری مثال تو اُن اُونٹوں کی تی ہے جن کے چروا ہے گم ہو گئے ہوں۔ اگر اُنہیں ایک طرف سمیٹا جائے تو وہ دوسری طرف سے تتر بتر ہوجا نمیں گے۔ خدا کی قسم ! تم جنگ کے شعلے بھڑکانے کے لیے بہت بڑے ثابت ہوئے ، تمہارے خلاف سب ہی تدبیریں ہوا کرتی ہیں اور تم دشمنوں کے خلاف کوئی تدبیر نہیں کرتے۔ تمہارے (شہروں کی) حدود (روز بروز) کم ہوتی جارہی ہیں، مگرتم ہیں اِن پر عُصّنہ بیں آتا۔ وہ تمہاری طرف سے بھی غافل نہیں ہوتے ، اور تم ہو کہ فلت میں سب کچھ نہولے بیٹھے ہوئے ہو۔ خدا کی قسم ! ایک دوسرے پر ٹالنے والے ہاراہی کرتے ہیں۔ خدا کی قسم ! میں تمہارے متعلق کہ ہو گمان رکھتا ہوں کہ اگر جنگ زور پکڑ لے اور موت کی گرم باز اری ہو، تو تم این ابی طالب ہے اس طرح کٹ جاؤ گے، جس طرح بدن سے سر (کہ جس کا دوبارہ پلیٹنا اور مل جا نامکن ہی نہیں )۔"

شرح وفسير

دُشمن بیدار ہے اور تم خواب غفلت میں ہو خطب کے اِس حصّے میں مولاً اپنی شدید سرزنش اور تابر تو رُجملوں کو آگے برُ حاتے ہوئے (جو کہ در حقیقت منطق اور دلائل سے لبریز ہیں) لنظر کو فہ کو کچھ نے جملوں سے نو از رہے ہیں اور اضافہ فرماتے ہیں: « مَا أَنْتُ مَد إِلَّا كَابِلِ حَسَّ کُرُ عَامُہُا فَ کُلَّهَا مُجْعِتَ مِنْ جَانِبِ انْ تَدَمَّةَ مَتْ مِنْ آ « مَا أَنْتُ مُد إِلَّا كَابِلِ حَسَّ کُرُ عَامُہُا فَ کُلَّهَا مُجْعِتَ مِنْ جَانِبِ انْ تَدَمَّةَ مَنْ مِنْ اِ « مَا أَنْتُ مُد إِلَّا كَابِلِ حَسَّ کُرُ عَامُہُا فَ کُلَّهَا مُجْعَتَ مِنْ جَانِبِ انْ تَدَمَّةَ مَنْ مَنْ « مَا أَنْتُ مُد إِلَّا كَابِلِ حَسَّ مَنْ کُرُ عَامُهُا فَ کُلَّهَا مُجْعَتَ مِنْ جَانِبِ انْ تَدَمَّةَ مَنْ مَنْ اِلْحَابِ اِ « مَا أَنْتُ مُدار کُنْ مَا تَعْدَ مَنْ مَنْ اللَّا وَ اُن اُونُوں کی تی ہے جن کے چروا ہے کُمْ ہو گئے ہوں ، اگر اُن مِن ایک طرف سے سمینا جائے تو وہ دوسری طرف سے تنز ہز ہوجا سی گے۔ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ تم لوگ نہایت سُست ارادوں اور مُنتشر افکار کے مال ہو۔ اپنی مصلحوں کا اور اک ہوتے ۔ اُونُوں سے تشبید سے مُرادان کی فکر کی محدود یت کی ہے اور « حَسَلَّ دُ عَامُوں اُن کی این کی میں ایک اُر

اطاعت نه کرناہے، اسی لیے حضرتؓ آ گے فرماتے ہیں: «كَبِئْسَ لَعَبْرُ <sup>[1]</sup>الله! سُعُرُ <sup>[1]</sup>نَارِ الْحَرِّبِأَنْتُمْ.» " خدا کی قتسم! تم لوگ ڈمن کے خلاف جنگ کے شعلے بھڑکانے کے لیے بہت بڑے ثابت ہوئے۔" یہ بات تو خاص وعام تسلیم کرتے ہیں کہ جنگ ایک نہایت ناپسندیدہ اور خطرنا ک ترین راوحل ہے اور اُس کے اثرات میں سے شہروں کی ویرانی،لوگوں کے تل عام اور کٹی انسانوں کے اپنے جسم کے کسی نہ کسی اعضاء و جَوَارِح سے محروم ہوجانے،اورفقر وتنگدیتی وغیرہ ہے۔مگریہی ناپسندیدہ طریقہ بھی کبھارمعا شرے کے لیےایک حیات بخش دوابن جا تاہے۔ ادر بہ اُس صورت میں ہے کہ جب خونخوار اور ظالم دُشمن ، مظلوموں کے حقوق کوغضب کرنے کے لیے کھڑے ۔ ہوجا ئیں اورظلم وفساد کی آگ کو بھڑکا دیں ، ایسے حالات میں سوائے جنگ کے اورکوئی راہ حل نہیں ہے جس کے ذریعے معاشر بے کوعدل وانصاف اور کے دسکون لوٹا با جا سکے۔ إسى حوالے سے قرآن مجيد ميں ارشاد ہوتا ہے: «أَذِنَ لِلَّانِينَ يُعْتَلُونَ بِأَنَّهُمُ ظُلِمُوًا ﴿ وَإِنَّ اللهَ عَلَى نَصْرِ هِمْ لَقَدِيرٌ \* <sup>[2]</sup> " جن پر جنگ تھوپ دی گئی ہے، اُنہیں جہاد کی اجازت دے دی گئی ہے، کیونکہ اُن یرظلم کیا گیا ہے اور خدا اُن کی مدد کے لیے طاقتور ہے۔" دوسری حگیدارشاد ہوا: ۅٙۊؘٵؾؚڵؙۅٛٳڣۣٞۺڋؽڸٳؠڵ؋ٳڷۜڹؽؽؽۊؘٵؾڵۅ۫ڹػٛؗؗؗؗ؞ۅٙڵٳؾؘۼؾؘٮؙۅ۫ٳۦٳڹؖٵؠۨؗڐ؋ڵڮۘڝؚؚؖٵڶؠؙۼؾڔۑؽؘ<sup>؞ۜ</sup> "اورخدا کی راہ میں ان لوگوں سے قبال کرو جوتم سے جنگ کرتے ہیں لیکن اس میں حد سے تجاوز نہ کرد، کیوں کہ خدا زیادتی کرنے والوں کو پیندنہیں کرتا۔" اسی لیےا گرامام جنگ کرنے کی تاکید فرمارہے ہیں تواس کا واحد سبب یہی ہے کہ شام کے خون آشام غارت گربار

بارامامؓ کے زیر حکومت علاقوں پر حملہ کرر ہے بتھے۔ان علاقوں میں خوں ریز ی کرر ہے بتھے اور اموال واملاک کولوٹ مار کے ذ ریعے تباہ کرر ہے تھے۔اصولی طور پر امامؓ کے لیے جو کہ جانشین رسولؓ تھےاور تمام لوگوں نے ان کی غیر مشروط بیعت بھی کی تھی، یہ صورتحال نا قابل قبول تھی، ایسے مفسدوں کو دورکرنے کے لیے جنگ ہی ایک بہترحل تھا۔ اسی بناء پراس گفتگوکوجاری رکھتے ہوئے امامؓ تین جملےار شادفر ماتے ہیں ، جن میں سے ہرایک اس مطلب کا گواہ ہے، پہلے فرماتے ہیں: «تُكَادُون، وَلَا تَكْتُلُونَ» " تمہارےخلاف ایک انتہائی گھٹیا اور خطرنا ک صورتحال پیدا کر دی گئی ہے لیکن تم اس کا جواب دینے کے لیے قطعاً تبارېيں ہو۔" دوسرے جملہ میں فرماتے ہیں: «ۅؘؾؙڹٝؾؘڡؘۧڞٲڟڗٵڣؙػؙۿڔڣؘؘڵٳ؆ؘؿؾۼۻؙۅ۫ڹؘ؞<sup>ؚ</sup> " تمہارے جاروں طرف دشمن چھا گئے ہیں (تمہارے آس پاس کے شہروں پر قابض ہو گئے ہیں اور وہاں کے باشندوں کو دہاں سے بے دخل کر دیا گیا ہے )اور تہہیں اس پر نہ کوئی غصّہ اورغمحسوں ہوتا ہےاور نہتم اس پر کوئی در داور نکایف محسوس کرتے ہو۔" تيسراجمله: «لَا يُنَامُ عَنْكُمُ وَأَنْتُمُ فِي غَفْلَةِ سَاهُوْنَ!» " وہ تمہاری جانب ہے بھی غافل نہیں ہوتے مگرتم ہو کہ خفلت میں سب کچھ بھولے بیٹھے ہو۔" یہ بات تو داضح ہے کہ جس قوم کی بیرحالت ہو کہ وہ دشمن کی خراب کاری بریا کرنے والی سازشوں کے مقابلے میں کوئی مُنہ توڑ تدبیر نہیں رکھتی اور مستقل ان کی آباد یوں اور سرحدوں کی خلاف ورزی کرتے ہوئے اِن کے شہروں کو اُن کے تصرف سے چھینا جار ہاہو، اُن کے مؤمن اور بے گناہ لوگوں کاقتل عام کیا جار ہا ہوا ور اُس پر بیڈو مستقل خواب غفلت میں سوتی رہے، جبکہ ان کا دشمن بیداراور ہوشیار ہو، توایسے لوگوں کا کیسا برا حال ہوگا۔ اسی لیے جو ہیداراور آگاہ اور مدتر پیشوا اُن کے سہارےایک خُوخواردشمن سےلڑنا چاہتا ہے، اُس کا دل جلتا ہےاور وہ فریا دکرتا ہےاور ہرممکن کوشش کرتا ہے کہ سی طور یہ لوگ بېدار ہوجائیں۔

🗓 « تَمْنَتَ يَعِضُوْنَ » کالفظ «معض » کے مادّ ہے سے سے اور در دد بنے ،غضہ دلانے اور نا گوار کرنے کے معنیٰ رکھتا ہے۔

کتنی دردناک اورافسوس ناک بات ہے کہ بعض افراد کہ شکر کوفیہ کی رُوحانی اورجسمانی کیفیت ، اُن کے درمیان نفاق ،گروہ بندی اورضعف وناتوانی کا جائزہ لیے بغیرامیرالمونین حضرت علیَّ ابن ابی طالبؓ کی جنَّلی تد بیروں اوراُن کی زندگی کی تاریخ کے بارے میں فیصلہ کرتے ہوئے کج رومی کا شکار ہوجاتے ہیں اور حضرت کی ذات والاصفات پرضعف مدیریت کی تُهُمت لگاتے ہیں، وہ بھی ایسی بندہ نواز جستی پر جو کہ تمام تر اسلامی جنگوں کے میدانوں میں ایک بہترین افسر ،فر مانر وااوررسول خداً کے سب سے اچھے ہمدم اوریا در بتھے اور اپنی لیاقت و کفایت کے تمام تر امتحانات کو بدشسن دخو بی سرکر چکے بتھے۔ پھراس کے بعد مولاً، اُن کے انجام اورا بینے مستقبل کے حال کو دوخت را ورمعنی خیز جملوں میں بیان فرمار ہے ہیں : «غُلبَ وَالله الْمُتَخَاذِلُونَ» "خدا کی قشم! جولوگ ایسے لوگوں کے بھر وسے پر جنگ کریں ،شکست حتمی ہے۔" یہ صرف تم لوگ ہی نہیں ہو کہ جونفاق کے زیراَ ثر اور وحدت اور شجاعا نہ قیام کے ترک کردینے کے باعث گرفتا پر مشکلات ہو گئے ہو، بلکہ بہ ایک مستقل اور ہمیشہ رہنے والا قانون ہے کہ جوبھی تم لوگوں کی طرح سے چلے گا، یقیناً اُس کا انجام ذلت وشکست ہوگا۔ مولاً نے اپنے قول کو اُن پر مزید مؤیر بنانے کے لیے اِس بات کو ایک فردی موضوع کی صورت میں بیان نہیں فرمایا، بلکهایک عمومی تکم کے طور پر بیان کیا ہے جو کہ ٹوری تاریخ بشری پر حاکم تھااور ہے۔ دوسرى بات بير ب كەفرمات بين: ؞ۅٙٲؽؙۿ<sup>ؚ</sup>۩ٳؠڵؿٳڹؘۣٚٞٞٙڒٙڬڟؙڽۘ۠ڹڴؙۿٲؘڹٛڶۅؘٛحؚٛڛٙ<sup>ؚ</sup>ٵٳڶۅٙۼٙؽ<sup>ؚ</sup>ٵۊٳڛٛؾؘڿڗۜ<sup>ؚ</sup>ٵڶؠٙۅٛؾؙۥۊٙۑٳڹؙڣؘۯڿؾؙۿڔۼڹ ابْن أَبي طَالِب انْفِرَاجَ الرَّأْسِ» " خدا کی قسم، مجھے بیگان ہے کہ اگر جنگ شدت اختیار کر لے،اور موت کی گرم بازار کی ہو، توتم ابن ابی طالبؓ سے 🎚 👘 تُشرُ اللهِ» کالفظ جو که شیم کامغہوم دے رہا ہے اس کے مارے میں پہلی جلد (اصل کتاب) کے صفحہ نمبر ۳۷ ۲ میں خطبہ نمبر والے ذیل میں کافی تشریح کی گئی۔ 🏾 «حمس» کالفظ (ح من) کے مادّے سے ہے اورز ور پکڑنے کے معنی رکھتا ہے اور جما سہ اور تمس کالفظ شدّت اور تشدید کے معنی میں خاص طور پرجنگوں ے حوالے سے استعال کیا جاتا ہے، اور **اُنتح**ن ایسے شُجاع شخص کو کہا جاتا ہے جو ڈمن کے سامنے جم کر کھڑار ہے اور مقابلہ کر تار ہے۔ 🎞 « قویلی » کے معنی ہیں میدان جنگ میں لڑنے والے بہادروں کی مخصوص آوازیں۔اوربعض اوقات خود جنگ کوبھی وغی کہاجا تا ہےاوراو پر کے خطبے میں اِس معنى ميں استعال ہوتا ہے۔ 🄊 اِنْسَتَحَدَّ » کالفظ «حدد » کے مادّے سے ہے اور یہاں کھول جانے ، گرم ہوجانے اور جوش میں آجانے کے معنی میں آیا ہے اور اس بات کی طرف اِشارہ ہے کہ جب شہادت کا بازارگرم ہوتا ہےاور جنگ اپنے اوج کمال پر پینچی ہوئی ہوتی ہے،تو کمز وراور ناتواں افرادا یسے میں بھاگ جانے کوتر جح دیتے ہیں۔

إس طرح کٹ جاؤگے، جس طرح بدن سے سر ( جس کا دوبارہ پلیٹااور مل جاناممکن ہی نہیں )۔"

مولاً اِس معنی خیز تشبیہ کے ذریع محتلف نکات کی جانب اِ شارہ فرمار ہے ہیں۔ پہلانکتہ تو سے ہے کہ آپؓ کی حیثیت اگر چہالیسی ہے کہ جیسے بدن کے لیے سرکی ہوا کرتی ہے، مگر کیا سرجو کہ تمام ہوش وحواس کا مرکز ہے، بدن کے دوسرے اعضا کے بغیر کوئی کا م آ گے بڑھا سکتا ہے؟

دوسرے بیر کہ کیابدن کے سر سے جدا ہوجانے کے بعد کوئی حیات و بقار ہے گی اور اگر بالفرض رہ بھی جائے ، تو آنگھ، کان، ہوش، عقل جیسے تمام اہم اعضا کے بغیر تو وہ کوئی کام انجام نہیں دے سکتا اور اُس کے بعد کیا اُس کی حرکات وسکنات سوائے کسی ذنح شدہ عضو کی حرکات کے اور سوائے مرجانے کے اور کچھ ہو سکتی ہیں اور بیر کہ اگر ایسا حادثہ رونما ہوجائے تو اُس کا نقصان صرف مجھے نہیں پہنچ گا، بلکہ سب سے زیادہ نقصان تم لوگوں کا ہوگا۔

اورایک مفہوم بیجی نطاتا ہے کہ اگرسر، بدن سے جدا ہوجائے تو عام طور پراس کالوٹ جا ناممکن نہیں ہوتا جب کہ باقی تمام اعضاء کا جوڑ دینا تو پھر بھی کسی نہ کسی طور پرممکن بھی ہے۔لہذا امام کا مقصد بیان یہاں پریہ ہے کہ جب جنگ کی آگ کے بھڑ کتے ہی تم لوگ ایسے دحشت زدہ ہوجاتے ہوا ور مجھ سے ایسے فرار کرتے ہو کہ پھر بھی واپس لوٹ کر میرے پاس نہیں آتے۔

لعض شارعین کی طرف سے بیداختال بھی دیا گیا ہے کہ " اِنفِوّا مج الدَّ آیس» سے مراد، سرکا تلوار کی ضربت سے پچٹ جانا یا اُس جیسی دوسری چوٹیں جن کودوبارہ پہلے کی طرح ٹھیک نہیں کیا جا سکتا۔ <sup>[1]</sup>

ايكنكته

پھر وہ ی اضعف وشکست کی وجو مات

امامِ عالی مقامؓ جو کہ ایک بڑے، انسانی، سیاسی اور فوجی رہبر ہیں، اِس خطبے کے اِس حصے میں ایک بار پھر شکست کھا

<sup>[1]</sup> يداحمّال إس حوالے سے بعيدنظراً تا ہے كم إس جلم ميں ضروركوئى ندكوئى نفذير پائى جاتى ہے، كيونكه « قَدْلانفَرَ جُتُح عَن إِنَّن آبى طَالب كا جمله، اس بات كا متقاضى ہے كه « إنفورًا جُ الرَّ أيس » كا جمله دراصل نفذير (نيت وقصد ) ميں پھ يوں ہو: « إنفورًا جَ الرَّ أيس عَنِ الجُسَد يا پھر « إنفورًا جَ الجَسَديعَنِ الوَّ أيس جيم كه طبخ مبر ٩٨ ميں اس سے ملى جلى تعبيراً تى ج: "إنفورَ جُتُح عَنْ عَلِي بَنِن أَبِي طَالب الْمُوارَ جَعَم إلى بات پر ہے كه ذي البلاغ ريف شار مين نے او پر كے جملے كى نہايت بعيداورنا مناسب تفسيريں بيان كى بيں اورتميں آت ھيا أس سے محى زيادہ وجو ہات كا ذكر كيا ہے جن كه ذكر كى ضرورت نہيں ہے۔ جانے اور پیچےرہ جانے کی وجُوہات بیان فرمار ہے ہیں اورا پنی معنی خیز تعبیرات کے ذریعے سے اِن وجوہات کے ایک اہم حصّے کو بیان فرمار ہے ہیں، جن میں سے پہلی وجہ:

اِنتشار،تفرقہ اورایک مستقل رہنما کانہ ہونا ہے، وہی بات جوآج کل اسلامی مما لک میں دیکھی جارہی ہے کہ اُن میں انتشار کا پایا جانا، اُن کی ساری شکست اور دیرانی کی اہم ترین وجو ہات ہیں۔

اور دلچیپ بات بیر ہے کہ بیرسب کے سب وحدت کا دم بھرتے ہیں ،جبکہ اِن میں سے ہر شخص انتشار اور تفرقہ پھیلانے کی اپنی سی کوشش کرر ہاہوتا ہے۔!!

دوسری وجہ بیہ ہے کہ اُن کے پاس ایساضح اور منظم پروگرام نہیں تھا جو دشمن کے برے اور نا پاک عزائم کے مقابلے میں اِن کاممدّ ومعاون ہوتا، جیسا کہ (تُکالدُوْنَ وَلَا تَدَیِیْلُوْنَ) کے جملے میں اشارہ کیا گیا ہے۔

تیسری وجہ یہ ہے اردگر دکے حالات وحواد خِلو ہلکا اور خفیف سمجھنا جب کہ وہ در حقیقت بڑے حادثات ، ہوتے ہیں اور "وَتُنْتَقَصُ أَطُرَ افْکُمْ فَلَا تَمْتَقَعِضُوْنَ "کا اِسی مطلب کی جانب اشارہ ہے ، ہت سے چھوٹے حادثات ، بہت سے چھوٹے طادثات ، بہت سے چھوٹے طادثات ، بہت سے چھوٹے ٹی افکُمْ فَلَا تَمْتَقَعِضُوْنَ "کا اِسی مطلب کی جانب اشارہ ہے ، ہت سے چھوٹے حادثات ، بہت سے چھوٹے لیکن حد سے زیادہ اہم چھے ہوئے مسائل سے پردہ اُتھاد سے ہیں ۔ بھی اِنسانی بدن کی ہیرونی سطح پرایک جزئی تند یلی ، چھوٹے لیکن حد سے زیادہ اہم چھے ہوئے مسائل سے پردہ اُتھاد سے ہیں ۔ بھی اِنسانی بدن کی ہیرونی سطح پرایک جزئی تند یلی ، جی سے حکوث خصوں میں سی بڑی خرابی کی خبرد بن ہے ۔ سیاسی ، معاشرتی اور فوجی مسائل میں بھی اسی طرح ہوتا ہے ۔ جب برن کے اندرونی حصوں میں سی بڑی خرابی کی خبرد بن ہے ۔ سیاسی ، معاشرتی اور فوجی مسائل میں بھی اسی طرح ہوتا ہے ۔ جب ہم ہید کی محت بی کہ محقوب کی مسائل میں بھی اسی طرح ہوتا ہے ۔ جب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ دشن ایک چھوٹے سے سرحدی علاقے پر عملد آ ور ہوگیا ہے یا ایک شخصیت کولل کر ڈالا ہے، توہمیں می جان لیدا ہم یہ ہی دیکھی اسی طرح ہوتا ہے ۔ جب ہم مید دیکھتے ہیں کہ دونی سطح دین سے محان لینا ہم میں کی مردی کا خرابی کی خبرد بن ہے ۔ سیاسی ، معاشرتی اور فوجی مسائل میں بھی اسی طرح ہو ہے ہم میں دیکھی ہو ہو ہے سے سرحدی علاقے پر عملد آ ور ہوگیا ہے یا ایک شخصیت کولل کر ڈالا ہے، توہمیں می جان لینا سے بہ ہی یہ کو ہو ٹے سے سرحدی علاق کے پر ملد آ ہو ہو ٹی ہے ہوان لینا ہو ہے ہو ان کے تو ہم ہم شار کر لینا چا ہے اور اس بڑی آ گ سے ہو شیار ہو جانا چا ہے جو ان چھو ٹے شعلوں کے پیچھے چھی ہوئی ہے اور اس سے فلن نہیں برتی چا ہے۔

چوتھی وجہ بیر کہ دشمن بیدار ہواور دوست سور ہے ہوں ، وہ مستقل ہمارےخلاف ساز شوں میں مصروف رہیں اور ہم سی خوش قہمی اور سادہ فکری سے اِن حالات کی خاموشی کوا یک عزّت دار صلح و دوستی سمجھیں اور اُس وقت خواب سے بیدار ہوں کہ جب ہمارے اور دشمن کے درمیان فاصلہ اتنابڑھ چکا ہو کہ اُسے کم کرنے اور مٹانے کا وقت ہی نہ بچے۔

پانچویں وجہ بیر کہ موت سے ڈراور خدا کی راہ میں شہادت سے فرار، جیسا کہ "وَ اَیْمُ اللّٰاوِاتِی کَ کَظُنَّ ۔۔۔ " کے جملے میں اس جانب اشارہ کیا گیا ہے۔ذاتی طور پرانسان اس بات سے غافل ہے کہ موت سے ڈرنا، خود موت کا باعث ہے، اور جاں بازی اور ایثار کا جذبہ خود جان کی حفاظت کا سبب ہے، یہ تھے بعض وہ اہم نکات جن کی جانب امیر المونین حضرت علی ملاق ضعف وشکست کی وجو ہات سے متعلّق جن کی طرف اشارہ فر مایا ہے اور اگلی بحث میں بھی یہ مسلہ ضرور جانچا جا گا۔ اِسی حوالے سے، اِس جلد کے پچپیویں (۲۵) خطبے میں بھی بحث کی گئی ہے اور وہاں بھی امام ؓ نے شکست کی وجوہات پر کافی عمیق گفتگوفر مائی ہے۔

## تيسراحصه

وَاللَّهِ إِنَّ امُرَأَ يُمَكِّنُ عَدُوَّهُ مِنْ نَفُسِهِ يَعُرُقُ لَحُبَهُ وَيَهْشِمُ عَظْبَهُ وَيَفْرِى جِلْدَلَا لَعَظِيمٌ حَجَزُكُ ضَعِيفٌ مَا ضُمَّتُ عَلَيْهِ جَوَانِحُ صَدُرِهِ آنْتَ فَكُنُ ذَاكَ إِنْ شِئْتَ فَأَمَّا آنَا فَوَاللَّهِ دُونَ آنُ أُعْطِى ذَلِكَ ضَرَبٌ بِالْبَشَرَفِيَّةِ تَطِيرُ مِنْهُ فَرَاشُ الْهَامِ وَ تَطِيحُ السَّوَاعِدُ وَ الْأَقْدَامُ وَ يَفْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ ذَلِكَ ما يَشَاءُ.

" خدا کی قسم ! جوشخص اپنے شمن کو اِس طرح اپنے او پر قابودے دے کہ وہ اِس کی ہڈیوں سے گوشت تک اُتار ڈالے، اور ہڈیوں کوتو ڑ دے، اور کھال کو پارہ پارہ کر دے، تو اُس کا عجز انتہا کو پہنچا ہوا ہے اور سینے کی پسلیوں میں گھرا ہوا (دِل) کمز ورونا تواں ہے۔ اگرتم ایسے ہونا چاہتے ہو، تو ہوا کرو۔لیکن میں تو ایسا اُس وقت تک نہ ہونے دوں گا، جب تک مقام مشارف کی (تیز دھار) تلواریں چلا نہ لوں کہ جس سے سرکی ہڈیوں کے پر نچچ اُڑ جائیں، اور باز واور قدم کٹ کٹ کر گرنے لیکیں۔ اُس کے بعد جواللہ چاہے، وہ کرے۔"

شرح وتفسير

میں تن تنہا دشمن کے سامنے کھڑا ہوں

اس حصے میں مولاً نے ایسے افراد کے لیے مزید شدید جملوں کا استعال فرمایا ہے جواپنی سستی اور کا ہلی کی بنا پر دشمن ایپنے آپ پر مسلط کر چکے ہیں ۔ارشاد فرماتے ہیں : « وَاللهِ! إِنَّ امْرَءً يُمَكِّنُ عَلُوَّهُ مِنْ نَفُسِهٖ يَعُرُقُ <sup>(1)</sup>كُمَة وَ يَهْشِمُ <sup>(1)</sup>عَظْمَة وَ يَفُرِ مَ <sup>[1]</sup>جِلْرَهُ لَعَظِيْمٌ عَجُزُهُ، ضَعِيْفٌ مَاحُمَّتْ عَلَيْهِ جَوَانِحُ<sup>[1]</sup> صَلْرِهِ»

" خدا کی قشم جوڅخص اپنے دشمن کواس طرح سے اپنے او پر قابودے دے کہ وہ اِس کی ہڈیوں سے گوشت تک اُ تار ڈ الے،اور ہڈیوں کوتُوڑ دےاور کھال کو پارہ پارہ کردے،تو اِس کا عجز اِنتہا کو پہنچا ہوا ہے اور سینے کی پسلیوں میں گھراہوا (دِل ) کمز ورونا توال ہے۔"

یہ بات اِس خلتے کو بخو بی واضح کرر ہی ہے کہ لشکر کوفہ نے اپنے آپ کو اتنا کمز ورظاہر کردیا تھا کہ اُن کا دشمن اُن کی نسبت پوری طرح سے جری اور اُن کے سرول پر مسلط ہو گیا تھا اور اُن کے ساتھ وہ سلوک کر نے لگا تھا جو ہڈیوں پر سے گوشت اُتارد نے ، ہڈیوں کو تو ڈ دینے اور کھال کو پارہ پارہ کردینے کے برابر ہے، اور یہ ایک ایسی بہترین تعبیر ہے، کہ ایک نونخوا راور برحم دشمن کے کمز ور اور ناتو اں لوگوں پر مسلط ہوجانے کی منظر کشی کے لیے اِس سے زیادہ اچھی تعبیر ہے، کہ ایک نونخوا راور میں فصاحت اور بلاغت کی انتہا نظر آتی ہے اور دا قعاً یہ ایسے جلے ہیں کہ اگر کشکر کوفہ میں تھوڑا سابھی احساس اور غیرت ہوتی تو وہ فور اُمتحرک ہوجاتے۔ جی ہاں لشکر شام کے نونخوا روں کا عراق کے لوگوں کے ساتھ یہی سلوک تھا، وہ کسی چز پر رخم نہیں نرتے تھے، بے گناہ لوگوں کو تی کر شام کے خونخوا روں کا عراق کے لوگوں کے ساتھ یہی سلوک تھا، وہ کسی چز پر رخم نہیں ذی کہ شدہ حیوان کے ساتھ کیے جانے والے سلوک سے تشبیہ دی گئی ہے جو اُس کی کھال اُتار کر گوشت کو ہوں سے الگ

ن البلاغہ کے بعض مفسرین نے اِن تینوں جملوں میں سے ہرایک کو مستقل نکتے کے طور پر پیش کیا ہے اور «یَ تَحَوَّقُ اَحْتِهُ \* یعنی " اُس کے گوشت کو ہڈیوں سے جدا کردیتا ہے " کے جملے کو مال ومتاع لوٹ لینے سے، اور «یہ شیشد عَظْته ، ک جملے کولوگوں نے قُتل کی جانب اِشارہ جانا ہے، اور «یَفْدِ مِ چَلْدَکْ » کے جملے کو معاشرے کے ظلم وضبط کے برہم کردینے سے

الا یتو تو فی کالفظ «عرق» کے ماد سے آیا ہے اور میگوشت کوہڈی سے دانتوں کے ذریعے الگ کرنے اور پھر کھانے کے معنی میں آیا ہے۔
 یتی پیشی میڈ ) کالفظ «کارش مد » کے ماد سے آیا ہے اور کسی خشک چیز کوتو ڈنے کے معنی رکھتا ہے اور کبھی کبھار محض ہڈیوں کوتو ڈنے یا پھر سر کی ہڈیوں کو تو ڈنے یا پھر سر کی ہڈیوں کو تو ڈنے کے معنی رکھتا ہے اور کبھی کبھار محض ہڈیوں کوتو ڈنے یا پھر سر کی ہڈیوں کو تو ڈنے کے معنی رکھتا ہے اور کبھی کبھار محض ہوتا ہے۔
 تو ڈنے کے معنی میں استعمال ہوتا ہے۔
 اللہ " یہ پیفی میں این محال ہوتا ہے۔
 اللہ " یہ پیفی میں ایک الفظ «کار محال ہوتا ہے۔
 اللہ " یہ پیفی میں ایک الفظ «کار ہوتا ہے۔
 اللہ یہ کے ماد سے آیا ہے اور کسی چیز کوتو ڈ دینے کے معنی رکھتا ہے اور کبھی کبھار محض او تو تا ہے۔
 اللہ یہ کی الفظ «کار محال ہوتا ہے۔
 اللہ یہ کی الفظ «کار محال ہوتا ہے۔
 اللہ کہ کہ کہ کہ ماد سے آیا ہے اور کسی چیز کوتو ڈ دینے کے معنی میں آیا ہے ، چا ہے وہ تھ کے ہو یا خراب ہو۔ اور بعض او قات قطع کر نے اور کا نے کہ معنی میں بھی آیا ہے۔
 الا کی کے معنی میں بھی آیا ہے۔
 اللہ کی کہ کہ کہ ماد سے آیا ہے اور کسی چیز کوتو ڈ دینے کے معنی میں آیا ہے ، چا ہے وہ تھ کے ہو یا خراب ہو۔ اور بعض او قات قطع کر نے اور کا نے کہ معنی میں بھی آیا ہے۔
 الا کی کے معنی میں بھی آیا ہے۔
 اللہ ہو این کے معنی میں بھی آیا ہے۔
 معنی میں آ تا ہے ، اور چونکہ پیلیاں سیدھی نہیں ہوا کر میں اس لیے پر لفظ ان پر منطبق ہوتا ہے۔

تعبیر کیا ہے۔ <sup>[1]</sup> مگر اِس تفسیر کے لیے کوئی واضح قریبۂ موجود نہیں ہے۔ مرحوم مغنیہ نے اپنی شرح میں اِس جملے کے ذیل میں کہا ہے:

" ہم نے بیتوبار پاسنا ہے کہ بعض افراد نے ظالم اور شمگرد شمنوں کے مقابلے پراپنے آپ کوجلا دیایا خودکش کر لی ،گھر یہ بھی نہیں سنا کہ کوئی اپنے آپ کو دشمن کے سامنے ایسے پیش کرد ہے کہ دہ اس کی کھال اتار لے اور اُس کا گوشت اس کی ہڈیوں سے اُدھیڑ لے اور اس کی ہڈیاں تو ڑ دے، وہ بھی بغیر دِفاع کے سی بھی قشم کا ڈرخوف یاسرتسلیم خم کردینا، اِس سے زیادہ وحشت ناک نہیں ہے کہ ایک ڈریوک اور کمزور آ دمی اپنے آپ کو دشمن کے حوالے کردے، وہ بھی ایسے انسانی قصاب اور خونخوار دشمن کے سامنے جو اِس کے ساتھ دہ سلوک کرے گا جو جنگل و بیابان کے درندے اپنے شکار کے ساتھ کرتے ہیں۔ "آ

او پر بیان کیے گئے جملوں اورتفسیر وں کود کیھتے ہوئے ایک اختمال میں یعی دیا جاسکتا ہے کہ ممکن ہے دشمن نے بیتینوں کام ایک ہی فرد کے ساتھ نہ کیے ہوں ، بلکہ شاید کسی ایک اپنے دشمنوں سے مقابلہ نہ کرنے والے گروہ کے ساتھ کچھا یہا کیا ہو جو کھال اُدھیڑ دینے کے مترادِف ہواور ایک اورگروہ کے ساتھ ایسا سلوک کیا ہو جو گوشت کو ہڈیوں سے جدا کرکے اُسے چیر پچاڑ کر کھانے کے لیے تیار کردینے کے مترادِف ہو۔

اور تیسر ے گروہ کے ساتھ شاید کوئی ایسا سلوک کیا ہوجو ہڈیوں کوتو ڑدینے اور کمٹر ے کمٹر نے کردینے کے برابر ہو۔ اِس تفسیر کے مطابق اِن جملوں کی تر تیب کا مسئلہ بھی حل ہوجائے گا۔ایک سوال بیر کیا گیا ہے کہ مولاً نے کھال کو پارہ پارہ کرنے کی تعبیر کو آخر میں کیوں قرار دیا ہے؟ تو ہم یوں جواب دیتے ہیں کہ اس کی وجہ سے ہے کہ گو یا حضرت یو فرمانا چاہتے ہیں کہ اِن خونخو ارد شمنوں کے تمہاری نسبت جو مظالم ہیں وہ ایسے ہیں کہ ایک مرحلے میں گوشت کو کھال سے جدا کرنے کی مانند ہیں اور اُس سے زیادہ شدید ترین مرحلے میں ہڈیوں کوتو ڑ دینے کے برابر ہیں اور اُس سے نچلے مرحلے میں کھال کو پارہ پارہ کرد ہے کہ

نیج البلاغہ کے بعض مفسرین کی رائے ہیہ ہے کہ بیتمام تر تعبیرات اُن حالات وحوادِث کی جانب اِشارہ ہیں جو حضرت کی شہادت کے بعد اور امیر شام کے خونخو ارتشکر کے عراق پر مسلط ہوجانے کے بعد رونما ہوئے اور اُن لوگوں نے چھوٹے بڑے امیر ،غریب ،مردوں ،عورتوں ،ضیح سلامت یا بیار کسی پر بھی رحم نہ کیا، جیسا کہ تاریخ اس بارے میں گوا، ی دیت ہے، اور بیسب کچھ اِس وجہ سے تھا کہ اِن جیسے دشمنوں کے مقابلے میں سستی ،کا، کی اور کی کا مظاہرہ کیا گیا اور اپنے امام

المرح نهج البلاغه، ابن میشم ، جلد ۲ ، صفحه ۸۱
۳۲۰ میشم ، جلد ۲ ، صفحه ۸۱
۳۲۰ میشود ۲۲۹ ۲۰۰۰ ۲۲۸

وقت اور پیشواؤں کے نجات بخش فرمان سے رُوگردانی کی گئی۔ <sup>[1]</sup> مگر ظاہری طور پر بید مسلہ صرف اُس زمانے کے لیومخصوص نہیں ہے، بلکہ ہر دور میں ایسا ہی ہے،اگر چہ اُس زمانے میں اور اُس وقت کے مسلے کی نوعتیت زیادہ شدید اور زیادہ وحشت ناک تھی۔

« مَاحَمَّتَ عَلَيْهِ جَوَانَحُ صَلَّارِ ؟ » كاجملدان بات كے پیش نظر، کہ « جَوَانِح »کالفظ جَانِحَةٌ کی جَع ہے جو کہ ہڈیوں کے لیے استعال ہوتا ہے ، لفظی اعتبار سے یوں معنی ومفہوم رکھتا ہے : " جو سینے کی پسلیوں کے اندر موجود ہے "اور یہ قلب انسانی کے لیے ایک روشن زین کنا ہیے ہے اور اما میں کا مقصد، جملہ « مَاصَّمَّتْ مَا قَدْتِهِ جَوَانِحُ صَلَّا بِهِ » میں شکر کوفہ کے جذبے اور ہراعتبار سے ان کے ضعف ونا تو انی اور کمزوری کو بیان کرتا ہے۔ پھر مولاً اس بات کو آگے ہڑھاتے ہوئے این میں ایک کوفہ کے جذبے اور ہراعتبار چانب بڑھ دیے ہیں کہ آپٹ نے مستقبل اور آئندہ کے لیے بلاتر دید اور بلاخوف و جھجک اینا فیصلہ کر لیا ہے ، فرماتے ہیں :

ؚ «أَنْتَ فَكُنُ ذَاكَ إِنَ شِئْتَ: فَأَمَّا أَنَا، فَوَاللهِ! دُوُنَ أَنُ أُعْطِى ذَالِكَ ضَرْبٌ بِالْمَشْرَفِيَّةِ تَطِيْرُ مِنْهُ فَوَراشُ <sup>[1</sup>الُهَامِ، وَتَطِيْحُ <sup>[1</sup>السَّوَاعِدُوَ الْأَقْدَامُ، وَيَفْعَلُ اللهُ بَعْدَ ذٰلِكَ مَا يَشَاءُ».

' اگرتم ایسے ہونا چاہتے ہوتو ہوا کرو لیکن میں تو ایسا اُس وقت تک ہونے نہ دوں گا، جب تک مقام مشارف کی (تیز دھار) تلواریں چلانہ لوں کہ جن سے اس کے سرکی ہڈیوں کے پر نچے نہ اُڑ جائیں، اور باز واور قدم کٹ کٹ کے گرنے لگیں۔اُس کے بعد جواللہ چاہے وہ کرے۔"

« آنت» سے مُرادکون ہے؟ اِس بارے میں دواحتمالات دیے گئے ہیں: پہلاتو سی کہ ایک مستقل انسان مُراد ہے یا دوسر لفظوں میں سی میں کہ بیفر د، فر دنشکر کوفہ ہے جو کہ نہایت ضعیف اور کمز ور بنا ہوا تھا۔ دوسر احتمال میہ ہے کہ اس سے مرادا شعث ابنِ قیس ہے جو کہ منافق تھا اور اس نے مولاعلیٰ کو شمن کے سامنے خم ہو چانے کا مشورہ دیا تھا، بالکل خلیفہ ثالث کے مجاہدانِ مصر کے سامنے تسلیم ہوجانے کی طرح۔ حضرت نے اُس کی جانب رخ کر کے فرمایا: "تم وشمن کے سامنے جھکنا چاہتے ہوتو جھک جاؤ، مگر میں ہرگز ایسانہیں کروں گا اور اپنی قوت اور اقتدار پر ایسے تک یہ

<sup>[[]</sup> مفتال السّعادَة ، جلد، بسفحه ۸۲ <sup>[[]</sup> سفو ان » کالفظ فو امند ته کی جمع ہے۔ زم ہڈیوں ، یا پیشانی اور سرکی مخصوص ہڈیوں کے معنی رکھتا ہے اور «ھاھر »کالفظ ھاھه کی جمع ہے جس کے معنی «سَمد » کے بیں اور بعض اوقات ڈاٹر ھی اور کسی قبیلے کے بزرگ پر بھی اطلاق ہوتا ہے۔ <sup>[[]</sup> «تیطیٹے » کالفظ طوح کے مادّے سے ہے اور ہلاک یا نسبت ونا بود ہوجانے کے معنی رکھتا ہے، اور جیسا کہ ہاتھ پاؤں کا کٹ جانا ، اُن کی نا بُودی کے مُتر ایف ہے پار کے معنی مفتار کے اور بلاک یا نہوں کے معنی معنی رکھتا ہے اور پیلے کہ بھی ہے محق ہوں ہے معنی معنی معنی معنی معنی محف میں معنی معنی معنی ہوتا ہے۔ مُتر اون ہے لہٰ او پر کے ٹیلے میں اِس معنی پر اِطلاق ہور ہا ہے۔

کر کے دکھا ؤں گا کہ ڈشمن حیران رہ جائے۔"

در حقیقت مولاعلی ملیٹا اُن کے حال سے مایوں ہونے کے بعد، اپنے معاملے کو اُن سے جدا کر لیتے ہیں، اور فرماتے ہیں کہتم لوگوں نے اپنے خونخو اردشمن کے سامنے گھٹنے شیکنے کا فیصلہ کرلیا ہے، تو میں ہر گزتم ہارے ساتھ نہیں ہوں اورتن تنہا اُن دشمنوں سے لڑوں گا یہاں تک کہ قضائے الہی آپہنچ۔

تمہاری بھی ایک ذیے داری ہے اور میری بھی ایک ذیے داری ہے اور خدا کی بھی ایک مشتیت ہے کہ ہر ایک کا حساب دوسرے سے جدا ہے۔

اگرتم اپنی ذی دی داریوں کو نہ نبھا وّاور ذِلّت اور تحظیٰ شیکنے اور بے غیرتی سے بھر پورموت کے لیے راضی ہوجا وّاور ملکِ اسلام کو ویرانگی کے سپر دکر دواور خونخو ار ظالموں کو مسلما نوں کے جان ، مال اور ناموس پر مسلط کر دواور اس کے نتیج میں نہ صرف آج کی نسل کو بلکہ آنے والی نسلوں کو بھی تباہ کر ڈالو، تو پھر میں اکیلا اور تن نہا کھڑا ہوجا وّں گااور اس معاطے میں اپنا فرض بخوبی نبھا وَں گااور فخر سے بھر پور شہادت کو ہر چیز پر مقدم تھ ہرا وَں گااور اپنی بھر پور طاقت کو اس معاطے پر صرف کروں گااور ایک لیچ کے لیے بھی خودکو ضعف اور ذِلّت کے حوالے نہیں کروں گا۔

گویااس مقام پرمولاً ان شجاع اور غیرت مندافراد کےلہوکو گرمار ہے ہیں، جواس ضعیف وناتوان لشکر کے درمیان موجود بتھے،اور ساتھ ہی شک وتر ڈ د کے شکار حضرات کو بھی تر ڈ د کے اند ھے کنوئیں سے نکال رہے ہیں اور اُنہیں اپنے ساتھ ملحق کررہے ہیں،اور جیسا کہ تاریخ گواہ ہے مولاً کا یہ خطبہ نہایت موثر واقع ہوا اور کشکر کے دل میں ایک جوش اور ولولے کی لہر دوڑ گئی اور وہ لوگ دشمن سے کڑنے کے لیے تیار ہو گئے۔

ايك نكته

ایک شجاع رہ ہر کا آخری فیصلہ معاشرتی اور سیاسی زندگی میں بھی ایسے حساس لمحات بھی آجاتے ہیں کہ بڑے بڑے رہ ہروں کواس کے دباؤتلے د بنا پڑتا ہے اور پھر وہ بھی اُس دور میں ہو کہ جب اُس کی پیروی کرنے والوں میں اختلاف وانتشار اور فیصلے کاضعف وتر ڈ د ک شدت پائی جاتی ہواور اس اختلاف کا ہونا، دشمن کی حوصلہ افزائی اور مسرت کا سبب بن جائے تو وہ اپنا آخری فیصلہ سناد پ ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم اسلیے کھڑے ہوں گے اور چاہے دوست و مددگار ہوں یا نہ ہوں جنگ لڑیں گے اور شکست تسلیم نہیں کریں گے خواہ اس میں ہم شہید ہی کیوں نہ ہوجا نمیں۔ہم باہیں پھیلا کر شہادت کا استقبال کریں گے کیکن ذلّت اور شکست کے لیے کسی قیمت پر راضی نہیں ہوں گے۔ بیو ہی راستہ ہے جواو پر کے خطبے میں امامؓ نے اختیار فرمایا ہے۔ جس کی ہو بہو شباہت آپؓ کے فرزندِ گرامی سیّد الشہد احضرت اباعبداللّہ الحسین ملیطۃ ملی کا ذات میں کربلا کے

واقع میں نظرآتی ہے۔

اِس مَنتِ کی پیروی کرنے والے، شب عاشورکوا پنی پیشوا وَں کے ساتھ ایک آواز ہو گئے اور اس معروف ومشہور تاریخی نشست میں، کہ جب امام نے ان پر سے اپنی بیعت اُٹھالی اور انہیں لوٹ جانے کی اجازت دے دی اور پھر کمز ور جذبات اور ناقص یقین کے حامل افراد نے اپنی راہ اختیار کی اور وہاں سے فر ارکر گئے اور اپنے آقاو مولا اور امام وقت کو ان خطرناک حادثوں میں نہا چھوڑ کر چلے گئے، اور نیت تا مولاً کے ساتھ یوں کی ایک قلیل سی وفادار تعداد باقی رہ گئی، ہر ایک اپنے طور پر اُٹھا اور مختلف انداز میں اپنے ان جذبات کا اظہار کرنے لگا جو آج تاریخ کر بلاکا یادگار پیغام بن کر سینہ تاریخ پر دمک رہ پیں، یہاں تک کہ فرمانے لگے کہ ہم آپ کے ساتھ کھڑے ہیں، ہر چند کہ ہمیں شہید کر دیا جائے پھر ہمارے بدن کو جلاد یا جائے اور پھر پمیں زندہ کر دیا جائے اور اگر اسی طرح سیستر بار مارکر زندہ کر دیا جائیں پھر بھی ہم آپ کی حمایت سے دست بردار نہ ہوں گے (اور آپ کی حمایت تو حق اور عدالت کی حمایت میں ایک آلی شہید کر دیا جائے پھر ہمارے بدن کو جلاد یا

امیرالمونین حضرت علی ابن ابی طالب میلاند نیج البلاغه کے خطوط میں سے خط نمبر چھنیں ۲۳ میں اسی مفہوم کو دوسر لفظوں میں ارشاد فرمایا ہے، جب اپنے بھائی عقیل کوجواب دےرہے تھے، جنہیں کشکر کے سردار کی حیثیت سے دشمن کی جانب روانہ کررہے تھے، ارشاد فرمایا:

« وَأَمَّا مَاسَأَلُتَ عَنْهُ مِنْ رَأْبِي فِي الْقِتَالِ: فَإِنَّ رَأْبِي قِتَالُ الْمُحِلِّيْنَ حَتَّى أَلْقَى اللهَ لَا يَزِيدُنِ كَثْرَةُ النَّاسِ حَوْلِي عِزَّقَوَ لَا تَفَرُقُهُمْ عَتِّى وَحْشَةً وَ لَا تَحْسَبَنَ ابْنَ أَبِيْكَ. وَلَوُ أَسْلَبَهُ النَّاسُ. مُتَضَرِّعاً مُتَحَشِّعاً وَلَامُقِرًّ الِلضَّيْمِ وَاهِنًا »

"اور جوتم نے جنگ کے بارے میں میری رائے دریافت کی ہے، تو میری رائے آخری دم تک یہی رہے گی، کہ جن لوگول نے ہمارےخلاف جنگ کوجائز قراردے دیا ہے، اُن سے جنگ کرنی چاہیے، اوراپنے گردلوگوں کا جمکھٹا دیکھ کرمیری ہمین نہیں بڑھتی اور ندان کے چپٹ جانے سے مجھے گھبراہٹ ہوتی ہے۔ دیکھواپنے بھائی کے متعلق، چاہے کتنے ہی لوگ اُس

<sup>[1]</sup>امامؓ کے اُس تاریخی رات میں بیان کیے گئے خطبے کے مضمون اور آپ کے جَال نثاروں کے شجاعت سے بھر پور جوابات کا مزید مطالعہ کرنے کے لیے بحارالانوار جلد ۲٬۳۰ میں صفحہ نمبر ۹۲ ساور اُس کے بعد کے صفحات پر رُجوع کیجیے۔ کا ساتھ چھوڑ دیں، ہرگزید خیال نہ رکھنا کہ وہ بے ہمت اور ہراساں ہوجائے گا۔ یا کمزوری دکھاتے ہوئے ذلت کے آگے جھکے گایا مہار کھینچنے والے ہاتھ میں با آسانی اپنی مہارت دے دےگا۔"

حضرت موسیٰ ابن عمران ملین کا داستان میں بھی ہم پڑ ھتے ہیں کہ جب ان کی قوم ہیت المقدس کے درواز وں تک پہنچی تو گروہ عمالقہ جو کہ وہاں حاکم تھا، کی طاقت سے گھبرا کر ست پڑ گی اور حضرت موسیٰ ملینا اور اُن کے بھائی ہارون ملینا کی نافر مانی کی ٹھان لی اور صاف صاف کہہ دیا:

« قَالُوا لِمُوْسَى إِنَّا لَنْ نَّلُخُلَهَا آبَدًا مَّا دَامُوا فِيْهَا فَاذْهَبْ آنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلًا إِنَّا هَهُنَا قُعِدُونَ@»<sup>[1]</sup>

"انہوں نے کہا: اے موتی ! جب تک وہ لوگ اس (سرز مین ) میں ہیں ہم ہر گر بھی بھی وہاں داخل نہیں ہوں گے، پس تم جا وَاور تمہارارب (ساتھ جائے) سوتم دونوں ( ہی ان سے ) جنگ کرو، ہم تو یہیں بیٹھے ہیں۔" یہی وہ وقت تھا کہ حضرت موتی ملیلاہ نے اُن سے علیحد گی اور بیز اری کا اعلان کیا کہ صرف میں اور میر ا بھائی ہارون کھڑے ہوئے ہیں اب جے جوراہ اختیار کرنی ہے کرلے حضرت موتی نے فرمایا: "قال دَبِّ إِنِّی لَآ اَمْلِكُ اِلَّا نَفْسِیْ وَ آخِیْ فَافُرُقْ بَیْہَدَ مَا وَبَیْنَ الْقُوْمِ الْفُسِقِیْنَ، ﷺ ، "

"اے میرے پر دردگار، میں صرف اپنااوراپنے بھائی کا اختیار رکھتا ہوں۔ تُومیرےاور اِس گنا ہگارقوم کے مابین جدائی ڈال دے۔"

حفرت نوح ملائلہ جو کہ اللہ کے بڑے صاحب عزّت و مقام نبی تھے، اُنہوں نے بھی اپنی سرکش اور جابر قوم کے سبب پیدا ہونے والے بحر انی اور طوفانی حالات میں ان سے اسی کلام سے ملتی جلتی بات کی اور فرمانے لگے:

؞ۅؘٳؾؗڶ؏ڶؽؚؠؚۿڔڹؘڹۜٲڹؙۅٞۜ؏؞ٳۮ۬ۊؘٵڶڸڦۅٛڡۣ؋ڽڶڦۅٛڡؚڔٳڹ۫ػؘٳڹؘػڹڒۼڶؽػؙۿڟۜۊؘٳؿٷڗڹؙڮؽڔؽڹؚؗٳڸؾ ٳڛؗٝ؋ڣؘۼڸٳڛؗ۠؋ؾۅؘڴؖڵٮؙ؋ٵؘٛڿؚۼۅٞٳٳڡٛڗػۿۅؘۺؙڒػٳٙ؞ػؙۿڎؙۿڗؘڵؾػؙڹٛٳڡ۫ۯػ۠ۿ؏ڶؽػؙۿڂ۠ؖٛؿٙڎؙۿڗٳؾ۬ڞؙۅٙٛٳٳڶؖؖۊؘڒ

"اے میری قوم، اگر میراکٹر منا اور خدا کی آیتوں کا چرچا کرناتم پر شاق وگراں گزرتا ہے تو میں صرف خداہی پر

السور دُمّا نده، آیت ۲۴ السور دُمّا نده، آیت ۲۵ السسور دُنونس، آیت الے بھروسارکھتا ہوں توتم اورتمہارے شریک سب مل کراپنا کام ٹھیک کرلو، پھرتمہاری بات تم (میں سے کس) پر مخفی نہ رہے، پھر (جوتمہاراجی چاہے)میرے ساتھ کرگز رو،اور مجھے( دم مارنے کی بھی) مہلت نہ دو۔"

ایک رہبراور پیشوا کا اٹل اور کھر اموقف اختیار کرلینا، اُس کے پیروکاروں پرایک گہراا ثر حیور تا ہے اور تا ثیر آشکار طور پر نظر آتی ہے۔صاحبانِ غیرت اور قوتِ ارادی کے احسن درجات پر فائز رہنے والے حضرات کے دلوں کوایک جوش اور جذبہ فراہم کرتا ہے چاہے وہ تعداد میں کم ہی کیوں نہ ہوں اور ساتھ ہی ہے حس اور سُستی وکا ہلی والے حضرات کو بھی جھنجوڑنے میں نمایاں کر دارادا کرتا ہے۔

اور کم سے کم الہی رہبروں کا اس طرح سے اٹل اور دوٹوک موقف اختیار کرنا تاریخ میں منقوش ہوجا تا ہے اور آئندہ نسلوں کے لیے الہا م بخش ہوتا ہے، جیسا کہ کربلا کے روزِ عاشور کی وفادارانہ یادگاریں تاریخ میں ایک نمایاں رنگ اختیار کیے ہوئے ہیں اور تمام تر ملتوں اور معاشروں کے لیے ایک بہترین مشعل راہ کا کر دارا داکر رہی ہیں۔

چوتھا خصتہ

ٱيَّهَا النَّاسُ إنَّ لِى عَلَيْكُمْ حَقَّاً وَلَكُمْ عَلَى حَتَّى فَأَمَّا حَقَّكُمْ عَلَى فَالنَّصِيحَةُ لَكُمْ وَ تَوْفِيرُ فَيُئِكُمْ عَلَيْكُمْ وَتَعْلِيهُكُمْ كَيْلَا تَجْهَلُوا وَتَأْدِيبُكُمْ كَيَاتَعْلَمُوا وَأَمَّا حَقِّى عَلَيْكُمْ فَالْوَفَاءُ بِالْبَيْعَةِ وَالنَّصِيحَةُ فِي الْمَشْهَدِوَ الْمَغِيبِ وَالْاِجَابَةُ حِينَ اَدْعُو كُمْ وَالطَّاعَةُ حِينَ آمُرُكُمْ.

"ا \_ لوگو!ایک تو میراتم پر حق ہے اورایک تمہارا مجھ پر حق ہے، کہ میں تمہاری خیر خواہی کو پیش نظر رکھوں، اور بیت المال سے تمہیں پورا پورا حصّہ دوں، اور تمہیں تعلیم دوں تا کہ تم جاہل نہ رہوا ور اس طرح تمہیں تہذیب سکھا وَں جس پر تم عمل کرو، اور میرا تم پر بیر حق ہے کہ بیعت کی ذیلے داریوں کو پورا کر واور سامنے اور پس پشت خیر خواہی کرو۔ جب بلا وَں تو میری صدا پر لبیک کہو، اور جب کوئی تھم دوں تو اُس کی تعمیل کرو۔"

شرح وتفسير

میرے اور تمہمارے ایک دوسرے پر حقوق اس خطبے کے آخری حصے میں ،مولاً حکومت سے متعلق مسائل میں سے ایک اہم ترین مسئلے کو بیان فرمار ہے ہیں اور امام اوررہبر کا اُمّت برحق اورامّت کا امام اوررہبر برحق ، چند مختصرا ورمعنی خیز جملوں میں بیان فرمار ہے ہیں اور ہر حصّے میں چار حقوق کی نشاند ہی فرمارے ہیں۔

سب سے پہلےامام پراُمّت کے حقوق کو بیان فرمار ہے ہیں، کیونکہ اس حصے کو مقدم رکھنے سے نہ صرف بیر کہ سننے دالوں میں ایک تا ثیر پیدا ہور ہی ہے، بلکہ اسلامی حکومت کاعوامی نقطہ نظر داضح ہور ہاہے اور بیڈابت ہور ہاہے کہ بیہ حکومت، طاغوتی خودسروں کی حکومتوں سے بہت مختلف ہے جو کہا پنے آپ کولوگوں کا ما لک اور آقااورانہیں اپناغلام شبھتے تھے اور کمل طور یرجمی اُن سے آقاادر مالک کا سامعاملہ رکھتے تھےاوراُن کےادوار میں ارباب( مالک)اور رعیت کی تعبیر یں بہت زیادہ رارنچنفیں۔

حضرتٌ فرماتے ہیں: أَيُّهَا النَّاسُ! إنَّ لِيُعَلَيُكُمُ حَقًّا، وَلَكُمُ عَلَى حَقًّى • " ا\_لوگو! ایک تو میراتم پر حق ہے اور ایک تمہارا مجھ پر حق ہے۔" اگر چیدت کو یہاں پر مفرد کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے، مگر پیچنس حق کے معنی میں آیا ہے جو کہا یک عام مفہوم رکھتا ہے، اوراب رہی اسے نکرہ کے طور پر ذکر کرنے کی وجہ، تو اس سے مُراد اِن حُقوق کی عظمت کی جانب اِشارہ کرنا ہے، کیونکہ بعض اوقات نیکتہ کا کےطور پراستعال کر ناتعظیم کے لیے ہوا کرتا ہے۔ پھر حضرت، امام براُمّت کے جن کو بیان کرتے ہیں: «فَأَمَّاحَقُّكُمُ عَلَى النَّصِيحَةُ لَكُمُ » "اورتمهاراحق مجھ پر بہ ہے کہ میں تمہاری خیرخوابی کو پیش نظرر کھوں۔" نصيحت دراصل خلوص کے معنی رکھتی ہےاوراسی وجہ سے خالص شہد کو " ناصح" کہتے ہیں ۔کبھی سینے پرونے کے معنی میں بھی استعال کرتے ہیں اوراسی لیے درزی کو ناضح بھی کہا گیا ہے، اس کے علاوہ ہوتشم کے دھو کے اورفریب سے خالی اور اخلاص ہے پُرخیرخواہی پر بھی اس کااطلاق ہوتا ہے۔

بدلفظ خدا، رسول، قرآن، خاص شخصیات اور امام واُمّت کے لیے مختلف حالات اور خصوصیات کے تحت استعمال ہوا کرتاہے،اور ہرجگہ مقتضابےحال کے مطابق اس کے مفہوم کے مصداق کی جانب اِ شارہ ہوتا ہے۔ لغت کی بعض کتابوں میں ہم دیکھتے ہیں کہ ضیحت کا لفظ بہت سارے معنی کواپنے آپ میں سمیٹے ہوئے ہے۔ مثال کےطور پرخدا کے معاملے میں لفظ نصیحت کامفہوم ہہ ہے کہ اُس کی وحدانیت پر عقیدہ رکھا جائے اور اس کی عبادت میں خلوص نیت کومڈ نظر رکھا جائے اور حق کا ساتھ دیاجائے، اور قرآن کی نسبت نصیحت کا لفظ اُس پڑ مل کرنے اور اُس کی تھیدیق کرنے کے لیے اور جاہلوں کے مد مقابل اُس کی تاویل کرنے اور غالیوں کی تحریف سے بچانے کے معنی رکھتا ہے۔ اور رسولِ خدا کی نسبت نصیحت ، آپ کی نبوت ورسالت کی تصدیق کرنے اور آپ کے احکامات کی اطاعت کرنے سے عبارت ہے اور اسی طرح سے ہر معاطے میں اُس کے تناسب کے لحاظ سے ایک خاص مفہوم کا حامل ہے۔ <sup>[1]</sup>

گویا اِس مٰدکورہ خطبے میں اُمّت کی نصبحت اور خیر خواہی سے مقصود، لوگوں کی مادّی اور معنوی امور میں ترقی اور برتری کے لیے کمل اور جامع منصوبہ بندی کرنا ہے، کیونکہ اُمّت کی خیر خواہی کے لیے سب سے پہلا قدم صحیح منصوبہ بندی کرنا ہے۔

لہذاایک امام، والی وحاکم اورر ہمرکوسب سے پہلے مرحلے میں ایسے دستور بنانے چاہئیں جولوگوں کے تمام طبقوں کے مادّ کی اور معنو کی منافع اور مطلوبہ کمال کی جانب اُن کے ارتقاء کے لیے کم سے کم ضرور کی ہوں اور تمام اہل فکر ونظر اس بات پر معتقد ہیں کہ وہ تمام تر اشکال اور مسائل جوایک معاشر کے کو گھیرے میں لے لیتے ہیں، وہ صحیح منصوبہ بند کی نہ ہونے کی وجہ سے بیش آتے ہیں ۔ اس کے بعد مولاً اُمت کے دوسر حق کی جانب بڑھتے ہیں جو کہ معاشی اور اقتصاد کی مسائل سے متعلق ہے، فرماتے ہیں:

> « وَ تَوْ فِيْرُ فَيْئِے كُمْہِ عَلَيْـ كُمْهِ» «اورتمهارے بيت المال سےتمہيں پورا پوراحصّہ دوں گا۔"

عمومی عدل وانصاف کا مسئلہ خاص طور پر معاشی اور اقتصادی حوالے سے ہمیشہ ہی تمام انسانی معاشروں کی ایک سب سے بڑی مُشکل رہی ہے اورزیادہ ترجنگیں اورلہو کی ندیاں بہادینے والی لڑائیوں کی اصل وجہ صرف یہی تھی کہ اِس عدل وانصاف کے پہلوکو پیروں تلے رونددیا گیا۔ یہی مسئلہ زیادہ تر عدالتوں کے مقد موں کی سب سے بڑی وجہ ہے، لہٰ زاان تمام اخلاقی انحرافات سے لڑنے کے لیے اور معاشرے میں عمومی اور خصوصی دونوں پیانوں میں صلح وآشتی اور نظم وضبط کو رائج کرنے کے لیے سب سے پہلے ہمیں عمومی اور اجتماعی عدالت کو زندہ کر ناہوگا۔ اب اگر ہم بیدد کی چر ہے ہیں کہ ام مقام نے پورے معاشرے کے لیے تک میں عمومی اور اجتماعی عدالت کو زندہ کر ناہوگا۔ اب اگر ہم بید کیچر ہے ہیں کہ امام عالی مقام وجہ وہ ہی تمام اسباب ہیں جواد پر بیان کیے گئے۔ اس بات پر غور کرتے ہوئے کہ « فیچیچ چکا لفظ اہلی لغت کے مطابق نیک اور اچھی حالت کی طرف لوٹے اور پلٹنے

🗊 مجمع البحرين، قصبة ك ماد عسب-

کے معنی رکھتا ہے، اور سائے کوبھی فَئی کہا جاتا ہے کہ جب وہ مغرب سے مشرق کی طرف آتا ہے۔ بیلفظ عموماً قرآنی آیات اور احادیث میں اس مال کے لیے استعال ہوتا ہے جو گفّار سے مسلمانوں کو حاصل ہوا ہو، اور کبھی کبھاراس مال کوبھی کہا جاتا ہے جو بغیر جنگ کے کفار سے حاصل ہوجائے اور بعض اوقات ان تمام اموال کو اور کبھی انفال ( وہ قدرتی املاک اور اثاثے جو اسلامی حکومت کے متعلق ہیں اور ان کا کوئی خاص ما لکنہیں ہے ) کوبھی کہا جاتا ہے۔

او پر کے جملے میں فیتی ظی کے لفظ سے مراد بیت المال کے تمام اموال ہیں اور « توفی یُر فیتی کُمّر » کی تعبیر، اس بات کے پیش نظر، کہ «توفی نیرٌ »کالفظو فُرٌ کے مادؓ ے سے ہے اور بہت سے مال کے معنی رکھتا ہے اور ( توفیر ) کا مطلب اسے ادا کرنا ہے، اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ حاکم کی ذمہ داری ہیہ ہے کہ وہ لوگوں کے عمومی اموال کو پوری طرح سے ضرورت مندوں اور حق داروں پر خرچ کرد بے اور لوگوں کے اقتصادی اور معاشی امور کو پوری طرح سے خرورت

ایک حاکم کی تیسری ذمہ داری <sup>تعلی</sup>م اور ثقافت سے متعلق کاموں کی انجام دہی ہے۔اس بارے میں مولًا فرماتے ہیں یتمہارا مجھ پر تیسراحق ہہ ہے:

، بې بې بې بې بې پې پې پې پې پې « **و** تَعْلِيْهُ کُمْر كَيْلاً تَجْهَلُوْا » « ميں تم لوگوں كوتعليم دول، تا كەتم جاہل نەرہ جاؤ ب<sup>»</sup> جى ہاں ايك حاكم كوتيح اور بېترين نغليمات كے ساتھ جہالت كے خلاف كھڑ بے ہوجانا جا بے اورلوگوں كى فكرى سطح

کواو پر لے جانا چاہتے یہ سام سے سوئیف یہ ہے۔ کواو پر لے جانا چاہیےاور معاشر بے کی ثقافتوں کوتقویت دینی چاہیےاور بد بختیوں کی تمام وجو ہات میں جوسب سے بڑی وجہ ہے یعنی جہل ونا دانی ، کی جڑیں اکھاڑ بھینکی چاہیں۔

حضرت فرماتے ہیں کہ تمہارا مجھ پر چوتھا حق ہیہے: وَ تَأْدِيبُ کُم کَيمَا تَ عَلَمُوْا " اور تمہیں اس طرح سے تہذیب سکھا وَں اور تمہاری ایسی تربیت کروں کہ تم آگاہ ہوجا وَ اور اس پرعمل کرو۔" اس طرح سے مولاً نے چار چھوٹے اور معنی خیز جملوں میں ایک اسلامی حکومت کے چاربنیا دی عناصر اور ملتوں کے حاکم طبقے پر عائد حقوق کی جانب اشارہ فرمایا ہے: (۱) صحیح منصوبہ بندی کرنا (۲) تعلیم سے متعلق معاملات پر جریور تو جہ (۳) اخلاقی تہذیب اورتر بیت کے اُمور پرتو جّہاور اخلاقی مفاسد کے خلاف جنگ کرنا قابل توجّہ بات توبیہ ہے کہ تیسر ے حق میں فرماتے ہیں :" میں تمہیں تعلیم دوں تا کہتم جاہل ندرہ جاؤ۔"اور چوتھے حق میں فرماتے ہیں :" اور میں تمہاری تربیت اور اس طرح سے تہذیب سکھا وَں کہتم اُس پرعمل کر داور آگاہ ہوجاؤ۔" جب کہ تعلیم کا نتیجہ اگر چہ آگا ہی ہے ، مگر تربیت اصل میں اخلاقی صفات کی پرورش ہے ، نہ کہ آگا ہی دلا نا۔ مگر مقصد امامؓ بیہ ہے کہ فضائل کے آثار اور رذائل کے نقصانات سے آگاہ ہوجاؤتا کہتم اِن فضائل کوا پنے وجود میں ڈھال دواور رزائل بے خلاف لڑو۔

در حقیقت تیسراحق ، عقلِ نظری کی جانب اِشارہ ہے اور چوتھا حق عقلِ عملی کی جانب اِشارہ ہے۔ اُس کے بعد حضرت امامؓ اپنے حق کو یا دوسر لے لفظوں میں ریکہیں کہ حاکم کا اُمّتِ اسلامی پر جوحق ہے اُسے چار حصوں میں خلاصتًا بیان فرمار ہے ہیں۔ پہلے فرماتے ہیں:

> «وَأَمَّا حَقِّي عَلَيْكُمُ ، فَالْوَ فَاءُ بِالْبَيْعَةِ » «اورميراتم پر ق بير م كمتم بيعت كى ذ تراريوں كو پورا كرو۔ "

بیعت درحقیقت وہی عہدو بیان ہے جوامت اورامام کے درمیان طے پاتا ہے، ایک مضبوط اور ایساعہدجس پرعمل کرنالا زم ہواور اس عہد ووعد بے کے تحت امام اور حاکم پر لازم ہے کہ ہر جگہ اُمت اور رعایا کی مصلحت کو ہی مدنظر رکھے اور نظم و ضبط کو برقر ارر کھے، دشمنوں کے خلاف لڑے اور معانشر بے کی ترقی اور ترون تج کے اسباب فراہم کرے۔ اُمّت کو بھی اپنے امام کے قدم بقد م چلنا چاہیے، ان کے لیے محکم اور مضبوط باز وثابت ہونا چاہیے اور اِس عہد و پیان کے خلاف ہر کوئی کا منہیں کرنا چاہیے۔ حضرت دوسر بے قن کے بارے میں فرماتے ہیں: « وَالنَّصِیْحَةُ فِی الْمَشْقَدِ وَالْمَعْیْتِ »

" سامنےاور پس پشت خیر خواہی کرد۔" " سامنےاور پس پشت خیر خواہی کرد۔"

کہیں چاپلوسوں یامختلف قشم کے چہرے والے منافقوں کی طرح مت ہونا کہ میرے سامنے محبت، دوتی اور خلوص کے جلوے دکھا وَاور خیر خواہی کا اعلان کرتے رہو، مگر میرے پس پشت غیر ذیتے دارانہ رویتے دکھا وَیا فساد اور خیانت سے پیش آ وَ۔اگر میں ہرجگہ موجود نہیں ہوں تو میر اخدا تو ہرجگہ حاضر ونا ظر ہے اور سے جہان سارا کا سارا محضر الہی ہے اور ایمان دارلوگوں نے لیے میرے ہونے یانہ ہونے سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اُس کے بعد حضرت تیسرے حق کی جانب بڑھتے ہیں اور فر ماتے ہیں:

«وَالْاجَابَةُ حِيْنَ أَدْعُوْ كُمْ» «اورجب بلا ۇن تومىرى صدا يرلېك كېو-» اُن سُت اور نا تواں لوگوں کی طرح نہ ہونا کہ جو بچاروں کی سی حالت میں نظر آتے ہیں اور جواب دینے میں لیت و لعل ادرستی برتنے ہیں۔ ہمیشہ اپنے امام کے حکم کی اطاعت کے لیے تیارر ہو کیونکہ بھی کبھار وقت اور کمح نقد پر ساز ہوتے ہیں۔اور ذراسی سستی اور تعلل سے ممکن ہے کہ نا قابل تلافی نقصانات اُٹھانے پڑ جائیں۔ یعنی اطاعت کے لیے تیارر ہناا یک ایسی شرے کہ جس پر یُوری اُمّت کومل پیرار ہنا جاہے۔ چو تھےاورآ خری جن کے مارے میں فرماتے ہیں: «وَالطَّاعَةُ جِيْنَ أَمُرُ كُمْ » "اور جب میں تمہیں حکم دوں تم اطاعت کرو۔" ممکن ہے کہ بعض افراداما ہ کے بلاو بے کو قبول کرلیں اوران کی دعوت پرلہ یک کہیں ، مگر جب اُن کے پاس آ جا سی اور پھر کوئی سخت اور شدید حکم مل جائے جو کہ اُمّت کے مفادات کے حق میں ہو، اُس پر بیلوگ اطاعت نہ کریں۔لہٰ ذا امام کے بلا وےاور دعوت چن کوقبول کرنابھی لا زم ہےاوراُن کے حکم کی بچا آ وری بھی لا زم ہے۔خلاہر سی بات ہے کہ بداما ٹر کی اُمت پر لا گوہونے والے چاروں حقوق، وہ معاملات ہیں جن کے مفادات براہ راست اُمّت کے ہی جق میں ہوتے ہیں۔وہ لوگ اِن کاموں کوانحام دینے کے بعد جُتانے کا بھی حق نہیں رکھتے کیونکہ وہ کوئی احسان نہیں کرر ہے بلکہ امامؓ نے اُن پراحسان کیا کہ وہ اِن حقوق کے ذریعے اُنہی کے لیے اُن کی آیا دی ، آ زادی اور اُن کی فخر وسّر بلندی کےضامین بن جاتے ہیں۔ نہج البلاغہ کے بعض شارحین نے یہاں پر اضافہ کرتے ہوئے کہا کہ بیہ چاروں حقوق یعنی حاکم کےعوام پر چاروں ا حقوق اورعوام کے حاکم پر حقوق صرف امام عادل اور منصوص من اللہ کے لیے ہیں، نہ کہ تمام تر حاکموں اور اُمراکے لیے جاہے وہ اچھے ہوں بابرے۔

اس وجہ سے امامؓ نے فرمایا: " اِنَّ لِیْ عَلَيْ کُمْ حَقَّا » <sup>[[]</sup> " میراتم پرایک تن ہے۔ "مگر جیسا کہ بظاہر سمجھ میں آتا ہے، بیا یک ایسا بنیادی اصول ہے جو ہر قوم اور ہرملت کے لیے بنایا گیا ہے۔ جو بھی پیشوایا امیر ہو، چاہے وہ خدا کی جانب سے ہو یا پھر « لَا ثِبَّ لِلنَّالِس مِنْ أَمِيدٍ بَرِّ اوْ فَاجِرِ » <sup>[2]</sup> کے مقولے کے مطابق ، یعنی لوگوں کے لیے کوئی نہ کوئی امیر یا پیشوا

<sup>&</sup>lt;sup>[[]</sup>مفتاح السَّعادَة، جلد، صفحات ۸۴\_۸۵ <sup>[[]</sup>نچ البلاغ، خطبه ۲

ضرورہونا چاہیے چاہے وہ نیک ہویا فاجرہو۔ اب جوبھی امیر اور حاکم ،جس کسی معاشرے میں برسر اقتد ارآجائے ،اگروہ چاہتا ہے کہ اُس کا کام آگ بڑھے تو اُسے اِن چاراُصولوں کومحترم شار کرنا ہوگا اور جوبھی ملّت یا رعایا اگر اپنے امیر کے وجود سے بہرہ مند ہونا چاہتی ہے، اُسے ان چاراُصولوں پڑمل کرنا ہوگا۔ درحقیقت جو پچھ اِس خطبے میں آیا ہے وہ ایسے ارشا دات ہیں ،جنہیں عقل اور منطق بھی تسلیم کرتی ہے کہ ہاں پیشعل ِراہ ہیں۔

## چندنکات

ا\_اما اوراًمت کے باہمی حقوق

«مَاحَقْهُمُ عَلَيْهِ» «لوگوں کا إمام يركيا حق ہے؟" توفرمايا: «يُقَسِّمُ بَيْنَهُمُ بِالسَّوِيَّةِ وَيَعْدِلُ فِي الرَّعِيَّةِ» "ہر چیز اُن کے درمیان برابری تے تقسیم کردے (اورلوگوں کے درمیان فرق نہ رکھ) اور اُن کے درمیان عدل وانصاف كاخبال ركھے۔" بعیز نہیں ہے کہ پہلا جملہ اجتماعی اور سیاسی مسائل کی حانب اِشارہ ہواور دوسرا جملہ اقتصادی مسائل کی حانب یہ اس جدیث کے آخرمیں حضرت نے فرمایا: «فَإِذَا كَانَذَالِكَ فِي النَّاسِ فَلَا يُبَالِي مِنْ أَخْدَهَا هُنَا وَهَاهُنَا . " جب مجھی لوگوں کے درمیان بیداً موررائج ہوجا تکیں تو پھر کوئی فرق نہ ہوگا کہ وہ اپنے حقوق یہاں سے لیس یا وہاں سے۔" 🗓 مقصد شخن ہیہ ہے کہ ہبر حال لوگ اپنے حق کو یا ہی لیں گے، اب چاہے اُس کا مصداق یہاں ہویا کہیں اور ہو۔ مرحوم محقق مجلسیؓ اپنی کتاب مرآ ۃ العقول میں، اس جملے کی تفسیر بیان کرتے ہوئے فر ماتے ہیں: "اس جملے میں مقصد یہ ہے کہ جب حق دونوں جانب سے نبھا یا جار ہا ہوتو پھر جوبھی جہاں بھی چلا جائے ، جیسا بھی کام کرلے، پھراُ ہے کوئی مشکل در پیش نہیں ہوگی، جاہے وہ کوئی بھی ہوا درکسی بھی مذہب کا ہوا س میں کوئی امتیا زنہیں۔" 🗹 حضرت امیرالمونیین بایشا کی زندگی اور باعث فخر تاریخ،اسلامی حکومت کےمسئلے پرایک بہترین نمونهٔ عمل اور مشعل راہ ہے۔آ پؓ عدل کے معاملے میں اس قدر سخت گیر بتھے کہا پنے سارے وجود کواُس پر فدا کر دیا۔ ابن ابی الحدیداس خطبے کے ذیل میں، مُؤرّخین میں سے ایک، "فضیل ابن جعد" سے قُل کرتے ہیں، کہ عَرَبوں کی ایک بہت بڑی اکثریت کاامیرالمونین سے دور ہوجانے کا سب سے اہم سبب مالی مسائل تھے، کیوں کے آپٹ اشراف عرب اور معروف شخصیتوں کو دوسروں پر برتر ی نہیں دیتے تھے اور عرب کوغیر عرب پر مقدم نہیں تھہراتے تھے اور قبائل کے رئیسوں اور اُمراسے خفیہ میں جول پسندنہیں کرتے تھے اورکسی کوبھی ذاتی طور پراپنے پاس نہیں بلواتے تھے، جبکہ امیر شام بالکل آ یٹ کے برخلاف کیا کرتا تھااور ایپ وجہ سے ڈنیا پرستوں نے مولاعلی کوچھوڑ دیااورا میر شام سے جاملے۔

اصول کافی، جلدا، صفحه ۵۰ ۲
۳۳۵ مرآة العُقول، جلد ۲۰، صفحه ۳۳۵

پھراضا فہ کرتے ہوئے رقمطراز ہیں کہ حضرت علی ملائلا نے اپنے بہت سے اُصحاب کے ساتھ نہ دینے اور بعض کے امیر شام کی طرف جلے جانے پر مالک اشتر ؓ سے گفتگو کی اور گلہ کہا۔ مالکؓ نے عرض کی : یا امیر المونینؓ ! جس دن ہم نے اہل بصر ہاوراہل کوفہ کی مدد سےاہل بصر ہ سے جنگ کی تھی اُس وقت لوگ متحد سے ،مگر آج اُن میں اختلا فات پیدا ہو گئے ہیں اور اُن کے اِراد بے کمز درادراُن کی تعداد کم ہوگئی ہےادراً پی بھی بیہ چاہتے ہیں کہ اُن کے ساتھ عدل دانصاف سے برتا ؤ کریں اور حقدارکوخق دیں اورا گرعام افراد مظلوم لوگوں کی فہرست میں آجائیں ، تو آپ خالموں سے اُن کاحق اُن کو دِلائیں گےاور اثر ورسُوخ والے اور صاحبان عزت وشرف آپ کی نظر میں عام لوگوں کے مانند ہیں۔ آپؓ کے بعض اُصحاب آپؓ کے اُن حضرات کی نسبت حق کے اجراء پر شکوہ کررہے ہیں اور آپ کی اس عادلا نہ روپتے پر رنجیدہ ہیں۔ دوسری طرف سے اُنہیں یہ نظراً رہاہے کہ امیر شام نے امیروں ، بااثر ورسوخ حضرات کوخوش رکھنے کے لیے کیا کیا طریقے شروع کیے ہوئے ہیں۔ اُن کے دل دُنیا کی جانب متوجہ ہو گئے ہیں اورا بسے افراد بہت کم رہ گئے ہیں جن کا دِل دنیا کی جانب متوجہ نہ ہو۔ اُن میں سے اکثر لوگ حق سے کنارہ کثی کر کے باطل کے خریدار بن بیٹھے ہیں اور ڈنیا کوآخرت پر ترجح دینے لگے ہیں، اگر آپ بااثر دنیا پرستوں کو مال سےنواز دیں تو اُن کی گردنیں آ پؓ کی جائب کھنچی ہوئی چلی آئمیں گی اور آپ کے خیرخواہ ہوجا نمیں گےاور آ پؓ سے عشق کرنے لگیں گے۔امیر المونینؓ نے مالکؓ کی بات کے جواب میں فرمایا:ادر بد جوتم نے کہا کہ ہم عدل وانصاف کی روش پرچل رہے ہیں تو بیفر مان الہی کی پیروی کے سوا کچھ ہیں۔ارشادِ خداوندی ہے: «مَنْ عَبِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴿ وَمَارَبُّكَ بِظَلًّا مِرِلِّلْعَبِيْنِ @ » " جوکوئی بھی عمل صالح انجام دے گاتو اُس کا نفع بھی اُسی کو ملے گا،اور جوکوئی بھی کوئی بُرائی انجام دے گا،تو اُس نے خوداینے ساتھ ہی بُرا کیا ہے۔تمہارا پر وردگار ہرگز اپنے بندوں پرظلم نہیں کرتا۔ 🕮 اور یہ جوتم نے کہا یعنی حق وعدالت کے نفاذ میں اُس کے بارے میں کوتا ہی کرنے سے زیادہ ڈرتا ہوں ، بہ نسبت اُس کےجس کی جانب تم مجھے بلارہے ہو،لیکن بیرکہ تن کا کہناان پرگراں گز رااوراسی وجہ سے ہم سےجدا ہو گئے۔ہم معیوب نہیں تھے۔خداجا نتا ہے کہ دوظلم وشتم کی وجہ سے جدا ہو گئے اور ہم سے جدائی کے بعدز پر عدالت پناہ نہ لی، وہ فانی دنیا کے بيجصيلك كئےاور بروز قيامت ان سے سوال ہوگا۔ لیکن بد کہ ہم سے بہ کہنا کہ ہم بے حساب اموال ہیت المال کو صرف کریں اور اس گروہ کے اشخاص کے لیے جن کا اشارہ کیا گیاہے مخصوں بخشش رکھیں، یہ کام ہمارے لیے نامکن ہے، ہم کسی شخص کوبھی اس کے جسے سے زیادہ نہیں دے سکتے

🗓 سور و فصلت، آیت ۲ ۴

اوراس گروہ کاہم سےجداہوناہمیں کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتا اس لیے کہ خداوند عالم نے فرمایا ہے: « کَحْد صِنْ فِثَة فِ قَلِيْ لَةٍ خَلَبَتْ فِثَةً كَتْدَةً فَلَيْنَ اللَّهُ وَ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِيْنَ»<sup>[1]</sup> « كَنْدْ زیادہ چھوٹے گروہ خدا کے فرمان سے بڑے بڑے گروہوں پر کا میاب ہوئے اور خداوندِ عالم صبر کرنے والوں (صاحبان استقامت) کے ساتھ ہے۔ "آ

پ<sup>ی</sup>ربھی مناسب مقامات پر ،اسلامی حکومت کی خصوصیات ،امّت پر حق امام ،امام پر حق امّت کا تذکرہ کیا جائے گا۔

۲ \_ حق اور مصلحت پر تھینچا تانی

ا کثر میدد یکھا گیا ہے کہ بہت سے حقائق جلد گزرنے والے لحظات اور شخص واجتماعی مصلحتوں سے تعارض کرتے ہیں اور حق ایک طرف ہو کررہ جاتا ہے اور مصلحت اندیثی ایک طرف مقابل میں قرار پاتی ہے، یہاں عموماً دنیوی سیاستدان مصلحت اندیثی کوچق اور واقعیت پر مقدم سمجھتے ہیں اور حق کوان پر قربان کردیتے ہیں۔

تاریخ بھری پڑی ہےا بسے تعارض اورتر جیج کے نمونوں سے اور ہمارے دور میں بھی تقریباً روزانہ ہم اس کے شاہد ہیں لیکن مردانِ الہٰی اور وہ اشخاص جنہوں نے ان کے نقش قدم پر چلنا اپنا شعار بنالیا، بلاتر دّ دوہ حق کوتر جیح دیتے ہیں۔امیر المونین علیٰ کا اپنے دشمنوں اور یہاں تک کہ بعض دوستوں کے ساتھ اختلافی موارد میں یہی معاملہ تھا۔

وہ کہتے تھے کہ بیت المال کی عادلانہ تقسیم گرچرتی ہے لیکن مصلحت اندیشی مناسب نہیں ہے، سرداروں کو مقدم کرنا چاہیے اور تر وتمندوں کوزیا دہ حصہ دیا جائے اور حقیقی ضرورت مندوں کا حصہ کم رکھا جائے ، حالا نکہ حضرت علی مدینہ اجرائے ت عدالت کی طرفداری میں بہت سخت تھے، چاہے کچھ لوگوں کے لیے یہ ناخوشگوار ہواور آپ کی حمایت سے دست بردار ہو جائیں یا آپ کی مخالفت میں کھڑے ہوجائیں اور حضرت علی مدینہ کا تنہا رہ جانا جس کے آثار مذکورہ بالا خطبے اور نیچ البلاغہ کے اکٹر خطبوں میں خام ہویں، زیادہ تر ای (عدالت) کی وجہ سے تھا۔

بینکتهاہمیت کا حامل ہے کہ حضرت امام علی ملیطان نے اسی طرح کیا جیسا کہ خداو پیغمبر ٹے دستور دیا تھا،اگر آپ بغیر فاصلے کے پیغمبر کے بعدا پنی جگہ پر آجاتے تو بہت میں ایسی مشکلات اصلاً جنم ہی نہیتیں،اس لیے کہ پیغمبر ٹے راوحت کو دیا تھااورلوگوں کی اکثریتِ قاطع اس کوقبول کرچکی تھی ،لیکن خلفاء کے ناجائزایا م کا درمیان میں آجانا،خصوصاً عجیب جوخلیفۂ

> <sup>[[]</sup> سوره بقره آیه ۲۴۴ <sup>[[]</sup> شرح <sup>نیچ</sup> البلاغه،ابن الی الیدید،جلد ۲، صفحه ۱۹۸\_۱۹۷

ثالث کے دور میں بیت المال میں وجود میں آیا اور اموال بیت المال بے دریغ و بے حساب اقوام کے درمیان اور خلیفہ ثالث کے ساتھیوں اور طاقتور گروہوں کے درمیان تقسیم ہوا، انہوں نے حالات کو بہطور کمی تبدیل کردیا اور بیری سنّتوں اور عادتوں کو ایجا دکیا، اس طریقے سے کہ ان کاحق کی طرف لوٹنا بہت مشکل ہو گیا۔

غنائم کی غیر معمولی افزائش اور بیت المال میں اموال کی فراوانی بھی اس کا سبب بنی کہ ایک گروہ مش طلحہ وز بیر نے جو سابقان اسلام اور پیغیبرا کرم صلی تی آیہ ہم کے یارانِ خاص میں سے تھے، حق کو مصلحت شخصی کے او پر قربان کردیا اور سے ہی سبب ہوا کہ حضرت امام علیؓ کی حکومتی مشکلات بہت بڑھ کیکیں۔

امیر المونین حفرت علی ملیلا اس کے باوجود کہ جانتے تھے کہ مسلحت پر حق کوتر جیج دینے کی سیاست کتنی مشکلات ان کے لیے کھڑی کرد ہے گی اور ممکن ہے کہ بعض موارد پر شکست سے دو چار کرے، لیکن پھر بھی اللی قانون سے ہاتھ نہ اٹھایا، کیونکہ اس عمل سے ایک اہم ارزش اسلامی کوزندہ فر مایا اور یقینا قدروں کا احیاء اور اس کی حفاظت آئندہ نسلوں کے لیے ایک مکتب اللی میں وقتی کا میا بیوں پر مقدم ہے اور بیدایک اہم مطلب ہے جو کہ حکومت امیر المومنین علی ملیلا کی کس طرح کی تقسیم تھی ، اس کے متعلق مہت سے سوالات کا جواب دیتا ہے اور خدانے چاہا تو پھر مناسب موقع پر اس بارے میں بات کریں گے۔

پينتيبوان خطبه

ومنخطبةلهعليهالسلام

بَعْنَ التَّحْكِيْمِ وَمَا بَلَغَهُ مِنْ أَمْرِ الْحَكَمَيْنِ وَفِيْهَا حَمْلُ اللهِ عَلَى بَلَائِه، ثُمَّر بَيانُ سَبَبِ الْبَلُوى»

حضرت اما مملیؓ نے بیدخطبہ حکمین کے واقعے کے بعدار شادفر مایا ( جب عمر و بن عاص نے نادان ابوموّیٰ اشعری کو دھوکا دیا تا کہ اما مملیؓ کوخلافت سے جدااور امیر شام کو مفتر رکیا جائے اور بیہ بات اہلِ عراق کو سخت ہلا دینے والی تھی )اور اس خطبے میں حضرت اما مملیؓ حمد و ثنائے الہٰی کے بعد اس کی ابتد ااور اس کی شرح فر ماتے ہیں :

الْحَمْلُ لِلْهِوَإِنَ آنَى النَّهُرُ بِالْخَطْبِ الْفَادِحِ وَ الْحَدَثِ الْجَلِيلِ وَ ٱشْهَلُ آنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَيْسَ مَعَهُ إِلَهٌ غَيْرُ هُوَ آنَّ هُحَبَّىاً عَبْلُهُ وَ رَسُولُهُ ٢

ٱمَّابَعُلُفَإِنَّ مَعْصِيَةَ النَّاصِحِ الشَّفِيقِ الْعَالِمِ الْمُجَرِّبِ تُورِثُ الْحَسَرَةَ وَتُعْقِبُ النَّدَامَةَ وَقَلُ كُنْتُ امَرْ تُكُمُر فِي هَذِهِ الْحُكُومَةِ آمرِى وَنَخَلْتُ لَكُمْ مَخْزُونَ رَأْبِي لَوُ كَانَ يُطَاعُ لِقَصِيرٍ آمرُ الْمُخَالِفِينَ الْجُفَاةِ وَالْمُنَابِذِينَ الْعُصَاةِ حَتَّى ارْتَابَ النَّاصِحُ بِنُصْحِةِ وَضَنَّ الزَّنُ بِقَدُحِهِ فَكُنْتُ أَنَا وَ إِيَّاكُمُ كَبَاقَالَ آخُوهَ وَازِنَ

## أمَرْتُكُمْ أَمْرِى مِمْنَعَرَجِ اللَّوَى

<sup>[[]</sup> میدخط بتھوڑ نے فرق کے ساتھ مروح الذہب مسعودی، کامل ابن اشیر، انساب الاشراف بلا ذری، تاریخ طبری، الامامة والسیاسة ابن فتیبه دینوری <sup>ص</sup>فین نصر بن مزاحم، میں آیا ہے اور سبط ابن جوزی نے تذکرۃ الخواص میں اس کوفقل کیا ہے اور ابوالفرج اصفہانی نے" آغانی" میں اس کا اشارہ کیا ہے۔( مصاور نہج البلاغہ، جلد اجسفہ ۳۴۹ س) فَلَمْ تَسْتَبِينُوا النُّصْحَ إِلَّا ضُحَى الْغَلِ

«حمد و شنامخصوصِ خداوند عالم ہے،اگر چہز مانہ شکین واہم حوادث اور دردناک واقعات ہمارے لیے لے آیا ہے، پھر بھی ہم گواہی دیتے ہیں کہ کوئی معبود بجز خداوند یکتانہیں ہے، وہ شریک نہیں رکھتا اور اس کے ساتھ کوئی اور معبود نہیں ہے اور ہم گواہی دیتے ہیں کہ محمد طلیقات کے (برگزیدہ)عبداور اس کے بیصیح ہوئے ہیں۔

امابعد! باتجربہ، دانا، مہربان اور ناصح فرد کے تحکم کی نافر مانی، حسرت واندوہ کا موجب ہوتی ہے اور پشیمانی کا سبب ہوتی ہے، میں نے حکمیت کے مسئلے کے بارے میں اپنافر مان تم لوگوں کو سنا یا اور اپنی خالص رائے کوتمہارے اختیار میں دیا؟ اگر قصیر <sup>[1]</sup> کی باتوں پر کان دھراجا تا، تو کتنا اچھا ہوتا۔

لیکن تم لوگوں نے جفا کار مخالفوں اور نافرمان پیان شکنی کرنے والوں کی طرحیکم کوقبول کرنے سے منع کردیا، یہاں تک کہ گویا نصیحت کرنے والے کو اپنے پندونصیحت کی تر دید کرنا پڑ گئی، اورنصیحت کو آگے بڑھانے سے اپنے آپ کو روکنا پڑا۔اس مثال میں ہمارا اور تمہا را حال مثل اخوہوازن ، بنی ہوازن قبیلے کا ایک مرد ہے جو ایک تاریخی واقعہ میں ہے فرمایا۔ میں نے سرز مین منعر ن اللوی میں، اپناتھکم ودستوردیالیکن تم نے کان نہ دھرااور اس کے اثر کودوسرے روز ہی دیکھ لیا۔"

خطبه،ایک نگاه میں

جیسا کہ او پراشارہ کیا گیا کہ بیخطبہ امیر المونین نے کار حکمین کے خاتمے کے بعد بیان فرمایا۔ حکمین کی بات جہاں اسلام کے لیے بہت سخت ونا گوارتھی ، اس واقع نے ثابت کر دیا کہ اگر حضرت علی ملیسان لوگوں کو حکمیت کے فیصلے کو قبول کرنے سے روک رہے تتھے اور جنگ کو کمل فتح تک جاری رکھنے کا حکم دے رہے تھے تو اس ک دلیل ایسے واقعات تھے۔ اسی وجہ سے حضرت علی ملیس کوفے کے لوگوں کو سخت سرزنش کرتے ہیں اور انہیں بتاتے ہیں کہ میہ نافر مانی اور نصیحت قبول نہ کرنے کا نتیجہ ہے۔

🗓 تصیرایک فہمیدہ اورزیرک شخص تھا، ایک اہم تاریخی واقعے میں لوگوں نے ان کے نظریے کی مخالفت کی توبہت بڑے نقصان کا سامنا کرنا پڑا۔

شرح وتفسير

نافرمانی کانتیجہ بیرہے

وہ حالات جو اس خطبے میں بیان ہوئے بہت دردناک اور جانگاہ تھے، امیر شام ا و رغمرو ابن عاص کی سازشیں،ابومویلی اشعری،جس کی پشت پناہی کے لیے بڑا گروہ موجودتھا، کی نادانی کی بدولت اُن کے حق میں بارآ ور ثابت ہوئیں۔اوروہ حکمیت کے انجام کواپنے مفاد میں استعال کرنے میں کا میاب ہو گئے۔

اورا پنی سوچ کے مطابق حضرت امام علی ملایت کا کوخلافت سے معزول اورامیر شام کوان کی جگہ بٹھا نمیں ۔ بیاس حال میں تھا کہ نم واندوہ نے قلب اما مگو مضطرب کیا تھا، کیونکہ حضرت پہلے سے ان تمام امور کی پیش مینی فرما چکے تھے اور کوفہ وعراق کے لوگوں کواس کی خبرد سے چکے تھے لیکن جہالت ،عصبیت ،کم ظرفی ،خودخوا ہی ،کا ہلی اور تن پر وری ،حضرت امام علیٰ کی حکیمانہ نصیحتوں کو قبول کرنے میں مانع ہوئیں ۔

بہر حال حضرت امام علی ملینہ اس خطبے کو دوسر نے خطبوں کی طرح حمد دنناء سے شروع کرتے ہیں، حمد دنناء جو دوہرا رنگ رکھتی ہے اور خدا کی طبق کہ اس دردنا ک حادث اور بڑے امتحان تک میں حمد کرتے ہیں اور فرماتے ہیں: «آکت کُ لِلْہو وَ إِنْ أَتَى اللَّ هُدُ بِالْحَطْبِ <sup>[1]</sup> الْفَادِح<sup>[2]</sup> وَ الْحَدَبِثِ الْجَلِدِيلِ» « تنائے مخصوص خداوند متعال کے لیے، جتنا زمانہ سَلَّین حوادث اور اہم اور دردنا ک واقعات ہمارے لیے لیے ای

پہلی بات میر کہ تو جدر ہے کہ حضرت امام علی ملاظات سب سے پہلے ان در دناک حوادث پر اللہ کا شکر بجالاتے ہیں تا کہ میہ معلوم ہوجائے کہ پر ور دگار کا شکر اور حمد وثناء صرف ایچھے اور نیک واقعات اور صرف مادّی مفاد اور کا میا بیوں پر ہی نہیں کی جاتی ، بلکہ ہر حال میں اس کی حمد وثناء کی جائے ،خواہ صحت ، بیاری ،خوشی ،خم ، فتح وشکست کا مرحلہ پیش آئے۔ یہاں تک کہ در د ناک حوادث کا بھی کوئی فلسفہ ہے کہ اگر ان کا نتیجہ درست نطح تو میڈی خوالی خوال اور برکتوں کا حصہ شارہوتے ہیں۔

🎚 خطب» بروزن ختم یہ عنیٰ اہم کام آیا ہے کہ جوایک انسان اور دوسر ے څخص کے درمیان وجود میں آئے ، اسی دلیل کی وجہ سے جو گفتگوانسانوں کے 🛛 درمیان ہوتی ہےاسے" مخاطبہ" کہاجا تاہے۔ <sup>[۳]</sup> «**فاد** ~» سنگین کے معنیٰ میں ہے لہٰذاا گرکوئی قرض رکھتا ہو کہاس کے دوش پر سنگینی کا سب ہو،اس کو «**دی**ین، **فاد** ح» کہتے ہیں۔

دوسری بات بیرکداس دردناک واقعے کوز مانے سے نسبت دیتے ہیں اورہم جانتے ہیں کہ زمانہ،مردم زمانہ کےعلاوہ کوئی چیز نہیں وگرنہ آفقاب کی تپش وما ہتاب کی چہک وبارش کا نزول ، ہواؤں کا لگنا اور سب امور طبعی ایسی چیزیں نہیں ہیں کہ ایسے واقعات کا منشاء بنیں اور سیمدم رضایت وشکوہ کے لیے مناسب ہے۔

یے زمانے کے لوگ ہی ہیں کہ جواپنے غلط اعمال کی خاطر دردنا ک عواقب میں گرفتار ہوتے ہیں ،اسی واقعے میں اگر عراقی لوگوں نے اپنے مولا واما معلی ملاظۂ کے فرمان پر کان دھرے ہوتے اوران کی بہترین رائے سے بیدار ہوتے اوراس حکم الہی کی ضیحتوں سے نتیجہ لیا ہوتا، تو ہر گزایسی شخق والے جال میں گرفتار نہ ہوتے ۔

«خطب فیادح» (خطب ایک اہم معاملے کے معنی میں استعال ہواہے اور" فادح"اس پر تا کید کے لیے آیا ہے)حکمین کی داستان ہے جواسلامی دنیا کے لیے بہت سنگین وسخت تھی اور نا گواری کی پیش بینی تھی۔

صحیح ہے کہ حکمین کی داستان ،اسی شرح کے مطابق جس کے نکات بعد میں آئیں گے، نے کسی چیز کوتبدیل نہ کیا بلکہ اچھا بہانہ امیر شام اوراس کے تابعین کے ہاتھ لگ گیا کہ جنہوں نے اس سے فائدہ اٹھا کر بہت سے بےخبر اور نا آگاہ افراد کو گمراہ کردیا اور بہت سی بری بدعتیں اسلامی دنیا میں چھوڑیں۔

" حدیث جلیل" سے مرادان بدعتوں کے برے آثار کے لیے دوسری تا کید ہے۔ حضرت علیؓ اس حمد وثناء کے بعد ایگانگی خداوند عالم اور پیغیبراسلام گی نبوت کی شہادت دیتے ہیں اورفر ماتے ہیں:

؞ۅٙٲؘۺٝۿٮؙٲؘڽٛڵٳڶ؋ٳؖۜڒٳڶڷ؋ۥؙڒۺٙڔؽڮڶ؋ۥڶؽۺڡؘۼ؋ٳڶڰ۠ۼٙؽۯؗۼ۫ۥۅٙٲؘؾٛۜۿؙؾۜٮٞٲٳۼڹؙٮؙ؇ۏڗڛؙۅ۫ڵ۫؋؞

<sup>د</sup> میں گواہی دیتا ہوں کہ خداوندعالم یگانہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ وہ کوئی شریک نہیں رکھتا اور اس کے ساتھ کوئی اور معبود نہیں ہے،اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد سلانیاتیہ اس کے بیصیح ہوئے بندےاور رسول ہیں۔"

اس خطبے کے آغاز میں شہادتین کاذکر ناممکن ہےتا کید مجد دے علاوہ نکاملِ انسان کے اصولوں کی تقویت کے لزوم اسلامی کے بنیادی عقیدے کے احیاء پر بھی تا کید ہو، اور ممکن ہے اس نکتے کی طرف پھر اشارہ ہو کہ حکمین والے واقعے ک رسوائی، نے اس وجہ سے سر اٹھایا کہ لوگ اصل تو حید کو پس پشت ڈال بیٹھے اور شرک آلودہ کا موں کے پیچھے لگ گئے اور پنج اسلام سلامی آیا پہلو کی کو اہمیت نہ دی اور ہوائے نفس کے سامنے سرتسلیم خم کیا۔ اس کے بعد حضرت اما ملی ملیک خطبے کے اصل مقصد کی طرف متوجہ ہوئے، فرماتے ہیں:

أَمَّا بَعْلُ، فَإِنَّ مَعْصِيَةَ النَّاصِحِ الشَّفِيْق الْعَالِمِ الْمُجَرِّبِ<sup>1</sup> تُوْرِثُ الْحَسَرَةَ، وَ تُعْقِبُ النَّكَامَةَ " حمد وثنائے الہی ، وحدا نیت چق اور پیغیبرا کرمؓ کی نبوت کی گواہی کے بعدتم لوگ جان لو، مہربان دانا با تجربہ نصیحت کنندہ کی نصیحت اور حکم کی نافر مانی حسرت وغم کا موجب اور پشیمانی کا باعث ہوتی ہے۔" یہ جملہ در حقیقت کبر کی کی منزل پر ہےاورایک اہم کلّی قاعدہ بیان کرتا ہے۔انسان کے مشور ے میں چارخو بیاں جمع ہوجائیں تواس انسان کی مخالفت موجب پشیانی ہوگی: یہلی: وہ ناصح وخیرخواہ ہواور خیرخواہی کے تقاضے کے مطابق تشخیص حق میں لا زم سعی دکوشش کوانجام دے۔ دوسری: به که مهر ومحبت سے لبریز دل رکھتا ہواورر وح کی گہرا ئیوں سے خدمت دکا میابی وسعاد تمندی کے ساتھ عشق بيداكر في والامشور هكرتا ہو۔ تیسری: بیر که عالم ہوا در مطلب کے تمام جوانب کو پر کھے اور اہم مسائل کو گہری نظر کے ساتھ تحلیل کرے اور اس مطلب کےحوادث ونتائج کی اصل بنیادوں کومور دختیق قرار دے۔ چوتھی: بیہ کہ انفرادی واجتماعی اہم مسائل میں کافی تجربہ رکھنے والا ہو یعنی عقل نظری کے ساتھ ساتھ صاحب عقل عمل مجمی ہو۔جب کوئی شخص ان چارصفات کا جامع ہوگا احمال قوی بلکہ نز دیک بہ یقین ہے کہ انسان کواصل ہدف تک پہنچاد ےگا۔ ایسے حال میں جن لوگوں نے ان کی بات کڈھکرا دیا اورغرور دضد کی سواری پر سوار ہو گئے، دہ راستے سے بھٹک گئے اور بد بختی کےراستے پر گامزن ہوئے۔ امام یہ قاعدہ کلّیہ بیان کرنے کے بعد صغریٰ اور موردنظر مصداق کی طرف تو جہ دلاتے ہوئے فرماتے ہیں : «وَقَلْ كُنْتُ أَمَرْتُكُمْ فِيْ هٰذِهِ الْحُكُومَةِ أَمْرِيْ، وَنَخَلْتُ TDكُمْ هَزُوْنَ رَأْنِي، لَوْ كَانَ يُطَاعُ لِقَصِيْرِأَمُرُّ " میں نے حکمیت کے مسائل کے بارے میں اپنافر مان تم لوگوں کو سنایا اور اپنی خالص رائے کوتم چارے اختیار میں د پا؟اگرقصیر کی پاتوں پرکان دھراجا تا کتنا اچھا ہوتا۔" 🎚 « 🚓 ېږې» (بروزن محقق ) کے معنیٰ پیر ہیں کہ د د څخص جومختلف تجربوں کی وجہ ہے آگاہ ہی رکھتا ہو، کیکن عرب لوگ معمولاً اس کوفتہ (زبر ) کے ساتھ پڑ ھتے ہیںاور ہے ؓ ب(بروزن مقرب) کہتے ہیں۔

<sup>الل</sup>" 'نخلت'' ، 'نخل'' کے مادّ سے ہے اور کسی چیز کوصاف کرنے کی معنیٰ میں آیا ہے اور " نخالہ » تصفیہ کے بعد اضافات کو کہا جاتا ہے، اس مادّ سے کا استعال مذکورہ خطبے میں صحیح رائے کی طرف اشارہ ہے کہ اما ملکّ نے مسئلہ حکمیت میں اپنے اصحاب کے اختیار میں رکھی۔ حضرت فرماتے ہیں کہ میں خود حکومت کے ساتھ بھی اس مسلط میں مخالف تھا اور اس کی چگونگی اور کیفیت کے بھی مخالف تھا۔ میں نے بار بار اس برے واقع کے اثر ات کوتم ہمارے سامنے بیان کیا تھا، لیکن افسوس کہتم لوگوں کی ضد اور ہٹ دھرمی نے جو اس باطل عقیدہ میں تم رکھتے تھے، تم لوگوں کو اجازت نہ دی کہ روثن وظاہر واقعیت کو اس اہم مسلط میں دیکھتے اور اب کہ جب اس کے دردناک عواقب نے تمہیں تھیر لیا ہے، بیشیانی بے فائدہ ہے۔

« لَوْ كَانَ يُتطاعُ لِقَصِيْرٍ أَمْرٌ » كاجملہ حربوں کے درمیان مشہور ضرب المثل ہے اور بیان لوگوں کے لیے کہی جاتی ہے جو باہوش ومہربان ناصح کی باتوں کونہ مانیں اور پشیمانی میں مبتلا ہوجائیں، اس ضرب المثل کا واقعہ اس طرح ہے: حیرہ کے بادشاہوں میں سے ایک جس کا نام جزیمہ تھا، نے عمروا بن ظرب جو جزیرہ کا باد شاہ تھا سے جنگ کی اور اس کوتس کردیا، اس کے بعد اس کی ایک میٹی زیتاءا پنے والد کی جانشین بنی اور وہ اس فکر میں تھی کہ کس طرح اپنے والد کے خون کا انتقام جزیمہ سے لے۔

ز تپاء نے جزیمہ کوایک خط لکھا کہ میں ایک عورت ہوں اور عورتوں کو بادشاہی زیب نہیں دیتی اور ان کے لیے شوہر ضروری ہے اور میں آپ کے علاوہ کسی کوشادی کے لیے پیند نہیں کرتی اور اگر لوگوں کے طعنوں کا خوف نہ ہوتا تو میں خود چل کے آپ کے پاس آجاتی ، اگر آپ زحمت کر کے (خوا منڈگاری کے لیے) ہمارے ملک میں آئیں گتو ہمارے ملک کواپن مقصد کے لیے آمادہ پائیں گے۔ جس وقت زتباء کا خط جزیمہ کو ملاتو اس کی طمع ( اس عورت اور اس کے ملک کے حوالے سے ) اس کے دل میں گھر کر گئی۔ اس نے اپنے قریبی دوستوں سے مشورہ کیا، سب نے اس کو اس سفر کے لیے شوق دلا یا سوائے ایک شخص کے جس کا نام قصیر بن سعد تھا جو بہت زیرک اور عاقبت اندیش تھا، اگر چہ وہ ایک نیز زادہ تھا۔ قصیر نے اپنی نہم و ختص کے جس کا نام قصیر بن سعد تھا جو بہت زیرک اور عاقبت اندیش تھا، اگر چہ وہ ایک نیز زادہ تھا۔ قصیر نے اپنی نہم و خوال سے یہ پنچہ زکالا کہ ایک اس نے پر سے منہ میں ہوں کی خالفت کی اور اس ہوں ہواں جن سے خالی قوں ہوں نہیں ہواس دلیل کی بناء پر اس نے جزیمہ کے سب مشیروں کی خالفت کی اور اس کو اس سفر سے دو کا ہوں تو ان کو سے نہیں ہواں دلیل کی بناء پر اس نے جزیمہ کے سب مشیروں کی خلیل تھا، اگر چہ وہ ایک نیز زادہ تھا۔ قصیر نے اپنی قہم و فر است سے اور اس کے ملک ایک ایک ای بناء پر اس نے جزیمہ کے سب مشیروں کی خالفت کی اور اس کو اس سفر سے دو کا کی نہ جن سے خلی

ز تباء کے شکر نے اس کا استقبال کیا، کیکن زیادہ احتر ام نہ دیکھا، قصیر نے پھر دوسری دفعہ جزیمہ سے کہا، میں اس روداد کو خطرناک سمجھر ہا ہوں اور مجھے نظر آ رہا ہے کہ مکر دفریب کے علاوہ کچھ نہیں ہے، لیکن جزیمہ نادان جواپنے غلط خیالات میں غرق تھا، نے قصیر کی باتوں پرتوجہ نہ کی اورا پنی راہ پر آ گے چل پڑا، جب وہ جزیرہ میں وارد ہواتو زباء کے سپا ہیوں نے ان کا محاصرہ کرلیا اور ان کوتل کردیا، قصیر بولا «آٹی کتائ پٹطائے لِقَصِیْتِ آَخْرُ » «اگرکوئی شخص قصیر کی باتوں پرکان دھر تا تو نوبت یہاں تک نہ پنجق۔"اس کے بعد بیہ بات عربوں کے درمیان ضرب المثل ہوگئی۔

امامؓ نے یہاں خود کوقصیر سے تشبیہ دی ہے اورلشگر کوفہ کو جزیمہ منادان وہوں باز سے کہ کوتاہ فکر مشیروں کی وجہ سے خود کواپنے ہاتھوں سے عمر وعاص اورا میر شام کے جال میں گرفتار کرلیا۔اس کے بعد امام علی ملیک اضافہ فرماتے ہیں: ج

؞ڣؘٲٞڹؽؾؙؗۿڔعؘڮٙٳۣڹؘٵڶؠؙڂٳڸڣؽڹ١ؗڮٛڣؘٳۊ؞ۅٙٳڵؠؙڹؘٳڹؚؽؚؿؘ<sup>ؚ</sup>ٵڶؙؙؙۘؗؗؗڡؙڝؘٳۊ؞ڂۛؾؖٞٵۯؾؘٛڶؚ؆ڶڹۜٞٵڝؚؗڂٟۑؚڹؙڞڃؚ؋ۥۅؘ ۻؘڽۜٵڶڒٙٛڹؙؗؗٮؗ<sup>ؾ</sup>ؠۊؘٮٛح؋<sup>ۿ</sup>؞

«لیکن تم لوگوں نے ظالم، مخالف اور پیان شکن، گناہ گارگروہ کی طرح ہماری باتوں کو قمبول کرنے سے انکار کیا یہاں تک کہ گویان سیحت کرنے والا اپنی ضیحت میں تر دّ دمیں پڑ گیا، اور اما مؓ نے اپنے دل کی بات کوجاری رکھنے کے بجائے خاموشی اختیار کر لی۔"

میں نے تم سے کہا کہ قر آن مجید کو نیز وں پراٹھا یا جانا مکراور دھوکے کے سوا پچھنہیں ہے،اس جنگ کو جواپنے مقصد تک پینچنے والی ہے،جاری رکھواس لیے کہ کا میا بی چند کھوں میں حاصل ہونے والی ہے،لیکن تم لوگوں نے میری باتوں پر کان دھرےاور جنگ سے ہاتھ کھینچ لیےاور حکمیت کی پیشکش کردی۔

میں نے تم لوگوں سے کہا کہ اس حال میں کہ تم لوگ حکمیّت پر آمادہ ہو گئے ہوتو، ابن عباسؓ کو چن لو؟ لیکن تم لوگ راضی نہ ہوئے ، ما لک اشترؓ کے بارے میں تجویز دی توتم لوگوں نے قبول نہ کیا ، بلکہ تم لوگوں نے اصرار کیا اورا بومویٰ اشعری کوجو کہ احمق ونادان ہے، مکارودھو کے بازعمروعاص کے برابر میں قرار دیا اور نتیجہ وہی ہواجس سے ابتم سب لوگ ناراض ہو۔ آنا

 «اَلْہُخَالِفِیْنَ الْجُفَاقِ» کی تعبیر سے اس مطلب کی طرف اشارہ ہے کہ تمہاری مخالفت ہم سے فقط سوئے شخیص کی خاطرنہیں تھی ، بلکہ بیر جفا کاری وعصیان اور بغاوت کے ساتھ گویا ملی ہوئی تھی۔

« **وَ الْمُنَابِنِ نِنَ الْحُصَاقِ**» کی تعبیر سے بھی اسی معنی کی تاکید ہوتی ہے کہ تم لوگوں کی مخالفتیں عصیان گری اور پیان شکنی کی روح سے جنم لیتی ہیں۔ حضرت فرماتے ہیں کہ: یہ پخالفتیں اتن پرُ جوش اور شدید تفیس کہ میں نے سکوت اختیار کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں دیکھا،اییا سکوت کہ جسے شاید بعض کی نظر میں اپنی ہی نصیحتوں اور تجاویز میں تر ڈواسے دو چار ہونا سمجھا جائے۔

جملہ "وَضَنَّ الزَّنْ لِقَدْحِه "دراصل ال معنى ميں ہے کہ" آگ جلانے والے نے آگ جلانے سے بخل کيا" يعنى اگر چيآتش پتھروں کوايک دوسرے پر مارا،ليکن شعلہ نہ بھڑکا۔

یہ جملہ پھرایک ضرب اکمثل ہے اوراس شخص کے بارے میں کہاجا تاہے جوروش فکری سے جی چرائے ،اس لیے کہ وہ اپنے کا نوں کا درست استعال نہیں کرتا۔ حضرت اس کے بعد اس بات کوآ گے بڑھاتے ہوئے فرماتے ہیں:

؞ڣؘػؙٮٞٮؙؖٱڹؘٲۅٙٳؚؾۜٙٵػؙۿڒػؠٙٵۊؘٲڶٲڂٛۅ۫ۿۊٳۮؚڹ:ٲڡؘۯؾؙػؙۿٲؘڡؙڕؚؿؠٛٮؙڹڠڗڿٳڶڸۨۅ۠ىڣٙڶۿڗؾڛؾۘۑؚؽڹؙۅٳ ٳڶڹ۠ۘڞحٙٳۣ۪ڷۜٳڟؙڿٵڷۼؘڽ؞

«ہماری اور تمہاری مثال مور دِحکمیّت اور اس کے برے انڑات میں اُخوہوازن (قبیلہ بنی ہوازن کا ایک شخص) کے قول جیسی ہے کہاس نے کہا:"میں نے سرز مین منعر ج اللو کی میں اپنا تھم دیالیکن تم لوگوں نے اس پر کان نہ دھرےاور اس کے انژکو دوسر بے دن درک کیا (جس وقت پانی سر سے گز رچکا اور پشیمانی کوئی فائدہ نہیں رکھتی )۔"

 سے ایک بیت وہی ہے جس کی طرف امیر المونین ٹے اس خطبے میں اس کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ <sup>[1]</sup> اس تمام گفتگو سے امام <sup>\*</sup> کا مقصود یہ تھا کہ میں نے موقع پر ہی تنہ ہیں نصیحت کی اور سمجھایا کہ جنگ کو انجام تک پہنچاؤ کیوں کہ تمہاری فنتخ کے راستے میں کوئی چیز حاکل نہیں اور اگرتم نے اس وقت کمزوری دکھائی تو امیر شام اور اس کے ساتھی سیکڑوں چالا کیوں اور مکار انہ چالوں کے ذریعے تم پر غالب آجا سی گریکن تم نے میری ہاتوں پر کوئی تو جہ نہیں دی اور ان کے قر آن نیز وں پر بلند کرنے سے دھو کا کھا گئے اور خود کو حکمیت کے حوالے کردیا اور اس پر اس قدر اصر ارکیا کہ مجبوراً محصر بھی رضا مند ہونا پڑا اور اب جب پانی سر

نکات

داستان حکمیت کتب تاریخ میں آیا ہے کہ قرآن کا نیزوں پر بلند کرنا اور پھر دستور قرآن کے نفاذ کے سلسلے میں حاکمیت کا مسئلہ ایسے زمانے میں وجود میں آیا کہ جب لشکر امام کی کا میابی کے آثار بالکل واضح ضے، اس لیے کہ منگل کے روز، بتاریخ ۱۰ صفر سال ۷ ساء بھری، نماز صح کے بعد لشکر امام نے لشکر شام کے ساتھ بہت شدید جنگ کی بشکر شام کمزور پڑ گیا، لیکن لشکر امام مالک اشتر ٹی شعلہ بیاں گفتگو سے اور ان کے دلیرانہ حملوں سے ایسا جنگ میں آگے بڑھ گیا کہ کو بی ایک نظکر شام لیکر امیر شام اس کی پناہ لیتا۔ اس وقت لشکر امیر شام اس کی پناہ لیتا۔ کیا کہ جنگ کو کا میابی تک جاری رکھیں، لیکن منا فت اشتر ٹا اور امام کے چند باوفا دوستوں نے امام سے نظام ا کیا کہ جنگ کو کا میابی تک جاری رکھیں، لیکن منا فتی اشعث ابن قیس، غصے سے اٹھا اور کہنے لگا " یا امیر المونین " کتاب خدا کی طرف ان کی دعوت کو قبول کریں اس لیے کہ آپ ان سے لاکن وقر یہ بی بیں، لوگ چاہتے ہیں کہ زندہ نی جا میں اور جنگ جاری رکھنے کے لیے ماکن نہیں ہیں۔"

> امائم نے فرمایا: "ہم فکر کررہے ہیں"۔

🗓 "اغانی ابوالفرج اصفهانی" جلد ۱۰، صفحه ۳، شرح نیچ البلاغه، علامه خونک، جلد ۲، صفحه ۸۸، اور شرح نیچ البلاغه ابن ابی الحد ید جلد ۲، صفحه ۵۰۲، اپن ریفرنسز زمین اس داستان کو پچوفرق کے ساتھ تقل کیا ہے اوروہ جو پچھ مذکور ہے، ان کا بی ایک خلاصہ ہے۔ یہاں پرلوگوں کوآ واز دی تا کہ جمع ہوجا ئیں اوران کی باتوں کوشیں اور خطبے کے ضمن میں فرمایا:

" اے لوگو! میں لائق ترین شخص ہوں کہ کتاب خدا کی طرف دعوت کو قبول کروں ، لیکن امیر شام اور عمر و عاص اور " اس کے دوسر فتریبی سائقی ، اہل قر آن نہیں ہیں ، میں ان کو کمسنی سے جانتا ہوں اور بڑا ہونے کے بعد بھی ان کی حالت کا شاہد ہوں ، تم پر والے ہو! انہوں نے قر آن کو نیز وں پر اس لیے بلند نہیں کیا کہ وہ اُس کے مطابق عمل کرنے والی ہیں ، بلکہ سے ان کا فقط ایک فریب ودھوکا ہے فقط ایک گھنٹہ تم لوگ اپنی توانا ئیوں کو میر سے سپر دکروتا کہ اس گروہ کی طاقت کو فنا کر دوں اور

اس موقع پر حضرت اما معلی ملایلا کے سپا میوں میں سے تقریباً بیس ہزار سپا میوں کا حال مید تھا کہ اپنی تلواریں کا ندھوں پر رکھی ہوئی تھیں اور ان کے پیشانیوں پر سجدے کے آثار نمایاں بتھے، امام علی ملایلا کے پاس آئے اور ان کو - بجائے امیر المؤمنین کے - نام سے آواز دی اور کہنے لگے:

«يَاعَلِىُّ! أَجِبِ الْقَومَ إِلَى كِتَابِ اللهِ إِذَا دُعِيُتَ إِلَيْهِ وَ إِلَّا قَتَلْنَاكَ كَما قَتَلْنَا ابْنَ عَفَّانَ! فَوَ اللهِ ! لَنَفْعَلَتَهَا إِنْ لَمْ تُجِبْهُمْ "

" یاعلی !اس قوم کی دعوت کوجو کتاب اللہ کی حکمیت کے لیے ہے قبول کرو، اور اگرتم نے ایسا نہ کیا تو تہمیں اس طرح قتل کریں گے جس طرح خلیفہ ثالث کوتل کیا تھا۔خدا کی قشم !اگرتم نے (امیر شام کے ساتھیوں) کی دعوت کوقبول نہیں کیا تو ہم ہیکا م کریں گے۔"

حضرت امام علیؓ نے فرمایا:

«سی کو بھیج کرما لک اشتر ہل کو ایس بلا نمیں۔" بیا س وقت تھا جب مالک اشتر ہل کس میر شام پر کا میابی کے بالکل قریب پیچ چکے تھے۔ امام نے ایک شخص کو مالک کے پاس بھیجااور حکم دیا کہ واپس آجائے۔ مالک ٹے کہا:

" امیرالمونین سے کہیے، یہ وہ وقت نہیں ہے کہ مجھےاس ماموریت سے روکیں، کامیابی بالکل قریب ہے۔" مالک اشتر حجب بیہ بول رہے بتھے، اس وقت سیادِ امیر شام نے فرار کرنا شروع کر دیا تھا۔ جب امام کے فرستادہ نے پیام اشتر "ان کی خدمت میں پیش کیا، توضدی اور نا دان لوگوں نے اپنا دباؤ اور بڑھایا اور کہا: "اشتر" کوکہیں کہوا پس آئے وگر نہ خدا کی قشم تمہیں خلافت سے معزول کردیں گے۔" حضرت امام على ملايلان نے دوسري مرتبدا بينے فرستادہ (يزيدابن ہانی ") كواشتر " کے پاس جھیجااور فرمايا: "اشتر" کوکہیں ک**ہ فننہ داقع ہوگیا ہےادراب بہت دیر ہوگئی ہے۔**" اشتر " نے پھر بھی فرستاد دُامام علیٰ کی طرف دیکھ کر کہا: " آیافتخ د کامیایی کونہیں دیکھر ہے ہو؟ آیااس موقع کو ہاتھ سے گنوا نامناسب ہے کہ میں داپس لوٹ آ وُں۔" فرستادة امام في كها: " سچ میں ، بخب ہے اس ضدی گردہ نے قسم کھائی ہے کہ اگر اشتر" واپس نہ پلٹے تو ہم تجھیل کردیں گے، اس *طرح* جس طرح خليفة ثالث كول كبا تقا-" ما لک اشتر<sup>س</sup> مجبور ہوکر ناراضی کے ساتھ واپس ہوئے اور حضرت امام علی م<sup>یلی</sup> ای<sup>لی</sup> کے حضور میں فریب خور دگان ، نا دان سام ہوں سے بہت اصرار کیا کہ اس کو مہلت دی جائے کہ امیر شام کے سام یوں کا کام تمام کیا جائے المیکن انہوں نے موافقت نہ کی،اس ترتیب سے جنگی فعالیت جو کا میابی کے بالکل قریب تھی موقوف ہوگئی اور مسائل حکمیت قر آن کو درمیان میں لایا گیا اوراس لیے کہ بیدواضح ہوجائے کہ تکم قرآن اس جنگ کے سلسلے اور مسئلۂ خلافت کے بارے میں کیا ہے، بیہ طے ہوا کہ ہرگروہ سے ایک شخص یہ عنوان حکم انتخاب کیا جائے۔ شامیوں نے عمرو عاص کواس کام کے لیے منتخب کیا اور اشعث بن قیس جو کہ اہل نفاق کا سر دارتھا، اور اس کے دوسرے ہم فکر گروہ نے ابوموسیٰ اشعری کو، جوایک نادان بظاہر مسلمان کیکن اسلام کی حقیقت سے نا آ شن شخص تھا، اس کام کے ليحا نتخاب كبابه حضرت امام على ملايتانات کے بعد مجبور أحکمیت پرخاموش رہے،فر مایا: " کم سے کم عبداللہ ابن عباس ؓ کواس کام کے لیے چناجائے ، کیونکہ وہ بہصلاحیت رکھتا ہے کہ عمروعاص کی مکاری كوردكر سكمة لیکن اشعث اوران کے ساتھیوں نے یہ بات بھی قبول نہ کی۔اما ملی نے فرمایا:

٣٣٢

"مالک اشتر" کا انتخاب کریں۔" انہوں نے مالک اشتر" کی شجاعت کو معیوب شمار کیا اور کہا: "اس نے آتشِ جنگ کے شعلے کو بھڑ کا یا ہے، ہم اس کی حکمیت کو ہر گزند مانیں گے۔" حضرت امام علی ملیکھ نے مجبور ہو کر ابوموسیٰ کی حکمیت قبول کی اور ایک صلح نامہ دونوں گروہوں کے در میان تیار کیا گیا۔ عمروعاص نے شروع سے ہی ایک منصوبہ بندی کی ہوئی تھی کہ کس طرح ابوموسیٰ کو فریب دے گا، ہر جگہ اس کو مقد م کر رہا تھا اور بولنے کے دفت بیا ظہار کرتا تھا، ابتدائے کلام آپ کا حق ہو کہ تا کے اور ایک کی تھی تھا ہو ہو کی کہ مول کی اور ایک صلح اور بیا کہ آپ سن میں ہم سے بڑے بھی ہیں یعرو بن عاص اس کو ہر جگہ صدر مجلس بنا کر بٹھا تا اور جب تک ابوموسیٰ کھا نے کی طرف ہاتھ نہ بڑھا تا تھا، کھا نا شروع نہیں کرتا تھا، اور ہر دفت اس کو "یا صاحب رسول خدا سان شاہی کھا نے کی طرف

----

۔ آلا شرح نیچ البلاغدابن الی الحدید، جلد سا، صفحات ۲۰۶ تا ۲۵۶ سے اقتباس اور خلاصہ۔ آلا سورہ شور کی، آینہ ۳۸ 🗓 سورهٔ آل عمران، آیة ۱۵۹

حيقتيبوال خطبه

ومنخطبةلهعليهالسّلام

في تخويف اهل نهروان

حضرت امام علی ملیلاہ نے بیذ طبہ نہروان کے خوارج کی تنہیںہ کے سلسلے میں بیان فرمایا ہے، (تا کہ وہ بیدار ہوجا تمیں اور جن کے سامنے اپنی گردنیں جھکا دیں )

ڣؘٲڹؘٳڹؽڒۢڶػؙؙؙؙؙؗؗۮٳؘڽؗؾؙڟڹؚڂۅٛٵڞۯڂۑڹؚٲؿ۫ڹؘٳ؞ؚۣۿڹؘٵٵڹؖۿٙڔؚۅٙڹؚٳٞۿۻٙٵڝؚۿڹؘٵڶۼٵؿؚڟؚؚؚۜۼڸۼٙؽڔؚؠٙؾۣۜڹڐٟڡ۪ٞڹ ۯؾؚڴؙۿۅؘڵڛؙڶڟٳڹۣڡؙۑؚؽڹۣڡؘػڴۿۊٮؗڟۊؘۜۜۜۘڂٮٞۑؚڴؙۿٵڵٮؖٵۯۅٙٵڂؾڹٙڶڴؙۿٵؗؽؚۿۏٙٵۯۅۊٙڡٞڶػؙڹؗؾؙڹٞڴۿ ۼڹۿڹؚڮڵؙڮؙڴۅڡٙڐڣٲڹؽؾؙۿ عؘڮٙٳڹٵڷؠؙڹٵۑڹۣؾٮؘڂؾۧؾڝڗڣؙؾؙڗٲۑۣٳڶٙۑۿۊٵڴۿۅٙٲڹؾؙڎ؞ڡٙ؆ؿؿڗؙٳڿڟٞٵۦ ٵڷۿٳڝڛ۫ڣٙۿٵٵڵٲڂڵٳڡڔۅؘڶۿۯٙؾؚڵٲڹؘٵڵڴۿڹٛۼڔٲۅؘڵٳٲڗۮؾؙڶڴۿۏ؇ڗۨٳ

" ہمتم کو خبر دار کررہے ہیں کہ پروردگار کی طرف ہے کوئی واضح دلیل نہ ہونے اور مدرک سے خالی ہونے کے ساتھ تم لوگوں نے اپنے اجسادِ بے جان کواس نہر کے کنارے اور اس پستی میں پھینکا ہے، ونیا (اور دنیا پر سیّ) نے تم کواس بدینی میں ڈال دیا ہے اور تمھارے باطل افکارنے تم کواس خطرنا ک جال میں گرفتار کر دیا ہے۔ میں نے تہ ہیں شختی سے اس حکمیت کو قبول کرنے سے روکا تھا، مگر تم نے شدت کے ساتھ میر کی مخالفت کی ، یہاں تک

سند خطبه بکمل خطبه یااس خطبهکا کچه حصه به صورت مسند یا به صورت مرسل مندرجه ذیل مورخین اور محدثین کی طرف نقل شده ہے: (الف) ابن ابی الحدید کے بقول (ج۲ص ۲۸۳) ابن حبیب بغدادی (متوفی ۲۵۴ حق) نے اس کوفل کیا ہے۔ (ب) ابن قتیبه دینوری (متوفی ۲۸۴) الامامة والسیاسة ،ج۱،ص ۲۷۱\_ (ج) بلاذ رک (متوفا۲۸۹ حق) انساب الاشراف، ج۲،ص ۸۱ سر ( د) طبر کی (متوفی ۱۳حق) تاریخ الرسل والملوک ،ج۲،ص ۸۸۸ ۳۳ کہ میں مجبور ہوگیا کہ قبول کروں اورتمہارے حسب منشاع کمل کروں۔ بیسب اس لیے ہوا کہتم ایک نادان گروہ اورکوتاہ فکر ہو۔ خداوند عالم تم کوخواروذ لیل کرے! میں نے کوئی غلط کا منہیں کیا اور ہم نہیں چاہتے تھے کہ تمہیں کوئی نقصان ہو۔( سی تم لوگ بتھے کہ مجھے تنگی میں قراردے دیا اورتم نے مجھے حکمیت کوقبول کرنے پر مجبور کیا )۔"

خطبه،ایک نگاه میں

سب کے علم میں ہے کہ امام علی ملین ان نے بید خطبہ خوارج کے ساتھ جنگ والے دن نہر وان کے پاس ارشاد فرمایا، س جنگ سال 2 ساہ جری میں واقع ہوئی، اس خطب میں حضرت امام علی ملین نے تین نکات پر بہت زور دیا۔ اوّل بیر کہ خیال رکھا جائے کہ بغیر کسی دلیل شرعی کے جو خدا کی خدمت میں قبول ہوجائے، اس میدان میں وار دنہ ہوں کہ اس صورت میں ان کی جان بر باد ہوجائے۔ دوّم بیر کہ ان کو ہم یا دولاتے ہیں کہتم لوگوں نے مسئلہ حکمیت کو بہانہ بنایا ہے، حالانکہ ہم ابتدا سے اس کے خالف میں۔

سقوم بیرکتم مجھ سے جنگ کرنے اٹھ کھٹرے ہون حالانکہ میں نے کوئی غلط کام انجام نہیں دیا ہے، اگر غلطی تھی تو تہہاری اور دوسرے لوگوں کی تھی، کیکن تم کم عقل افراداصلی عاملوں کو چھوڑ کر ہمارے بیچھے پڑ گئے ہواور اس طرح حضرت امام علیؓ نے ان پراتمام حجت فرمایا۔

شرح وتفسير

نہر وان کے خوارج پر اتمام حجت جس طرح او پر اشارہ کیا گیا، یہ خطبہ جنگ نہر وان شروع ہونے سے پہلے امیر المونین حضرت علی ملیس کی طرف سے ارشاد ہوا ہے اور یہ جانتے ہیں کہ جنگ نہر وان داستانِ حکمیت کے نتائج میں سے ایک ہے۔ نادان اور عقل کے اند ھے حکمین کے ناخوشگوار نتیج کا مشاہدہ کر چکے تھے اور انہوں نے امام سے بغاوت کی اور آپ کو حکمیت اور اس کے نتیج کا ذیمے دار طہر ایا۔ جبکہ امام خود اصل مسلم حکمیت کے خالف تھے اور اس خص کے بھی جس کو بعنوان حکم انتخاب کیا۔ یہ خطبہ حقیقت میں ایک اتمام حجت ہے ان لوگوں نے لیے جو گزشتہ ما جرے سے آگاہی نہیں رکھتے تھے یا آگاہی رکھتے تھ لیکن عملاً جیسے

«نَحْنُ أَهُلُ بَيُتِ النَّبُوَّةِ وَ مَوضِعُ الرِّسَالَةِ وَ هُخُتَلَفُ الْمَلَائِكَةِ وَ عُنْصُرُ الرَّحْمَةِ وَ مَعْلَنُ الْعِلْحِ وَالْحِكْمَةِ.نَحْنُ أُفُقُ الْحِجَازِ بِنَا يَلْحَقُ الْبَطِيْ وَإِلَيْنَا يَرِجِحُ التَّائِبُ» [1]

" ہم خاندانِ نبدّت، جائے گاہ رسالت اور ملائکہ گی آمدورفت کے کُل اور عنصرِ رحمت اور دانش وحکمت کے معدن ہیں، ہم افقِ تابنا ک حجاز ہیں، اور کُند روہم سے ہی ملحق ہوتے ہیں اورست روہم سے ملحق ہوجاتے ہیں اور جلدی تو بہ کرنے والے ہماری طرف پلٹ آتے ہیں۔

یہ درحقیقت اشارہ ہےاس افراط وتفریط کی طرف جونا دان گروہ مسّلہ حکمیت میں رکھتے تھے، حضرت ؓ اس کے بعد ان کومخاطب کر کے فرماتے ہیں:

؞ڣؘٲٞڬاۮؘڹؚؽڒٛڷػؙؗؗؗؗٞؗؗٞؗٙۮٲؙڽؙؾؙڞؚؚڂۅ۫ٵڞڗؚؚۛۨ؏ؗ<sup>ؚ؆</sup>ٳ۪ٲٛؿ۫ڹؘٵءؚۿڶؘٵڶڹؖؖۿڕؚۥۊؠٳٛؖۿڞؘٳڡ<sup>ؚؚ</sup>۩ۿڶؘٵڶۼؘٳؽؚڟ<sup>؆</sup>ؚڟٙڶۼؘؽڔ ؠٙۑؚۨڹٙڐٟڡؚٞڹؙۯؾؚػؙؗۿۥۅٙڵڛؙڵڟٳڹۣڡؙۑؚؽڹۣڡؘۼػؙۿ

" میں تنہیں خبر دارکرتا ہوں کہ خداوند عالم کی بارگاہ میں قبول ہو سکنے دالی کسی داضح دلیل ادرکسی مضبوط ثبوت کے بغیر تم اپنے بے جان اجسام کونہر کے کنار بے اس گڑ ھے میں ڈال رہے ہواور کھڈ بے میں بچینک دیا ہے۔"

امام محقیقت میں اپنے ان بیانات میں صریحاً جنگ نہروان کے اختتام کی پیش گوئی فرمار ہے ہیں اور ان کوخبردے رہے ہیں کہ ایسی جگہ پرتم سب لوگ خاک پر پڑے ہوئے ہو گے،لیکن اہم مشکل میہ ہے کہ تمہارے نامہ اعمال بروز قیامت باکل سیاہ د تاریک ہوں گے، اس لیے کہ اس جنگ کا کوئی سبب نہیں ہے۔سوائے تنگ نظری اور خود غرضی تے تم کوئی قابل قبول ثبوت نہیں رکھتے ہواس طرح سے تمہاری دنیا بھی برباد ہے اور تمہاری آخرت بھی۔

<sup>[1]</sup> اشرح نیخی البلاغہ، ابن الحدید، جلد ۲، صفحہ ۲۸۳۔ <sup>[1]</sup> «صوعی» بحق ہے «صویع» کی اور مادّہ «صوع» سے" زمین پرکوئی چیز بچینکنے" کے معنی میں ہے، اور صریع، جنازہ یا کوئی مراہوا جوزمین پر پڑا ہوا ہو، کے معنی میں ہے اور اس شخص کو بھی جو کستی لڑتے ہوئے زمین پر گر پڑے، اس کو بھی صریعے کہا جاتا ہے، اس لیے صرع کی بیار کی کا زمین پر گرجا تا ہے۔ <sup>[1]</sup> «اهضا کر» جمع ہے «هضره » کی، «وسط درّہ" کے معنی میں ہے اور در اصل" توڑنے ، زور سے دبانے اور کو شنے کے معنی میں ہے۔ <sup>[1]</sup> «ما خط کہ معنی میں ہے اور در اصل " توڑنے ، زور سے دبانے اور کو شنے کہا جاتا ہے، اس کی عمر میں کی بیار کی کا یہ ما مرکعا گیا کیونکہ انسان غش کھا کر <sup>[1]</sup> «اهضا کہ» جمع ہے «هضره » کی، «وسط درّہ" کے معنیٰ میں ہے اور در اصل" توڑنے ، زور سے دبانے اور کو شنے کے معنی میں ہے۔ <sup>[1]</sup> «خائط» پست زمین" کے معنیٰ میں ہے اور در اصل " توڑنے ، زور سے دبانے اور کو شنے کے معنیٰ میں ہے۔ حاج سے خائط سے درمین سے معنی میں ہے اور در اصل " خوط » لیعنی " کھودنا " سے لیا گیا ہے اور اسی وجہ سے بیابان کے مسافر افر اور گرفتی زمانوں میں رفع حضرت اس کے بعداضافہ فرماتے ہیں: «قَلْ طَوَّ حَتْ <sup>[1]</sup> بِکْمُر السَّارُ وَ احْتَ بَلَکْمُر<sup>[2]</sup> الْبِقْ لَارُ» « دنیا اور دنیا پر سی نے تہمیں اس بدینی میں پھینکا ہے اور تمہاری غلط فکروں نے تہمیں اس خطرنا ک جال میں گرفتار کیا ہے۔"

" دار" کالفظ یہاں دارِد نیایا دوسری تعبیر میں دنیا پرستی کی طرف اشارہ ہے۔اور «احتبل» از «حبل» کے مادّ بے سے" جال" کے معنی میں ہے اور" مقدار" سے مقصود بعض شارحینِ نبخ البلاغہ کے بقول وہی غلط افکار اور مختلف حوادث کی بیہودہ تحلیلیں ہیں اور بعض دیگران کے بقول مقدار سے مراد، مقدّراتِ الہٰی ہیں کہ جو انسانوں کی لیافت کے مطابق خداوند جل شانہ کی طرف سے معین ہوتے ہیں۔

جب ہم اس تاریخی ماجر بے کاغور سے مطالعہ کریں ، توامامؓ کے فرامین کے آثار مکمل طور پراس گروہ کی زندگی میں نمایاں اور داضح نظر آئیں گے۔ وہ ضدی ،متعصّب ، کم فکر ، دنیا پرست اور متلوّن مزاج گروہ تھے۔ اس کے بعد امامؓ حکمیت کی داستان کی وضاحت کرتے ہیں اور باصراحت فرماتے ہیں : ہیہ یہ یہ

وَ قَلْ كُنْتُ نَهَيْتُكُمُ عَنْ هَذِهِ الْحُكُومَةِ فَأَبَيْتُمُ عَلَى إِبَاءَ الْمُخالِفِينَ الْمُنابِزِينَ، حَتَّى حَرَفُتُرَأْبِإِلْى هَوَا كُمْ.»

« میں نے تمہیں اس حکمیت سے روکا کمیکن تم نے شخق سے اس کی مخالفت کی اور میر ے حکم وفر مان کونظر انداز کر دیا ، یہاں تک میں نے مجبوراً اسے قبول کیا اور تمہاری مرضی کے مطابق خاموش رہا۔"

حقیقت میں وہ چیزجس کاتم مجھ پراعتر اض کرتے ہواس کی بنیا دڈالنے والے خودتم لوگ تصاور میرے او پراس کو مسلط کیا اور یہاں تک کہ مجھ قبل کرنے کی دھمکی دی۔ اب جب حکمیت کے بعد آثارتم نے دیکھ لیے، ابتم لوگ چاہتے ہو کہ اپنا گناہ کسی دوسرے کی گردن میں ڈال دو۔ اس کے بعد حضرت فنر ماتے ہیں: «وَ أَنْ قَشْهُرْ مَعَاشِرُ أَخِضَّاءُ الْهَاچِ ﷺ سُفَقَاءُ الْاُحْلاَحِي

<sup>[1]</sup> "طوحت»، "طوح» کے مادؓ بے سے "سقوط وہلاکت ؓ کے محنی میں ہے اور جب باب تفعیل میں آجائے (جس طرح بالائی خطبہ میں)" او پر والے مقام سے نیچ زور سے پیچنکن ؓ کے معنی میں آتا ہے کہ وہ معرض ہلاکت میں آجاتا ہے۔ <sup>[1]</sup> «احتبل» «حبل» کے مادؓ ہے" رسؓ کے معنی میں لیا گیا ہے اور «حبالہ » جال کے معنی میں اور ؓ احتبال "کسی کوجال میں پھنسانے کے معنی میں ہے۔ <sup>[1]</sup> «احتبل» «حبل» کے مادؓ ہے" رسؓ کے معنی میں لیا گیا ہے اور «حبالہ » جال کے معنی میں اور ؓ احتبال "کسی کوجال میں پھنسانے کے معنی میں ہے۔ <sup>[1]</sup> «احتبل» «حبل» کے مادؓ ہے" رسؓ کے معنی میں لیا گیا ہے اور «حبالہ » جال کے معنی میں اور ؓ احتبال "کسی کوجال میں پھنسانے کے معنی میں ہے۔ <sup>[1]</sup> «ھام » «ھامه» کی جمع ہے، سرانسان یا سب موجودات نہ کی روح کے معنی میں ہے اور اس پر توجب کرتے ہوئے کہ «اخطا» حضیف کی جمع ہے ، تعبیر 201

" (بیسب اس وجه سے ہوا کہ) تم لوگ سرکش اور کوتاہ فکر گروہ ہو۔" ممکن ہے کہ بیہ جملے نہروانیوں کی نادانی و بیوقوفی پر تاکید ہوں اور ممکن ہے پہلا جملہ جیسا کہ بعض شار صین نیچ البلاغہ نے کہا ہے کہ ان کی نادانی کی طرف اشارہ ہو کہ جو معمولی سی بات پر اپنی سوچ اور راستہ تبدیل کر لیتے ہیں، ایک دن میں حکمیت کے شدید جمایتی تھے، تو دوسرے دن اس کے سخت دشمن ۔ دوسرا جملہ ان کی کم فکر کی طرف اشارہ ہے؟ اس لیے کہ دشمن کی سازشیں یکے بعد دیگر بے ظاہر ہور ہی تھیں اور ان کے قرائن تمام ہوشمندوں کے لیے آ شکار دواضح تھے، بیان کو نہ در کی میں آ گئے اور اس میں آ گئے اور ایس راستے پر چل نظے جوان کی بریختی اور جہانِ اسلام کی مصیبت کا سبب بن گیا۔

حضرتؓ اپنے ان بیانات کے آخر میں ایک مرتبہ پھر اس حقیقت پر تا کید فرماتے ہیں کہ یہ بلا ئیں جوتمہارے او پر نازل ہوئی ہیں تمہاری اپنی غلطیوں کی وجہ سے ہیں اور میر ااس میں کوئی دخل نہیں جس کی وجہ سےتم لوگ ہم سے جنگ کے لیے تیار ہو گئے ہواور ہمارے او پراپنی تلواریں تان لی ہیں اور اس میدان کے راہی بن گئے ہو۔

اما م م فرماتے ہیں: «وَلَحْد آتِ لَا أَبَالَكُحْد ! بُحَبَّرًا <sup>[1]</sup> وَ لَا أَرَدْتُ لَكُحْ خُدًا » «خداوند تمہیں ذلیل وخوار کرے، میں نے کوئی غلط کا م نہیں کیا اور میں تمہیں کوئی نقصان پہچانا نہیں چا ہتا تھا۔" جملہ «لَا آبَالَكُحْد » تمہارا کوئی باپ نہ ہو \*مکن ہے کہ ایک دشنام کے مثل ہو کہ اس کا مفہوم اردوز بان میں " اے بد نسل " ہو گا اور یہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ تمام لوگ ایسے افراد ہوں جن کی خاندا نی تر بیت نہ تو حرط یقے سے اسلامی ہو کی نسل " ہو گا اور یہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ تمام لوگ ایسے افراد ہوں جن کی خاندا نی تر بیت نہ تو حرط یقے سے اسلامی ہو کی ہے نہ انسانی ۔ اس دلیل کی وجہ سے غلط کا م انجام دے رہے ہو، بعد میں جب ان کے بدآ ثار در کیھتے ہوتو دوسر کی طرف منسوب کرتے ہوا در یہ بھی ممکن ہے کہ بیا کہ قسم کی بدؤ عا اور لعنت ہو لیے نی خداوند تمہارے آباء کو اٹھا لے " ۔ جو حقیقت میں خوار دو لیل ہونے کی طرف ایک کنا ہیہ ہے۔ اس لیے کہ والد سے حروم ہوجانا خصوصاً چھوٹی عمر اور آغاز جوانی میں، سب خواری دولات ہوتا ہے۔

جی ہاں ،جس طرح ہم نے او پر ذکر کیا کہ امامؓ شروع سے اصل مسلہ حکمیت کے مخالف تصے اور اس وقت جنگ جاری رکھنے کا حکم صادر فرمایا ، جب جنگ حساس اور کا میابی کے قریب مراحل میں داخل ہوچکی تھی لیکن ان نا دانوں نے حضرت اما ملی ملیلہ کوتل کی دھمکی دی اور جنگ سے ہاتھ اٹھانے پر مجبور کیا اور بعد کے مرحلے میں امامؓ کو حکمیت قبول کرنے پر

<sup>🗓 «</sup>بجو » اہم کام یا خراب اور در دناک حادثہ کے معنی میں آیا ہے۔

مجبور ہونا پڑا، امام بیش شخص کو تکم بنانے کی رائے دےرہے تھے، اگر اس پر بھی عمل ہوتا تو ابوموٹی اشعر کی احمق کی رسوائی والا ماجرار دنمانہ ہوتا۔ اس بنیاد پر ہر مرحلے میں امامؓ نے اپنے وظیفے کو ان کی کا میابی اور سر بلندی کے لیے انجام دیا اور انہوں نے ہر مرحلے میں آپؓ کی مخالفت کی۔

جب حکمیت کے دردناک نتائج آ شکار ہوئے تو بیجائے اس کے کہ خود کو ملامت کرتے اور امام کی خدمت میں آ کر عرضِ توبہ کرتے، اپنے گناہ کو گردنِ امام میں ڈالتے ہوئے گستا خانہ انداز میں کہا" تم نے قبول کیوں کیا؟" اور اس کے بعد آتش جنگ نہروان کو ہر پا کیا!اور بیہ ہے افراد نا دان کا طریقہ اور کم عقل، بے وقو فوں کا طریقہ کار۔

## نكتهر

خوارج کی عجرت انگیز داستان جس طرح پہلی جلد میں، خطبہ شقنقتیہ کی شرح میں ہم نے کہا کہ خوار نی ایک متعصب صدی نا دان ٹو لہ تھا، جو جنگ صفین اور داستان حکمیت سے آشکار ہوا۔ انہوں نے شروع میں مسلح حکمیت (عمروعاص اور ایوموی اشعری) کو قبول کیا اور خود امام کو اس کے قبول کرنے پر مجبور کیا اور جتنا بھی امام نے زور دے کر فرمایا کہ یہ سب چیزیں ایک فریب، دھوکا ہیں اور ڈمن پر کا میا بی اور شامیوں اور پر وان امیر شام کے فتنے کی آگ بچھانے میں چند قد م کا فاصلہ ہے (لہذا جنگ جاری رکھیں) لیکن انہوں نے کان نہ دھر ک اور جب بعد میں نتیجہ حکمیت کو دیکھا، اپنے کام پر پشیمان ہوئے اور اپنی احمد اس کی خاطر تو ہو کی لیکن انہوں نے کان نہ دھر ک تک کہ کہنے لگے: حکمیت کا قبول کرنا کفر تھا کہ وفتط خدا کا ہے۔ ہم نے کفر سے تو ہو کہ لیکن ان قدر تفریو میں چل طالب طبیا تا میں قرما یا: حکمیت کو ڈیکھا، این کا میں خین میں ہوئے اور اپنی اصلاح کی خاطر تو ہو کی لیکن انہوں نے کان نہ دھر ک اور جب بعد میں نتیجہ حکمیت کا قبول کرنا کفر تھا کیو تکھ مفتط خدا کا ہے۔ ہم نے کفر سے تو ہو کہ لیکن ان قدر تفریو میں چل

الفَابَعَثُوا حَكَمًامِنُ أَهْلِهِ وَحَكَمًامِنُ أَهْلِهَا: سور لأنساء، آيت ٣٥التخكُمُ بِه ذَوَا عَنْلِ مِنْكُمُ: سورهُ ما مده، آيد ٩٥-

« یَحْکُمُ بِهِ فَوَاعَلُلِ مِنْکُمُ <sup>ی</sup> الیکن حکمیت کی وہ شکل جس پرتم نے عمل کیاوہ سرتا پافقط ایک خلطی تھی۔ بہر حال اس نادان اور فراموش کارگروہ نے جس میں بظاہر ایسے افراد موجود تھے، جو بہت عبادت گزار اور شرع واجبات اور مستحبات کے خوگر دیکھے جانے تھے، اور جنہوں نے اسلام کے ظاہری طور طریقوں پرعمل کیا، مگر روح کوچھوڑ دیا تھا، اور حفزت امیر المونیین علی ملیک (روحی لیہ الف اء) کے مقابلے میں کوفے کے نزدیک ایک علاقہ بنام حروراء اور نہروان کی صف آرائی کی ۔ امامؓ بہت حوصلے اور برد باری کے ساتھ ان کے روبر وہو کے اور انہیں ناصحانہ انداز میں انمام جست کیا۔

امامؓ کے نصائح کامیاب اور موثر ثابت ہوئے اوران میں سے اکثریت نے توبہ کی اور خوارج کے لشکر سے الگ ہو گئے اور تقریبا چار ہزارا فراد تخق سے اپنی احتقا نہ بات پر قائم رہے اور ایک محد ودلڑائی میں لشکر امامؓ کے ساتھ چندا فراد کے سواسب کے اجسادا سی نہر کے قریب زمین پر گر پڑے بالکل اسی طرح جس طرح امامؓ نے پہلے صراحت کے ساتھ پیش بینی کی تقلی۔

خوارج کی زندگی میں عجیب تضادادرعبرت انگیرنکات دیکھنے میں آتے ہیں جوان کی مانند بہت کم گروہوں میں دیکھے گئے ہیں:

ا محبداللہ ابن خباب ؓ جو خباب ابن آرت ؓ ،معروف صحابی پنج بڑ کے فرزند تھے،قر آن کانسخدا پنی گردن میں حماکل کیے ہوئے اپنی حاملہ زوجہ کے ہمراہ اپنے مرکب پر سوارخوارج کے مرکز کے قریب سے گز رے ،خوارج نے ان کا راستہ روک لیا اور کہا:

" یہ پی قرآن جو تیری گردن میں ہے، ہمیں تیر نے قُلْ کا حکم دیتا ہے۔" عبداللّٰہ ؓ نے کہا: " جس چیز کو قرآن نے زندہ کیا ہے، اس کو زندگی دیں اور جس کو قرآن نے ختم کیا ہے اس کو ختم کریں۔" خوارج نے ان کی حکیمانہ گفتار پر کوئی تو جہنہ دی۔ اسی وفت خوارج میں سے ایک شخص نے تھجور کا ایک داندا ٹھایا جو محجور کے درخت سے زمین پر گرا تھا اور اس کو اپنے منہ میں رکھا، تو اس پر اس کے دوستوں نے چلا کر کہا: " کیوں دوسروں کے مال میں تجاوز کیا اور مال غصب کھایا؟"

🗓 سوره ما ئده، آیت ۹۵ ـ

للتحرامام ف جملد کیا، اور ان کونیت و نایود کردیا قیس این سعد این عبادہ کہتے ہیں: جب امام خوار خ کے مقابل میں ان کے روبر وہو نے، فرمایا: " اس شخص کوجس نے عبد اللہ این خباب ی کوتل کیا ہے سما منے لایا جائے، تا کہ اس کا قصاص ہو۔" ان بے دقو فوں نے برشرمی سے کہا: " ہم سب اس کے قاتل ہیں۔" امام نے فرمایا: " خداجلن شاند کی ذات کی قسم ! بیاعتر اف جوانہوں نے کیا ہے، اگر سب اہل دنیا ایک شخص تے قتل پر ایسا اعتر اف امام بے فرمایا: " خداجلن شاند کی ذات کی قسم ! بیاعتر اف جوانہوں نے کیا ہے، اگر سب اہل دنیا ایک شخص تے قتل پر ایسا اعتر اف سریں، دور سب سز اے کوائق ہیں۔" ست جب خواری لفکر امام پر حملہ آ ورہو ہے، امام نے اپنے دوستوں سے فرمایا: " ان پر حملہ کرو! قسم بخدا! تم میں سے دس افراد نہ مار ہے جاؤتگ اور ان میں سے دس افراد سرا مت نہ جی ہے۔ گوتا ہے ۔ پوسکے۔

<sup>مہم</sup>۔ حقیقت سے ہے کہ داستانِ خوارج نے ، امام ؓ کی پاک دملکوتی روح پر بہت بڑا اثر حصور ؓ ااور اسلامی مملکت کی فضا کو مجمی شدید آلود ہ کیا، امامؓ نے بار ہا نہؓ البلاغہ کے خطبات میں اس حوالے سے بات کی ہے اور منطقی پیرائے میں گویا ہوئ ہیں اور بذات خود حکمت آمیز گفتگو سے ان کے انحرافی خطوط کو واضح اور روشن کیا ہے کہ کہیں دوسر بے لوگ اسی زمانے کے یا دوسر بے زمانوں کے ایسے نظکرات میں گرفتار نہ ہوجا سی بے کہ ایسے طرز تظکر کے، جو جہل وخود سری سے ملا ہوا ہو، کے طرفدار ہر عصر اور ہرزمانے میں پائے جاتے ہیں، اگر چہکم ہی کیوں نہ ہوں۔

من جملہ ان خطبات میں سے کہ جن میں امامؓ نے خوارج کے بارے میں گفتگوفر مائی ہے، یہ بین : ۲،۵،۰۴، ،۱۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۱۸، نامۂ ۷۷، ۸۷ کہ بتو فیق خدائے جل عزّہ، ذیل میں ان کے بارے میں مناسب بحث آئے گی۔ ۱۳ بات کواس نکتے کے ذکر کے ساتھ ختم کرتے ہیں کہ راہِ خوارج ، جس طرح کہ اشارہ ہوا، ایسی راہ ہے کہ جوایک طرزِ عمل کی صورت پوری تاریخ میں دکھائی دیتی ہے اور یہ فقط امیر المونین ؓ نے زمانے سے خصوص نہیں ہے۔ وہ ایسا گروہ ہیں جودین و مذہب کے متعلق چند ظاہری بے وقعت چیز وں کے پچھ ہیں جانتے اور اپنے ظاہری اعمال پر مغرور اور حوادث اجتماع

🗓 شرح نبج البلاغدابن ابی الحدید، ج۲ص، ۲۷۱ تا ۲۸۲

سيتيسوان خطبه

ومن كلام لەعلىمالسلام<sup>[1]</sup> يَجْرِى هَجْرَى الْخُطْبَةِ وَفِيْهِ يَنْ كُرُ فَضَائِلَهُ (علىمالسلام) قَالَهُ بَعْدَوَقُعَةِ النَّهُرَوَانِ جوبىنزلىرخطېر چاوراس ميں نہروان كوافتح كەبىدا پَّن نونى كُلاوركار ناموں كاتذ كرەكيا ہے۔

خطبہ، ایک نگاہ میں

جس طرح کہ ابن ابی الحدید کے کلام میں بھی آیا ہے، یہ خطبہ چند مختلف حصوں پر شتمل ہے جس کے ہر مطلب پر غور وخوض کی ضرورت ہے۔

پہلے ھے میں، امامؓ اپنی ان خدمات کی طرف اشارہ فرماتے ہیں جوانہوں نے اسلام کے ابتدائی دنوں میں آغازِ دعوتِ پیغیر سلیٹنا ایٹم میں انجام دیں، فرماتے ہیں کہ میں ان طوفانوں اور تندو تیز ہوا وَں کے مقابلے میں جو دشمن کی طرف سے چلائی گئی تقییں ایک پہاڑ کی طرح محکم کھڑار ہااور نقطۂ ضعف سی بھی طور میر ے دامنِ زندگی میں وجو دنہیں رکھتا۔ دوسرے حصے میں اس مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ میں مسلسل طاقتو رظالموں کے مقابلے میں اور مظلوم

<sup>[1]</sup> «مصادر نیخ البلاغہ میں "ابن ابی الحدید یک کے کلام سے شرح نیخ البلاغدمیں، یہی استفادہ ہوتا ہے کہ اس نے اس خطبے کودیگر منابع میں ، مبسوط تر صورت میں پایا ہے، کیونکہ دہ کہتا ہے: بید خطبہ چار حصول پر مشتل ہے جو ایک دوسر ے سے زیادہ ربط نہیں رکھتے اور سیدرضیؓ نے ہر حصے کوالگ کیا اور بیا میر المونین علیہ السلام کے کلام سے جو ایک طولانی خطبہ ہے جبے واقعہ نہروان کے بعدار شاد فرمایا ہے، لیا ہے۔ "اس کے بعد مرحوم صدوق آمالی میں نقل کرتے ہیں کہ شہادت امیر المونین علیہ اسلام کے بعدایک بوڑ ھا شخص کر ہے کرتے ہوئے آیا اور حضرت کے گھر کے سامنے گھڑ کے ہوکرالگ کیا اور بیا میں لیں کہ د خطبہ کے مضامین سے مناسبت رکھتی ہیں۔ یہاں اس فرق کے ساتھ کہ حضرت علی علیہ اسلام ضمیروں کو تنظم کی صورت میں اس خطب میں اور اس کہ دوستان بیصور سے ضمیر مخاطب ان جملوں کو تکر ارکیا، اس سے میہ بات واضح ہوتی ہے کہ میڈ خطبہ ندان کی میں اس خطب میں اس کہ س ضعيفوں ڪساتھ گھڑار ہاہوں تا کہ ان کاخق لےلوں۔ تيسرا حصہ آئندہ رونماہونے والےحوادث ووا قعات کی روک تھام کے عنوان سے ہے جو پیغیبر اکرم سلامیں پر سے نقل کیا گیا ہے۔ آپٹر ماتے ہیں: " پیغیبر اکرم سلامیں ہم کی نسبت کوئی ناروابات میں کیسے کہ سکتا ہوں ، حالاں کہ میں وہ پہلاشخص تھا جس نے اُن کی تصدیق کی۔" خطبے کے آخری جصے میں خلفاء سے بیعت کے عذرکو یوں بیان کرتے ہیں کہ میں حکم پیغیبر سلامیں پر مجبورتھا کہ اپنے

## پہلاحصہ



طوفانوں کے مقابلے میں اپنی جگہ قائم رہنا اگرچن البلاغہ کے بعض شارعین نے اس خطب کے ابتدائی جملوں کو خلیفہ ثالث کے زمانے کے حواد ثات کو سمجھا ہے کہ امامؓ نے بار ہااس کو اس کے غلط کا موں سے منع کیا، حالاں کہ دوسر بے خاموش بیٹھے ہوئے تھے الیکن امامؓ کے بات کرنے

کا نداز بتا تاہے کہ یہ بات پنجبر سائٹا ہیں کے زمانے بالخصوص آغاز اسلام سے تعلق رکھتی ہے۔فرماتے ہیں : ؞ڣؘقُمۡتُ بِٱلۡاَمۡر حِيۡنَ فَشِلُوا وَتَطَلَّعۡتُ <sup>[1]</sup> حِيۡنَ تَقَبَّعُوْا<sup>[1]</sup> وَنَطَقُتُ حِيۡنَ تَعۡتَعُوا .<sup>٣</sup> " اُس وقت جب دوسر سے مستی میں پڑ ہے ہوئے تھے، میں نے ( اسلام کے دفاع کے لیے ) قیام کیا اور جب سب نے خود کو پوشیدہ رکھا تھا میں آشکار میدان میں آیااور اس دن جب دوسروں نے لب سی لیے تھے، میں نے بات کی۔" «وَمَضَيْتُ بِنُور اللهِ حِيْنَ وَقَفُوْا. وَكُنْتُ أَخْفَضَهُمُ صَوْتًا وَ أَعْلَاهُمُ فَوْتًا " " (اوراس دفت جب سب نے ڈرکے حکومت کواختیار کیا تھا) میں نو رِالہٰی کے ساتھ راہتے پر چل پڑا (لیکن میں فر ما د نه کرتا تھااور نہ کوئی جنجال راہ میں ڈالا ) میری صداسب سے آ ہستہ ترتھی ایکن میں سب سے پیش پیش تھا۔" اس کے بعد فرماتے ہیں: «فَطِرْتُ بِعِنَانِهَا وَاسْتَبْ لَدُتُ بِرِهَانِهَا» ه " میں اس دفت مرکب پیروی پرسوار ہو گیا، اس کی لگام کو ہاتھوں میں تھامااور پر واز کرنے لگااور مقابلے کے میدان میں دوسروں پرسبقت لے گیا۔" «كَالْجَبِّلَ لا تُحَرّ كُهُ الْقَوَاصِفُ وَلَا تُزِيْلُهُ الْعَوَاصِفُ<sup>3</sup>». 🗓 • تطلّعتُ • • حلع \* کے مادّہ سے ہے کی چیز کی جتمو میں گردن تان کررکھنا کے معنی میں ہے اور دراصل «طلوع» کے مادّ سے لیا گیا ہے " ظہور وآ شکار " کے معنیٰ ہیں۔ 🏼 « تقبَّعوا » « قبع» کے مادّے سے سے" این سرکوداخل کرناکسی چیز میں مثل لباس وکر تہ 'کے معنی میں آیا ہے اور دراصل «قبوع» سے لیا گیا ہے اور یہاں کچھوے کی طرح اپنے سرکوا ندر کر دینااور صحبۂ حوادث سے اپنے آپ کو دورر کھنے کے متنی میں ہے۔ 🏾 "تعتعوا» مادّة ممتع» سے ليا گيا ہے جو تكنت زبان "كمتن ميں ہے اور حركات شديد پر بھى اطلاق ہوتا ہے، اس ليے وہ افراد جولكنت زبان والے ہوتے ہیں وہ زوراور حرکات شدید کرتے ہیں کہانے مافی الضمیر کو بیان کر سکیں۔ 🖾 " فوت "اصل میں" ہاتھ سے سی چیز کا نگل جانا" کے معنی میں ہے، بیلفظ دوچیز ول کے درمیان نفاوت اور دوچیز ول کی ایک دوسرے سے الیی دوری کہ 🛛 ایک دوسری کودرک نہ کرے، اس کے لیے کہاجا تا ہے اور اسی وجہ سے بیافظ ان شخص کے مورد میں جو دوسرے پر سبقت لے جائے یا اس کو پیچھے چھوڑ دے، بولاحا تا ہےاور بالائی جملے میں یہی معنی مراد ہیں۔ <sup>[5]</sup>" د هان"، " د هن" کے مادّہ سے ہے" ایک چیز کودوسری چیز کے قریب رکھنے" کے معنی میں ہے اور اسی وجہ سے قریضے کے لیے ضانت کے طور پر رکھی جانی والی چیز کو <sub>"دھن"</sub> کہتے ہیں اوراس وجہ سے مقابلوں کے انعامات اور دی جانے والی چیز وں کوبھی" رھان" کہا جا تا ہے اور بالائی جملے میں بھی" استبردت بڑھنا سےمرادیمی ہے کہاس مسابقہ الہٰی کاانعام میں نے ننہا حاصل کیا۔ 🖾 «قواصف» و «عواصف» جمع «قاصف» و «عاصف» د دنون " نیز ہوا" کے معنی میں ہیں لیکن پہلاکلمہ کے مفہوم میں اور دوسرے" ہلا دینااور چیز وں کو ا چک جانا" کے منہوم میں آیا ہے۔اس بنا یران تیز ہواؤں کو جود دختوں کی شاخوں کوتو ڑ دیں «قیاصف» کہتے ہیں اوروہ بہت تیز دسریع ہوائمیں جود دختوں کو ا پڼ جگه سےاکھاڑ دیں اورا بنے ساتھ لےاڑیں ان کو «عاصف» کہتے ہیں ۔

«میری آ وازسب سےمؤثر، میرا خبات پہاڑوں جیسا تھا،جنہیں نہ تیز ہوا ئیں ہلا کتی تھیں اور نہ آندھیاں ہٹا سکتی تھیں۔ ؞ؖڶٙۿ؞ؾۘڴؙڹڵؚػڔڣ۬ڰٙڡۿؠؘڒ۠<sup>ؚ</sup><sup>ؚ</sup>ڷۅؘڵٳڶۼٙٳؽؚڸڣڰٙڡۼؙؠٙڒ۠<sup>ؚ۩</sup>؞ " نہکسی کے لئے میر بے کر دار میں طعن وطنز کی تنجائش تھی اور نہ کوئی عیب لگا سکتا تھا۔" اسی فراز کے آغاز میں امامؓ چارنکتوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں :۔ پہلا:اس زمانے میں دوسرے سُت اور کمز وریتھے، میں نے کمر ہمت با ندھ لی اور قیام کیا اوراپنے وظیفے کوانجام ديا\_ دوسرا: اس زمانے میں دوسروں نے ڈرکی وجہ سے اپنا سرکچھوے کی طرح حصاد یا تھا۔ میں نے اپنی گردن تان لی اوردشمن کو ہر جگہز یر نظر رکھا۔ تو جّہر ہے کہ 'نطّلع '' کسی چیز کی جستجو میں گردن کھینچنے کے معنی میں آتا ہے اور ''نقبَّع '' حیچپ جانااور کچھوے کی *طرح سرچ*ھیادینا" کے معنیٰ میں ہے۔ تیسرا: جب دوسروں کی زبانیں گنگ ہو چکی تھیں اورا ہم اسلامیمسائل میں اظہار نظر اوراعلیٰ حقائق کے بیان سے رک گئتھیں، میں نے بولنانثروع کیااور حقائق کو بیان کیا۔ چوتھا: اس وقت دوسرے شک، تر ڈ د ، جیرت اور سرگر دانی کی وجہ سے راہتے سے بھٹک گئے تھے، میں نے نور یروردگار( نورِایمان دیقین یا نورقر آن ودی ) کے سائے میں قدم بڑھا تار ہااور بہت آ گے نگل گیا۔ لیکن ان سب کے ماوجود کوئی دعویٰ نہ کیا اور کوئی شور وشرایہ نہ کیا اور یہ وہ ہی چنز ہے جو « کُنْٹُ أُخْفَضَصُصُ صّدة تيّاً» ميں اس كى طرف اشارہ ہے۔ اس کے بعد منتج کے طور پر فرماتے ہیں۔ان امور کا نتیجہ میذ کلا کہ میں نے عنان حکومت کو ہاتھ میں لے لیا اور اس میں قوت پروازیپدا ہوگئی اورفضائل کی دوڑ میں بازی لے گیا۔ بعد دالے جملے میں گزشتہ مسائل پر تا کید کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میں پہاڑ کی طرح کھڑار ہاادرکوئی حادثہ میرا 🎚 «مصید، » مادّه «هید، » سے دراصل" نچوڑ نااور دیاؤڈالنا" کے معنی میں ہےاورموردعیب جوئی میں جس میں ایک طرف کودیا ؤ کے تحت قرار دیاجا تا ہے اس

لیے استعال کمیا گیا ہے اور اس کلمے سے مرادیھی جملہ بالا میں یکی معنی ہیں یعنی کوئی جگہ عیب جوئی کے لیے مجھ میں نہتھی۔ <sup>[ع]</sup> «مغہد » ماڈہ «غھد » سے ہے۔ سیجھی دراصل" نچوڑ نا یا دبا ؤبڑھانا" کے معنی میں ہے سیہ اصطلاح اس دباؤڈ النے والے مورد میں لائی جاتی ہے کہ کسی تیز نوک والی چیز سے سواری پر اس کی حرکت کو تیز کرنے کے لیے دباؤڈ الا جائے اس مناسبت سے بہت سے موارد میں عیب جوئی کے معنی میں استعال کیا گیا ہے اور «خیساز » شخص عیب جواور غیبت کنندہ" کے معنی میں آیا ہے اور امام کے کلام میں بھی یہی معنی مراد ہیں۔ سامنا کرنے کی قدرت نہ رکھ سکا۔اوران سب کے باوجود پاک زندگی گزاری اور پاک رہااورکوئی شخص مجھ میں عیب تلاش نہ کر سکا۔

جیسا کہ کہا گیا کہ ممکن ہےان جملوں کا آغاز ظہور اسلام کی طرف اشارہ ہو، اس لیے کہ ہم جانتے ہیں وہ پہلا شخص جو مردوں میں سب سے پہلے ایمان لایا، وہ حضرت علی مایشا شخصا وران ایّا م میں اسلام اور پیغیبر سلّینی یو پر خصا ور مونین کم اور دشمن طاقتور اور حوصلہ مند، وہ شخص جو ہر جگہ اور تمام واقعات میں حاضر تھا اور اپنے تمام وجود کے ساتھ، اسلام وقر آن کا اور پیغیبرا کرم مللینی یہ کہا کہ او دمال مایی سلی سے

یہ سلسلہ چپتار ہا، یوم الدّ ارجواسلام کی تین سالہ مخفیا نہ تبلیخ کے بعداعلانیہ طور پر تبلیخ کے آغاز کا سال تھا، تنہا وہ فرد، جس نے دعوت پیغمبر سلیٹی پر لبیک کہا، وہ حضرت علی ملیٹ تھے۔اورلیلتہ المیبیت میں وہ ہی تھے جنہوں نے اپنی جان کو یقین خطرات میں ڈالا، پیغمبرا کرم سلیٹی پیٹم کا مردانہ وارد فاع کیا۔

جنگ خیبر کی داستان اور دوسروں کا قلع کوفتح کرنے میں کمزور کی دکھانا اور مضبوط ترین دردازے کا علی ملالا کے دست مبارک سے کھلنا اور جنگ احزاب میں حضرت کا عمروا بن عبد وَ دسے مقابلہ، جبکہ تشکر اسلام سے کوئی شخص اس کے مقابلے کے لیے جانے کو تیار نہ تھا، امام علی ملالا کا اُسے بچچاڑ دینا اور ان جیسی اور مثالیں جنہیں تاریخ نہ بھولی ہے اور نہ کبھی بھول پائے گی۔

بیاحتمال بھی موجود ہے کہ قیام بہا مراور باقی چارجملوں سے خلفاء کے دور میں اسلام کا دفاع مراد ہو، کیونکہ مؤرخین اسلام نے لکھا ہے کہ جس وقت کوئی اہم مشکل مسلمانوں کے لیے پیش آتی اس میں جوحلّال مشکلات متصودہ حضرت علی ملیسًا، ی کی ذات تھی ۔مسلمانوں کے دوسر بے خلیفہ ثانی کا مشہور جملہ:

«اَللَّهُمَّة ! لَا تُبْقِبْنِي لِمُعْضِلَةٍ لَيْسَ لَهَا أَبُو الْحَسَنِ»<sup>[1]</sup> " پروردگارا! ابوالحسن على ابن ابى طالب سيلا مسائل كصل كے ليے حاضر نه ہوں مجھے زندہ مت رکھنا۔" يا اس جيسے اور بہت سے جملے، جو شيعہ وتن كتب ميں واضح طور پرفتل ہوئے ہيں، اس دعوے كى زندہ دليل ہيں۔ سي مطلب اس قدر معروف ومشہور ہے كہ بعض ارباب لغت ِعرب نے جملہ «مُشْكِلَةٌ لَيْسَ لَهَا أَبُو الْحَسَنِ» كومشہور ضرب المثل بے طور پرذكركيا ہے۔

🗓 بی حدیث مختلف تعبیرات سے اہل سنت کی بہت سے معروف کتابوں میں نقل ہوئی ہے منابع کی تفصیلی آگا بی کے لیے کتاب الغد یر، جلد ۳، ص ۸۹ کی طرف رجوع کریں۔ یہاں پر تیسرا احتمال بھی موجود ہے کہ تیسر ے خلیفہ کے دستورات کی ناکامی کے بعد خلافت کے سلسلے میں قیام کرنے اوران کے آخری دورخلافت اور قتل کے بعد رونما ہونے والے جان لیوا طوفانوں ، جس نے پوری اسلامی دنیا کوا پن لپیٹ میں لے لیا تھا ممکن ہے حضرت کے ان تمام جملوں کا اشارہ اس طرف ہو۔

جی ہاں! اُس وقت کممل طور پر اسلامی معاشر ے کا شیرازہ بکھر چکا تھااوروہ دیوانے ، منافقین اورز مانہ ُجاہلیت کے باقی ماندہ افراداور عرب کے مشرکیین اس کوشش میں لگے ہوئے تھے کہ کسی طرح پر چم اسلام کو سرنگوں کیا جائے۔

مسلمانوں کی امید کی کرن فقط حضرت علی ملایلا کی ذات تھی، جی ہاں! وہ ہی تھے جنہوں نے اُس دقت قیام کا حکم دیا اور مسلمانوں اور اسلام کومزید بکھر جانے اور تنزلی سے نجات دلائی۔البتہ تنیوں تفسیر وں میں کوئی منافات نہیں ہے اور ممکن ہے وہ سب تفاسیر مذکورہ تفسیر کے مفہوم میں جمع ہوں۔

« کُذْتُ أَخْفَضَهُ حَدُوتَاً» کی تعبیر میں امام کی تواضع سے مرادان کا میا بیوں طرف کی اشارہ ہوجو آپ کو حاصل ہیں فرماتے ہیں: میں کسی بھی حالت میں دکھا واا ور شور شرابہ کرنے والوں میں سے نہیں ہوں اور ہر حال میں ثابت قدم رہا ، کیوں کہ شور شرابہ کرنا کمز وراور نا تواں لوگوں کا کام ہے۔

« وَ أَعْلَا هُمْ وَوْقًا » كاجملہ جودوسروں پر سبقت لے جانے کے معنی میں ہے۔ایمان ، ہجرت ، مبارزہ ، جہاداور سب فضائل اخلاقی میں پیش پیش ہونا بھی اس مطلب پر تا کید ہے ، بالخصوص ابتدامیں " فاء تفریع " کا آنا گزشتہ مطلب کا نتیجہ ہے۔

«فَطِرْتُ بِعِنَانِهَا وَ اسْتَبْلَدُتُ بِرِهَانِهَا» میں کامیابی کی سواری پر سوار ہوکر دوسروں پر سبقت لے گیا۔ اور بیاس لیے تھا کہ میں نے ایک لخلہ بھی اپنے آپ میں سستی کو آنے نہ دیا، بڑے حوادث سے نہ ڈرا،فرصتوں کو ہاتھ سے جانے نہ دیا اور کوئی شور شرابہ بھی نہ کیا۔ امام ملائلہ بعد والے جملے میں اپنے آپ کو کو وضلیم سے تشبیہ دیتے ہیں جو کبھی بھی تیز ہواؤں اور طوفانوں سے اپنی جگہ سے ہیں ہلتا۔

لطف کی بات میہ ہے کہ پہلے فرماتے ہیں" قواصف" یعنی تیز طوفانی ہوائیں ان کوئہیں ہلا سکتیں۔ اس کے بعداضا فہ کرتے ہیں کہ "عواصف ان کو جڑوں سے اکھاڑ نہیں سکتے" قواصف، تو ڑ نے والی تیز ہواؤں کے معنی میں ہے اورعواصف، بہت تیز طوفانی ہواؤں کے معنی میں ہیں، جو چیز وں کو جڑ سے اکھاڑ کراپنے ساتھ لے جاتی ہیں۔ اور بیاس بات کی دلیل ہے کہ بھی حاد شداس حد تک ہے کہ انسان کو اپنی جگہ پرتو ڑ کر رکھ دیتا ہے اور وہ کام کرنے کے قابل نہیں رہتا اور کبھی اس سے بھی شدید تر ہے کہ اس کو درخت کے پتوں کی طرح اپنے ساتھ لے جاتی ہیں دیتا ہے اور کہ جاتی ہیں دیتا ہے اور کہ کھی حد امام فرمات ہیں کہ کوئی بھی ایسا حادثہ میر ے پائے استقلال میں لغزش پید اکرنہ کر سکا ۔ اس خطبے کے آخری جملوں میں ایک اور اہم خلتے کی طرف اشارہ فرماتے ہیں کہ اس سب اجتماعی جدوجہد کے باوجود کوئی شخص بھی مجھ میں کوئی تچھوٹا ساعیب بھی نہیں نکال سکا۔ ہم جانتے ہیں کہ افراد جس وقت اجتماعی معاملات میں قدم رکھتے ہیں اور اہم کا مانجام دیتے ہیں وہ ہر حال میں گوشہ و کنار سے تنقید کا نشانہ بنتے ہیں ۔ مگر کوئی شخص اگر تمام اہم معاملات میں قدم رکھتے ہیں اور اہم کا مانجام دیتے ہیں وہ سکتا ہو، اس کے باوجود اس کا دامن کسی عیب یا تہمت سے داغ دار نہ ہوتو یہ بہت بڑا کا م ہے۔ یہی صورتحال ان لوگوں کی ج

دوسراحصه

النَّلِيلُعِنْسِىعَزِيزٌ حَتَّى آخُذَ الْحَقَّ لَهُ وَ الْقَوِيُّ عِنْسِى ضَعِيفٌ حَتَّى آخُذَ الْحَقَّ مِنْهُ رَضِينَا عَنِ اللهِ قَضَاءَهُ وَسَلَّہُنَا بِلٰهِ آمُرَهُ

" تمہارا ذلیل میری نگاہ میں عزیز ہے، یہاں تک کہ اس کاحق دلوا دوں اور تمہارا عزیز میری نگاہ میں ذلیل ہے ، یہاں تک کہ اس سے حق لےلوں ۔ میں قضائے الہی پر راضی ہوں اور اس کے حکم کے سامنے سرا پاتسلیم ہوں ۔"

شرح ففسير

طاقتو رظالم میر بزد یک ضعیف ہیں چوں کہ اکثر حوادث اور خونی جنگیں امامؓ کے دور حکومت میں رونما ہوئی ہیں، وہ لوگ کئی سال سے سابقہ خلفاء کے ادوار میں ظلم وستم کا شکار ہوئے ۔ بالخصوص تیسر بے خلیفہ کے دور میں تو عادی ہو گئے تھے۔ آسانی سے بیت المال اور قانون کے دروازے تک نہیں پینچ سکتے تھے۔ امامؓ اس خطبے میں تا کید کرتے ہیں کہ اپنی اس روش (عدالت) کو ہرگز ہاتھ سے چانے نہیں دوں گا اور میں نے حق وعدالت کا اجراء کمزوروں اور ضعیفوں کے حق کو طاقتو رلوگوں سے چھینے کے لیے قبول کیا ہے۔ فرمایا:

«ٱلنَّالِيُلُعِنْبِي عَزِيْزٌ حَتَّى آخُذَا لَحَقَّ لَهُ وَالْقَوِى عِنْبِي ضَعِيْفٌ حَتَّى آخُذَا كُتَّ مِنْهُ

🗓 اس کتاب کی جلداول میں شرح خطبہ شقشتیہ میں بہت قیمتی توضیحات اس مطلب کے بارے میں گزری ہیں۔صفحات ۵ ۳۳ تا ۳۵ ۳

«مظلوم کمزور میری نظر میں عزیز ہے تا کہ ان کے حق کو ان سے لے لول۔اور خالم طاقتور میرے نزیک حقیر و ضعیف ہیں کہ دوسروں کے حق کو ان سے چھین لوں۔"

امام ، پنج برا کرم کے مشہور قول کو، جس کی طرف آپٹ نے مالک اشتر سے نام علم نامے میں بھی اشارہ فرما یا ہے ، مورد توجة قرار دیتے ہیں۔ اسی بنا پر مالک اشتر سکو کو کو اصیت کرتے ہیں کہ اپنا کچھ دفت نیاز مندوں کے ساتھ گزار دادر ان عمومی ملاقات کرو، دارالا مارہ کے درواز دل کو کھول دواور محافظوں کو ایک طرف ہٹا دوتا کہ لوگ آسانی سے تم سے ل سکیں ادر اینی مشکلات اور پریشانیاں تھا رے سامنے رکھیں فرماتے ہیں : بیاس لیے ہے کہ پنج برا کرم کو بار ماید فرماتے ہوئے سنا ہے: «لَرْ، نُتَقَدَّ مَسَ أُمَّةُ لَا نُوْخٍ حَذُل لِلصَّحِيْفٍ فِرْيَةًا حَقٌ مُوسَ الْقَوِيّ غَيْرَ مُتَة تُحَتِح

" وہ لوگ جو طاقتو رمنہ زورں سے کمز وروضعیف لوگوں کے قن کونہ لے پائیں وہ بھی پاک نہ ہوں گےاورا پنے لیے سعادت بھی نہیں دیکھ یا ئیں گے۔"

امامؓ اپنے تمام امور میں اسی اصول پر کاربند دفادار رہے اور یہی روش آپؓ کی پوری زندگی میں دیکھنے میں آئی۔ دشمن آپؓ پر تنقید کرتے تصحودہ یہی تقلی کہ آپ عدالت کوشخصی مفاد اور اپنے اقتد ار پر قربان نہیں کرتے تھے۔ دنیا پرست اور خود غرض لوگ جنہیں اقربا پر وری کی عادت تقلی، کودینے سے دور رکھا۔

اس بارے میں حکایات اوراحادیث زیادہ فقل ہوئی ہیں۔ پچھ کتاب" روضۂ کافی" میں آئی ہیں: "امامؓ ایک روز بیت الممال کے عطایا (خراج اوراس کی مانند چیز وں) کوتشیم فر مار ہے تھے کہ انصار میں سے ایک سردارآ ئے توامامؓ نے ان کوتین دنیارد بے اوراس کے بعدایک سیاہ غلام آیا امامؓ نے ان کوبھی تین دیناردیے۔ انصار مرد نے عرض کی:

" یا امیرالمونین! بی میراغلام تھا، جس کوکل میں نے آزاد کیا تھا، آپ اس کو میرے ساتھ یکساں قررار دے رہے

امامؓ نے فرمایا: «میں نے کتابِ خدامیں دیکھاہے کہ فرزندانِ اساعیلؓ کو فرزندانِ اسحاقؓ پرکوئی برتری نہ دیکھی۔" «إِنَّ آحَمَر لَمُد يَلِلُ عَبُثًا وَلَا أَمَةً وَ إِنَّ النَّاسَ كُلَّهُ مُد أَحْرَ ارْ

🗓 في البلاغه، نامه ۵۳ ما لك اشتر كنام فرمان -

ہی؟"

نكتهر

مظلوم کی جمایت اور ظالم سے جنگ پیمسکد کہ حکومت اسلامی کو چاہیے کہ مظلوموں کی مدافع اوران کی مدد گارہواور ظالموں کے حملے کے مقابلے میں ان کی حمایت اوران کا دفاع کرے، نہج البلاغہ کی متعدد عبارات سے ظاہر ہے جس کا ایک واضح نمونہ خطبہ شقشقیہ تھا جس کے آخر میں امامٌ صراحت کے ساتھ فرماتے ہیں:

🗓 روضه کافی صفحه ۲۹ حدیث ۲۶

«وَمَاأَخَذَاللهُ عَلَى الْعُلَمَاءِ أَنَّلا يُقَارُوا عَلى كِظَّةِ ظَالِمِ وَلَا سَغَبِ مَظْلُوْمِ» " میں تمہاری حکومت وخلافت کا طالب نہ تھا، وہ چیزجس نے مجھے اس کے قبول کرنے پر مجبور کیا وہ وعدہ ہے جوخدا وند نے ہرامت کے علماء سے لیا ہے کہ پیٹ بھرے ظالموں کے مقابلے میں اور مظلوموں کی بھوک پر سکوت نہ کریں،مظلوموں کے گروہ کی جمایت ومدد کے لیے قیام کریں اور ظالموں کے گروہ سے مقابلے کریں۔" امام ملائلا کی آخری وصیتوں میں بھی ہے۔ بستر شہادت پر اپنے فرزندوں کو تا کید کرتے ہوئے فرماتے ہیں: « كُوْنَالِلظَّالِمِ خَصْبًا وَلِلْبَظْلُوْمِ عَوْنًا» <sup>[]]</sup> "ہمیشہ ظالموں کے دشمن اور مظلوموں کے یا ورومد دگاررہو۔" امام کی ساری زندگی اورا ہم حوادث جو آنحضرت کی حیات میں واقع ہوئے ، سے ظاہر ہے کہا پی عمل میں بھی ہمیشہ اس دستورالعمل کے وفادارر ہے اور اس کی انجام دہی میں ایک لحظہ بھی کوتا ہی نہ فرمائی۔ نیچ البلاغہ کے ایک دوسر بے خطبے میں یہی بات ایک نئے جوش دولولے کے ساتھ ذکر ہوئی ہے۔فرماتے ہیں: • وَأَيْمُ اللهِ! لَأُنْصِفَنَّ الْمَظْلُوْمَ مِنْ ظَالِمِهِ وَلَاقُوْدَنَّ الظَّالِمَ بِجَزَامَتِه حَتَّى أُوْرِدَهُ مَنْهَلَ الْحَقَّوَإِنْ كَانَ كَارِهًا <sup>1</sup> " خدا ک<sup>و قس</sup>م! مظلوم کا انصاف ظالم سے *ضر*ورلوں گا اور اور ظالم کی لگام کو کھینچوں گا یہاں تک کہ حق کی منزل تک آجائے، چاہے وہ اس سے کرا ہت کرتا ہو۔" بنیادی طور پر بیایک اہم اسلامی اصول ہے جس کی قرآن مجید تا کید کرتا ہے اور مونین کوصراحت کے ساتھ تھم دیتا ہے کہ مظلوم کی نجات کے لیے قیام کریں یہاں تک کہ اسلحہ اٹھانا پڑے اور ظالموں سے مقابلہ کریں، اللہ فرما تاہے: وَمَا لَكُمُ لَا تُقَاتِلُوْنَ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ وَالْمُسْتَضْعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالُولُدَان الَّنِينَ يَقُوْلُوْنَ رَبَّنَا آخُرجْنَا مِنْ هٰنِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ آهُلُهَا • وَاجْعَلْ لَّنَا مِنْ لَّنُ نَكَ وَلِيًّا \* وَاجْعَلْ

" اےمسلمانو! تمہیں کیا ہو گیا ہے کہ خدا کی راہ میں ان کمز وراور بے بس مردوں اور عورتوں اور بچوں کو کفار کے

🗓 فېچ البلاغه، نامه ۴۸

لَّنَامِرٍ، لَّنُكَنَصِيرًا @<sup>، T</sup>

🗐 نېچ البلاغه خطبه ۲ ۱۳۰

پنج سے چھڑانے کے لیے جہاد کیوں نہیں کرتے۔ مجبورلوگوں کی طرح بیٹھ کر دعا تمیں کررہے ہو کہ اےخدا یہ مکہ والے بڑ ے ظالم لوگ ہیں، کسی طرح ہمیں یہاں سے نکال لے اور اپن طرف سے کسی کو ہمارا سر پرست بنادے اور توکسی کو اپن طرف سے ہماری مدد کے لیے بیجیج دے۔"

یہاں بینکتن ہیں بھولنا چاہیے کہ حکومتوں کی تشکیل اور قوانین کا نفاذ ،خواہ وہ قوانین الہی ہوں یاعام انسانوں کے لیے بنائے گئے ہوں، کا فلسفہ کمز وروں کے حفوق کی حفاظت اور ان کی حمایت کرناہے ، کیوں کہ طاقتو راپنی قدرت و زور کے بھروسے پر نہ صرف اپناخق لے لیتے ہیں بلکہ اس سے زیادہ کا مطالبہ کرتے ہیں۔ اس بنا پر اگر حکومت اور قانون مظلوموں اور کمز وروں کا حامی نہ ہوتو وہ اپنے وجود کے فلسفے کو کلی طور پر کھود بتے ہیں اور بھی ظالموں کے ہاتھوں میں اس طرح کھیل جاتے ہیں کہ وہ ظالم اور تمکروں کی طرف داری میں لگ جاتے ہیں۔

یہی وجہ ہے کہ حضرت اما ملی ملای<sup>ت</sup> نے اسی خطبہ <sup>شقشق</sup>یہ میں حکومت کو تسلیم کرنے کے مسئے کو مظلوموں کی حمایت اور خالموں کی مخالفت قرار دیا ہے۔

یہی وجہ ہے کہ ان معاشروں میں جہاں رشوت کے ذریع توانین کے نفاذ میں تبدیلی کی جاتی ہے وہاں قانون کا منتیجہ برعکس نکلتا ہے، کیوں کہ رشوت کے ذریع حق کو ضائع کرنے والے ظالم لوگ ہیں ضعیف اور مظلوم لوگ نہیں۔ ایسے معاشرے میں قانون ظالم اور شمگروں کی غیر شرعی سرگر میوں کے لیے سرچشمہ اور ان کے ظلم وستم کے توجیہ کا سبب بن جاتا ہے، لیکن سے بات سچ ہے کہ مظلوموں کی جمایت کی خاطر عدالت والہی پڑمل کرنا اور ظالموں سے طرانا بہت سول کے لیے ناپنداور تکلیف دہ ہے۔

جولوگ اس حقیقت کواپنے غیر شرعی مفادات کے حصول کے لیے رکادٹ سیجھتے ہیں یا اس سے بڑھ کر کہ معاشرے میں سب سے زیادہ حقوق لینے کے خواہ شمند ہیں ، برابری اور مساوات کواپنے حق میں تو ہیں سیجھتے ہیں ، وہ ، بہت مشکل سے عدل وانصاف کے فیصلے کو قبول کر سکتے ہیں ۔ یہی وہ لوگ ہیں کہ جو عدل الہی کی حکومتوں کے لیے رکاوٹ بنتے ہیں ، وہ کسی بھی بڑے عمل سے روگردانی نہیں کرتے ۔ یہی وہ لوگ تھے جنہوں نے حضرت اما معلی ملاظات کی حکومتوں کے لیے اندرونی طور پر مشکلات پیدا کمیں اور اسلامی معاشرے کی فضا کو تہں نہ س کردیا۔

اس بات کومرحوم علّامہ مجلسیؓ کے ایک جملے کے ذریعے جو بحارالانوار میں رادندی کی کتاب" الدّعوات" سے فَقْل کیا ہے، ختم کرتے ہیں، آپ اسے ملی ابن جعدہ سے فقل کرتے ہوئے کہتے ہیں: "عریوں کا امیر المونین ملیشہ کی حمایت سے ہاتھ الٹھانے کا اہم ترین سبب ان کی اپنی مالی مشکلات تقیس، کیوں کہ امام ملالا کسی شریف کوغیر شریف اور کسی عربی کوکسی عجمی پر ترجیح نہیں دیتے ، قبائل کے سرداروں اور حکومتی سر براہوں کے ساتھ حساب و کتاب کی سرداروں اور حکومتی سر براہوں کے ساتھ حساب و کتاب کا ایک مخصوص کھا تا (جیسا کہ سلاطین کی سیرت تھی ) نہیں کھولاتھا، وہ مال ومتاع کے ذریعے کسی کوا پنی طرف ماکن نہیں کراتے سے ، البتہ امیر شام اس کے بالکل برتکس ممل کرتا تھا۔ "

## تيسراحصه

ٱتَرَانِىٓٱكْنِبُعَلَى رَسُوۡلِاللهِ عَنْدَةِ وَاللهِ لَاَنَاٱوَّلُ مَنۡصَتَّقَهُ فَلَا ٱكُوۡنُٱوَّلَ مَنۡ كَذَبَ عَلَيْهِ فَنَظَرُتُ فِىۡ آَمُرِىۡ فَاِذَا طَاعَتِى قَلۡسَبَقَتْ بَيْعَتِى وَاِذَا الۡبِيۡفَاقُ فِىۡ عُنُقِىٰ لِغَيْرِى

" کیا تمہارا خیال ہے کہ میں رسول اکرم سلان تلا پیر کم بارے میں کوئی غلط بیانی کر سکتا ہوں جب کہ سب سے پہلے میں نے آپ کی تصدیق کی ہےتو اب سب سے پہلے جھوٹ بو لنے والانہیں ہوسکتا ہوں۔ میں نے اپنے معاملے میں غور کیا تو میرے لیے اطاعت رسول خدا سلانتا پیر کم امر حلہ بیعت پر مقدم تھا اور میر کی گردن میں آخصرت کے عہد کا طوق پہلے سے پڑا ہوا تھا۔"

شرح وتفسير

میں پہلامسلمان ہوں جس طرح پہلے اشارہ ہوا کہ ویکھنے میں آیا ہے کہ جو پچھاس خطبے میں ذکر ہے وہ ایک طویل خطبے کے مختلف حصے ہیں ، جنہ بیں سیّد رضی " نے باقی حصوں سے جدا کر دیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خطبوں کے حصوں کے درمیان کبھی کوئی رابطہ نہیں دیکھا گیا۔ اگر چہ خطبے کے مختلف حصوں کو جتنا ہو سکے آپس میں ملا سکتے ہیں۔ بہر حال خطبے کا بیآ خری حصد دوچیز وں پر مشتمل ہے: پہلی چیز بیہ کہ امام ملاظ مسلسل آئندہ حوادث کی خبر دیتے ہوئے فرماتے ہیں: بیہ وہ مسائل ہیں جن کی مجھے پی بخبر اکر مسلاح ایس نے بی کہ امام ملاظ مسلسل آئندہ حوادث کی خبر دیتے ہوئے فرماتے ہیں: بیہ وہ مسائل ہیں جن کی مجھے پی خبر اکر مسلاح ایل خطبے کا یہ از میں خطب ایل مسلسل آئندہ حوادث کی خبر دیتے ہوئے فرماتے ہیں: بیہ وہ مسائل ہیں جن کی مجھے پی خبر من جملہ اہل جمل وصفین و نہروان کے ساتھ جنگ تھی ، جہاں تک بحض صنعیف الا یمان افراد امام گل پی خبر

🗓 بحارالانوار،جلد ۲ م،ص ۱۳۳

اس دن جب سب اُن کے مخالف تھے اور آنحضرت سلی تفالیہ ہم کی تکذیب کرتے تھے، میں نے ان کی بات کی تصدیق کی اور ان کے صدق کلام پریقین رکھتا تھا اور میں پہلا شخص تھا مردوں میں سے جو اُن پر ایمان لے آیا اور جو کچھ میں رکھتا تھا وہ سب اخلاص کے ظرف میں رکھ کر ان کے سامنے پیش کردیا میں جنگوں میں ان کی سپر تھا اور تمام دشوار ترین حوادث میں ان کے فرمان کے تابع تھا۔ آیا اس حال میں بیمکن ہے کہ میں ان کی راہ سے مخرف ہوجاؤں یا کسی حصوف کو ان پر اندھوں ج

بارے میں کافی اختلاف رائے پایا جاتا ہے <sup>1</sup> کیکن وہ کچھ جواو پر کہا گیا، سب سے زیادہ مناسب نظر آتا ہے۔ گویا یہ جملہ ایک سوال کا جواب ہے جوذ ہنوں میں ابھر تاتھا کہ اگر امامؓ خود کوخلافت کے لیے لائق تر سمجھتے تھے تی کہ باصر احت فرمایا ہے، میں پیغمبر ملی ٹی آئیڈ بیعت کی ؟

امام جواب میں کہتے ہیں کہ پنج بر اکرم سل میں پر نے مجھے دستورد یا تھا کہ اگر مجھ سے مخالفت کریں حفظ اسلام کی خاطر ان کے ساتھ نہ الجھوں، بلکہ اہم ترین مصلحتوں کی خاطر جن کی حفاظت میرے او پر واجب ہے، ان کی بیعت کو سلیم کروں، اس بنا پر میں نے اپنی بیعت سے پہلے اطاعت ِفر مانِ پیٹیبر مل ایسی کو مذاخل رکھا اور بیعت کے بعد، یہ میثاق اور پیان میری گردن پر تھا اور میں مجبور تھا کہ اس سے وفا کرتا۔

یہ سب باتیں ظاہر کرتی ہیں کہ بالائی خطبہ مختلف جملوں سے مرکب ہے جوایک بہت بڑ تے تفصیلی خطبے سے لیا گیا ہے اور ہرایک حصے کا ایک خاص مطلب ہے۔

جیسا کہ ہم نے او پر کے جملے میں کہا کہ بعض شار حین نہج البلاغہ نے پہلے جملے کی تفسیر کی ہے اور کہا کہ وجوب اطاعت پیغیر سل تفالیہ ہم میرے لیے خلفاء کے ہاتھ پر بیعت پر مقدم تھا۔انہوں نے دستورد یا تھا کہ (ان شرائط پر) میں راضی رہوں، لیکن دوسرے جملے کی تفسیر میں انہوں نے کہا ہے کہ اس میثاق سے مراد وہ عہد و پیان ہے جو دوسروں کی خاطر گردنِ امامؓ پرتھا۔وہ ہی پیان پیغیر اکر م سل تفالیہ ہے جو امامؓ کو دستور دیا گیا تھا کہ اس گروہ کے ساتھ مبازرہ اور مناز عد کر یں اور اس بیان کی مخالفت جائز نہ تھی۔ <sup>1</sup>اہ ہے چو اس میں کہ اس میثاق سے مراد وہ عہد و پیان ہے جو دوسروں کی خاطر گردنِ سبت مناسب تعبیر نہیں ہے۔

دوسری تفسیر جوشار حبحرانی نے ایک احتمال کے عنوان سے ذکر کی ہے، میہ ہے کہ اما م فرماتے ہیں : اس سے پہلے کہ لوگ میر کی بیعت کریں، اعلانِ اطاعت کردیا اور بیا یک میثاق کی صورت میں ان کی طرف سے میر کی گردن پر تھا۔ اس بنا پر میرے لیے اس کے علاوہ کوئی راستہ نہ تھا کہ اٹھوں اور ان کی دعوت کو قبول کرلوں اور ان کی بیعت کو قبول کروں اور امر حکومت کے لیے قیام کروں۔ <sup>انٹ</sup>اس وجہ سے او پر والا جملہ اس جملے سے ہم آ ہنگ ہے جو خطبہ شقشقیہ میں آیا ہے۔

> <sup>[1]</sup> شرح نهج البلاغه: ۱: بن ابی الحدید، جلد ۲، صفحه ۲۹۱ محمد عبده معروف مصری شارح اورعلامه خونی نے بھی تقریبا اسی معنی کوانتخاب کیا ہے۔ <sup>[1]</sup> شرح نہج البلاغه ابن میشم بحرانی ، ج۲، ص ۹۷

«أَمَاوَالَّانِ مَى فَلَقَ الْحَبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ !لَوُلَا حُضُوُرُ الْحَاضِينِ ... لَالَقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِ بِهَا » " أَس ذات كَ<sup>و</sup>سم ! جس نے دانے كو شگافته كيا اورانسان كو پيدا كيا! اگر حاضرين ميں (بيعت كے مشاق گروہ) نه ہوتے ، تو ميں خلافت كى مہاراس كى پشت پر ڈال كراس كو چھوڑ ديتا۔" پي تفسير بھى صحيح نہيں ہے، اس ليے كہ لوگوں نے بيعت سے پہلے آنحضرت ملا الي الي كرمان كى اطاعت نه كى تقى، بلكہ بيعت كے ليے آماد كى ركھتے شے اوركو كى ميثاق وہاں وجود نه ركھتا تھا سوات اس كے كہ ميثاق كو كى مراد لے ليں۔



وہ پیان جو پیغمبرا کرم سلانٹا آیہ ہم کاعلی ملایقلا سے تھا

مذکورہ بالا خطب میں امام ایک پیان کی طرف اشارہ کرتے ہیں جوآپ کے اور پنج برا کرم سلانیاتی تر کے درمیان تھا اور تعبیرات خطبہ سے اجمالی طور پر بینظاہر ہوتا ہے کہ پنج برا کرم سلانی تی بڑے امام سے ایک پیان لیا تھا جواپنے بعد حاکمانِ دفت کے ساتھ زمی پر مبنی تھا۔ اگر چھکومت سے ہم آہنگی نہتھی۔ بعض احادیث کے منابع میں ایک روایت امام سے نقل ہوتی ہے جواس پیان کے مطلب کو بیان کرتی ہے۔

مرحوم سیدابن طاؤوں کتاب کشف المحجّة میں حضرت امام علی ملایت سے ایک روایت اس طرح نقل کرتے ہیں:

وَ قَدْ كَانَ رَسُوُلُ اللهِ عَهْدَ إِلَى عَهْدًا، فَقَالَ: يَا بَنَ أَبِي طَالِبً! لَكَ وِلَاءُ أُمَّتِي. فَإن وَلُّوُكَ فِيْ عَافِيَةٍ وَٱجْمَعُوْا عَلَيْكَ بِالرِّضَافَقُمُ بِأَمْرِهِمْ وَإِنِ اخْتَلَفُوْا عَلَيْكَ فَدَعَهُمُ وَمَا هُمْ فِيْهِ فَإِنَّ الله سَيَجْعَلُ لَكَ هَنْرَجًا»

" پیغیر اکرم سلی ایلیم نے مجھ سے عہد لیا تھا، انہوں نے فرمایا: اے فرزندا بوطالب ! تم امّت کے سر پرست ہو (اور خدا کی طرف سے یہ بات طے ہے کہ ) اگر لوگوں نے تیری ولایت کو قبول کیا اور سب اس پر راضی ہو گئے، تو اُن کے امور کے لیے قیام کرنا، لیکن اگر تیرے بارے میں اختلاف کیا، تو ان کو ان کے حال پر چھوڑ دینا، یہاں تک کہ خدادند متعال ایک راہ رنجات تیرے لیے قرار دے گا۔" حقیقت مد ہے کہ کبھی انسان ایسے دورا ہے پر آجا تا ہے کہ جس کے دونوں رائے اچھنہیں ہیں لیکن ان میں سے ایک زیادہ ناخوش گوار ہے۔ایسے مواقع پر عقل حکم کرتی ہے کہ زیادہ خراب رائے کوچھوڑنے کے لیےانسان کو کم زحمت والے رائے کو اختیار کرنا ہوگا۔اور مدچیز" قاعدۂ اہم وہم" کے نام سے مشہور ہے اور کبھی اسے" دفعِ افسد بفاسد" سے تعبیر کیا گیا ہے امیر المونیین علیہ السلام کا دستو رالعمل پیغیر اکر م ملکی تی تیز کے بعد اسی معنی میں تھا۔

امامؓ کے سامنے دورات تھے یا حکومت کو جو آپؓ کامسلّم حق ہے اور اسلام وسلمین کے مصالح کے لیے بہت اچھی ہے اسے چھوڑ دیں اور یا اسلام خطرے میں ڈال دیں، اس لیے کہ ظہور اسلام کے زمانے کے شکست خور دہ عرب کے جاہل گروہ گھات لگائے ایسی فرصت کے منتظر تھے کہ پنج مبر اکرم سی ٹی آیکٹ کے بعد ان کی جانشینی کے سلسلے میں بھر پور مخالف کریں اور مسلمانوں کو آپس میں لڑا کر خود وہاں سے پیچھے ہٹ جائیں اور اسلام کے قوانین کو تہ سی دنہیں کر کے حکومت اسلامی پر قبضہ جمالیں گے ۔ اسی طین از کر خود وہاں سے پیچھے ہٹ جائیں اور اسلام کے قوانین کو تہیں کر کے حکومت اسلامی پر قبضہ جمالیں گے ۔ اسی لیے پنج مبر اکرم سی ٹی آیکٹی نے اس کے متعلق پہلے ہی سے علی مدین کو تیں دیا تھی اور اسلام کے عاشق تھے، لھذا پنج مبر اکرم سی ٹی آیکٹی کے مشور سے پر من وعن عمل کیا۔

ارتيسوان خطبه

ومن كلام لەعلىدەالسلام<sup><sup>[1]</sup> وَفِيْهَا عِلَّةُ تَسْمِيتَةِ الشُّبْهَةِ شُبْهَةً شُمَّةَ تَشَرِيتَانُ حَالِ النَّاسِ فِيْهَا اس خطيميں شبكوشبہ كيوں كہاجاتا ہے، كى علت، اور اس كے بعد شبهات ميں گرفتارلوگوں كے حال كوبيان كيا گيا ہے۔</sup>

ہےاں چیز کے ساتھ جونیج البلاغہ میں آئی ہے،جدائی رکھتا ہے،اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آمدی نے اس کونیج البلاغہ کے علاوہ کس کتاب سے لیا ہے۔(مصادر نیچ البلاغہ،جلد،ا ہفچہ، ۳۳۳۴) نقل کرنے کی نہیں ٹھانی تھی۔ بلکہ وہ حصے جو فصاحت وبلاغت کے لحاظ سے وسیع مفہوم رکھتے ہوں اور بلاغت کے فنون سے معمور ہوں ،انہی حصوں کا انتخاب کیا اور نیچ البلاغہ میں ذکر کیا۔

من كلام له يا "من خطبة له' كى تعبير ميں جو "مِن " تعيف يہ تشروع ہوتا ہے، كى تعبير بھى اس مدّعا پر گواہ ہے كيول كه «ومين خطبت بي» يا «ومين كلمات بي» نہيں كہا ہے، جس كامفہوم يہ ہے كه «مولاً كے خطبوں ميں سے ايك يا مولاً ك كلمات ميں سے ايك مد ہے»، بلكہ فرماتے ہيں «ومين خطبة له، يعنى جو يہاں آيا ہے، وہ حضرت كے ايك خطبے كا ايك حصه ہے، يافرماتے ہيں "ومين كلام له "يعنى جو يہاں آيا ہے، وہ حضرت كے كلام كا ايك حصه ہے۔

بہر حال مذکورہ خطبہ شبہہ کی تفسیر اور موت کے وقت لوگوں کی حالت سے متعلق دونکات کا خلاصہ بیان کرتا ہے، جو اس خطبے کی تشریح کے دوران آئیں گے۔

وَ إِنَّمَا سُمِّيَتِ الشَّبْهَةُ شُبْهَةً لِآبَهَا تُشْبِهُ الْحَقَّ فَأَمَّا أَوْلِيَاءُ اللهِ فَضِيَاؤُهُم فِيهَا الْيَقِينُ وَ ذَلِيلُهُمُ سَمْتُ الْهُرَى وَ أَمَّا آعْرَاءُ اللهِ فَدُعَاؤُهُم فِيهَا الضَّلَالُ وَ ذَلِيلُهُمُ الْعَبَى فَمَا يَنْجُو مِنَ الْمَوْتِ مَنْ خَافَهُ وَلَا يُعْطَى الْبَقَاءَ مَنْ آحَبَّهُ

" شبہ کواسی لیے شبہ کہا جاتا ہے کہ وہ حق کے ساتھ شباہت رکھتا ہے، تو جو دوستانِ خدا ہوتے ہیں ، ان کے لیے شبہات ( کے اند عیروں ) میں یقین اجالے کا اور ہدایت کی سمت رہنما کا کا م دیتی ہے۔ اور جو دشمنانِ خدا ہیں وہ ان شبہات میں گمراہی کی دعوت وتبلیخ کرتے ہیں۔ اور کوری وبے بھری ان کی رہبر ہوتی ہے۔موت وہ چیز ہے کہ ڈرنے والا اس سے چھٹکا رانہیں پاسکتا اور ہمیشہ کی زندگی چاہنے والا ہمیشہ کی زندگی حاصل نہیں کر سکتا۔"

شرح وفسير

شبہمات میں کمیا کرنا چاہیے؟ منابع کے پچھ حصوں سے معلوم ہوتا ہے کہ خطبہ کا بید حصہ داستانِ طلحہ وز بیر اور جنگ جمل سے متعلق ہے، کیونکہ اس جنگ میں لوگوں کا ایک گروہ گرفنار شبہ ہوا اور پیان شکنی اور حق کے خلاف قیام کا اعلان کیا۔ شبہ کے وامل میں سے چندایک میہ سے کہ زوجہ ُ رسول خدس میں میں اور ان جنگ میں قدم رکھنا، خلیفہ ثالث کا قتل اور ان جیسی دیگر مثالیں تھیں۔ امام یہاں شب

·وَإِنَّمَا سُمِّيَتِ الشَّبْهَةُ شُبْهَةً إِلاَّهَا تُشْدِهُ الْحَقَّ» " شبہکوفقط اس لیے شبہ کہا گیا ہے کہ وہ **جن سے شاہت رکھتا ہے( چاہے وہ حقیقت میں باطل ہی ہو)۔**" اس سے سادہ لوح افرادکوفریب کا شکار ہونے اور شبطان صفت افراد کوخن سےفرار ہونے کے لیے عذرمل جا تا ہے۔<sup>ح</sup>قیقت میں وہ امور جوانسان کی انفرادی اور اجتماعی زندگی میں پیش آتے ہیں وہ تین حالتوں سے خالیٰ نہیں ہیں : ا یہی ''جق'' بالکل صاف نظر آتا ہے۔ مثال کے طور پر جوشخص نیکی کرتا ہے اس کا نتیجہ اس کومل جاتا ہے اور وہ څخص جورا يخطا يرجلے گا، پچنس حائے گا۔ اور کبھی" باطل" بالکل صاف دواضح دکھائی دیتا ہے۔مثال کےطور پرکوئی ہدکہتا ہوانظرآ ئے کہ"نظم وضبط اور قانون کے بغیرزندگی گزارنا بہتر ہے۔اس قشم کی گفتگو کرنے والے کا باطل پر ہونا واضح ہے۔ لیکن کبھی ایسے موارد پیش آتے ہیں کہ وہ موارد پہلی قشم یعنی نہ جن کے ساتھ ہیں اور نہ دوسری قشم باطل کی طرح ہیں ا یہی وہ منزل ہے کہ باطل کوتن کے لباس میں پیش کیا جاتا ہے، جس کا ظاہر حق ہے اور اس کا باطن باطل اور ہمیشہ باطل لبادہ اوڑ ھر ہی لوگوں کوفریب دیا کرتا ہے یابے بنیا داستدلال کے ذریعے باطل کوخق ثابت کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ بالکل اسی طرح سے اصحاب جمل ، امیر شام اور اس کے ساتھی جنگ کی آگ بھڑ کانے کے لیے اس قشم کے ب بنبادعذركاسهاراليتح يتصحهه انسانی معاشرے کی سب سے بڑی مشکل کل بھی یہی تقلی اور آج بھی مشکل یہی ہےاورزمانے کے گزرنے کےساتھ ساتھاس میں دسعت پیدا ہوتی جارہی ہے۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ حقوق انسانی، آزادی، قانون کا احتر ام نظم وضبط اور عالمی اتحاد کی آٹر میں ظالمانہ تسلط اور بڑے اہداف کے حصول کے لیے آواز اٹھاتے ہیں۔ اس کے بعدامامؓ شبہات سے نجات حاصل کرنے کے طریقے بتاتے ہیں اور شبہات کے مقابلے میں دوستان خدا اوردشان خدا کی حالت کوخوبصورت عبارت میں ایسے بیان کرتے ہیں: · فَأَمَّا أَوْلِبَاءُاللهِ فَضِبَاؤُهُمُ فِبَها الْبَعَيْنُ وَدَلِبُلُهُمُ سَمَتُ 🗉 الْهُلِي».

" لیکن دوستانِ خدا کا شبہات کے مقابلے میں (ان کی تاریکی دورکرنے کے لیے) یقین اوران کی دلیل چراغ کانور ہےاور ہدایت کاراستہ ہے۔"

<sup>[1]</sup> « متمّت» "راہ یا شاہراہ" کے معنی میں ہے، نیک اوگول کے چہر ے یا قیافہ کو تھی تسمیت کہا گیا ہے، « تنسبیت» چینینے والے شخص کے حق میں دعا کرنے کے معنی میں ہے، اسی مناسبت سے خدا سے اس کے لیے سلامتی کا نقاضا کیا جا تا ہے اور بیانسان کی سلامتی کی علامت بھی ہے۔

بة بيرمكن ہے دوجیز وں میں سے ایک کی طرف کی اشارہ ہو: پہلی : اولیاءاللہ مضامین وحی پریقین رکھنے کی وجہ سےقر آن مجید اور معصوم پیشواؤں کےفرامین کی طرف رجوع کرتے ہیں اور اس نور کے ذریعے شبہات کی تاریکی کوتوڑتے ہیں اور اس کی قید سے اپنے آپ کو آزاد کر لیتے ہیں۔ اس تفسیر کی بنا پریقین سے مرادخداا ورنبوت پر ایمان کی طرف اشارہ ہے" دسمت الہدیٰ" ان ہدایتوں کی طرف اشارہ ہے جو دحی کے ذریعے انسان کونصیب ہوتی ہیں۔ جیسے قر آن مجید فرما تاہے: ؞ ۮ۬ڸڰٵڵڮؾؘٵڮۘۘڵٳۯؽؾ؋ؚؽ؋ۿڔٞٙۑڸۨڵؠؙؾٞڡؽڹ؞<sup>ؚ</sup> " اس عظیم کتاب میں شک کی کوئی تنجائش نہیں ہے جو پر ہیز گاروں کی ہدایت کے لیے ہے۔" دوسری: یقین سےمراد،حتمی تیاری اوریقینی امور سے استفادہ کرنا ہے کہ جب انسان اپن تحلیل میں اموریقینی پر تکبیہ کر بے تو وہ شبہ کی گرہ کو کھول سکتا ہے اور ہدایت کی راہ پر چل سکتا ہے۔ ایک اور تعبیر کے مطابق ،اولیاء، چونکہ ہواد ہوں میں گرفتار نہیں ہوتے اور عقلِ سلیم ان کے دجود پر حاکم ہے دہ اس نور کے سائے میں شبہ کی تاریکیوں کوختم کر لیتے ہیں اورراہِ ہدایت پرقدم رکھتے ہیں۔اگران کی فکر ہواد ہوت سے آلودہ ہوتو وہ تہمی چہر دُحق اور شبہات کی تہوں میں چھیے ہوئے باطل کوایک دوسرے سے تمیز نہ دے یا ئیں گے۔ ان دوتفسیروں میں کوئی باہمی اختلافنہیں ہےاور مذکورہ بالاجملوں کے مفہوممیں داخل ہیں ممکن ہے کہا جائے کہ آیات اور پروایات میں کچھالیں تعبیرات ہیں جومشتہ اور مختلف تفسیروں کے قابل ہیں توایسے مرحلے میں کیا کرنا چاہیے؟ اس سوال کا جواب قر آن مجید کی روشنی میں دیا ہےاور وہ بیر کہا یسے موارد میں ، آیات اور روایات محکمات کی طرف رجوع کرنا جاہےاوران آیات وروایات کے سائے میں جوصراحت کے ساتھ حقائق کو بیان کرتی ہیں ،مواردمشتہ کی تفسیر کرتی ہیں اور اس الہی آ زمائش جوآیات وروایات منشابہ کے وسیلے سے ہیں، سے سرخرو ہو کر نگلیں۔ انسانی زندگی کے معاملات بھی آیاتے قرآن ،تحکمات ومتشابہات کی طرح وجود رکھتی ہیں،مثال کےطور پر ہم نے این ایک دوست کی ایک مشکوک حرکت دیکھی ،جس کی ہم اچھی یا بری توجید کر سکتے ہیں، جب کہ وہ دوست سالہاسال اپن زندگى ميں نيك كاموں اور گونا گوں حوادث ميں پيش پيش رہاہے،اس كي سابق اچھى كاركردگى محكمات كا حصبہ ہےاوروہ مشكوك حرکت جس کی توجید بحکمات کے ذریعے کرنامناسب معلوم ہوتا ہے، متشابہات میں سے ہے۔ پھر آپڈ دشمنان خدا کی روش کی نشاند ہی کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

🗓 سورهٔ بقره، آیة شریفه ۲

وَأَمَّاأَعْدَاءُ اللهِ فَدُعَاؤُهُمْ فِيْهَا الضَّلَالُ وَحَرَيْ لَهُمُ الْعَلَى» «ليكن دشمنانِ خدا (ان كومتشابهات كى طرف دعوت دينه والے) ان كى ضلالت اور ان كے اندھا پن كے علاوہ چھنہيں۔"

کسی بھی رائے میں آگ بڑھنے کے لیے حرکت لازمی امر ہے ۔ صحیح رہنمائی ہیہ ہے کہ اللہ کے دوست اور ذشمنوں کا راستہ الگ ہو۔اللہ کے دوست سوائے اللہ اور قیامت کے کسی اور پریفین نہیں رکھتے ہیں اور رہنمائی سائے وتی ونبوت کے کس سے نہیں لیتے ہیں حالانکہ خدا کے دشمن گمراہی کے مختلف عوامل مثلاً ہوائے نفس اور شیطاطین جن وانس کے وسوسوں کا سہارا لیتے ہیں ۔ دل کے اندھوں (بے ضمیروں) کی رہنمائی کے سوائی تحقیق ہیں رکھتے ہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ پہلا گروہ سعادت دائمی کو حاصل کرتے ہیں:

«ٱلَا إِنَّ ٱوْلِيَاء اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوْنَ، <sup>[1]</sup> لَهُمُ الْبُشَرٰى فِي الْحَيَاةِ السُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ»<sup>[3]</sup>

" آگاہ ہوجا و! خدا کے دوست نہ کسی سے ڈرتے ہیں اور نہ مملکین ہوتے ہیں (جن کا ماضی وستقبل دونوں روشن اورامید بخش ہو) دنیا دی زندگی بھی تابنا ک ہےاورآ خرت میں بھی مسر ور ہوں ہوں گے۔" دونوں جہانوں میں وہ نور سعادت سے فیضیاب ہوں گے ،حالانکہ خدا کے دشمن اس آیت کے مصداق مطابق

بين\_:

ۥٚٲۅ۫ػڟؙڶؙؠٝؾؚ؋ٛڹؘۼۛڔۣڴؚؚؾۣۨؾۘٞۼؙۺؙٮؗۿڡؘۅ۫ڿٞڡؚؚٞڹ؋ؘۅ۫ۊؚ؋ڡؘۅ۫ڿ۠ڡؚؚۨڹ؋ۅ۫ۊؚ؋ڛٙڂٵب۠؞ڟؙڵؠٮؾٛڹۼڞؙۿٵڣؘۅؙڨ ڹۼۻۣ؞ٳۮؘٲٲڂٛڗڿٙؾٮؘ؇ڶۮؾػؚٙڵؾڒٮۿؘٵ؞ۅؘڡٙڹ۠ڷۨۮؾڿٛۼڸٳٮڷؗۿڶ؞۠ڹؙۅٞڗٞٵ؋ٙٮؘٵڶ؞۠ڡؚڹ۬ڹؖ۠ۏڕؚ۞؞<sup>ؚ</sup>

"یاان کی شان اس تاریکی کی طرح ہے جو گہر سے سمندر میں ہوجس پرایک موج چھائی ہواوراس کےاو پر بادل تہ بہ تداند ھیرے ہی اند ھیرے ہوں، جب انسان اپناہاتھ نکا لےتو وہ اسے نظر نہ آئے اور جسے اللہ نور نہ دیےتو اس کے لیےکوئی نور نہیں۔"

ہیوہ لوگ ہیں جو گمراہی وضلالت کی موجوں اور بدبختی وشقاوت کے اندعیر وں میں قدم رکھتے ہیں۔

السورة يونس، آيت ۲۲
 السورة يونس، آيت ۲۳
 السورة نور، آيت ۲۹

جو پچھامامؓ کے اس پُرمغز خطبے میں ذکر ہوا ہے، اجتماعی زندگی کے نشیب وفراز میں اس کے آثار وحشت ناک طریقے سے چیلے ہوئے ہیں۔

اوراس کا کامل نمونہ دوسرے جلے میں "اعداءاللہ" سے مرادوہی تین گروہ ہیں، جو جنگ "جمل "و"صفین "ونہر دان" میں بے مقصد شبہات اور کمز ور دلیلوں ، جو تاریخ کبوت سے کمز ورتھیں ، کا سہارالے کرامامؓ سے مقابلے کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے اور پیکرِ اسلام وسلمین پر تنگین ضربیں لگانے کے مرتکب ہوئے ہیں۔

تو جدر ہے کہ سی خیاری میں خلیفہ اوّل (پیغیر خدا سائٹا یَا پیز کے ایک سائقی) ۔۔ اس طرح نقل ہوا ہے کہ انہوں نے کہا کہ میں نے پغیر اکرم سائٹا یکٹر سے ایک حدیث تن ہے، جو جنگ جمل کے دوران مجھے فائدہ مند ثابت ہوئی۔ قریب تھا کہ میں جنگ جمل میں شریک ہوجا تا اور اما معلی ملیلا کے مد مقابل آجا تا اور وہ حدیث نیقی کہ " جب بی خبر آپ سائٹا یکٹر پچھا یرانی گروہوں نے کسر کی کی بیٹی کو تخت با دشاہت پر بٹھا دیا تو آپ سائٹا یکٹر نے فرمایا: 'لَنْ یُفْلَتَ قور اِحْرَ أَتَّى " جو قوم وملت عورت کو اپنا حکمر ان بنائے وہ کبھی کا میاب ہوں گی۔ " یہی وجہتھی کہ شکر جس بی سر پر حضرت عائشہ کی حکومت تھی ، اُس سے خود کو الگ رکھا۔ <sup>[1]</sup>

## نكتهر

حقائق کی تحریف میں شیم کا کردار اگر باطل اپن<sup>حقی</sup>قی چہرے کو ظاہر کردیتو یہ بات کسی سے پوشیدہ نہیں رہے گی کہ بیدارانسانی ضمیریں اور مزاخ انسانی اسے ہر گر قبول نہیں کریں گے ۔صرف وہی لوگ اس کی تلاش میں ہوں گے جن سے دل بیار اور فکری طور پر منحرف ہیں۔ چہرہ اس اختلاف میں حقیب جائے گا۔

ایک شاخ ہہ ہے کہ باطل کوتن کے ساتھ مخلوط کیے بغیر توجیہات کے ذریعے اسے حق کالبادہ اُڑھا کر ظاہر کیا جائے ۔جن مصائب اور برے دا قعات نے افرادیا معاشر ے کواپنی لپیٹ میں لیا ہے، اس مقام پر بخو بی داضح ہو سکتے ہیں۔ تاریخ انسانی شبہات اور شیطانی وسوسوں کی وجہ سے پیدا ہونے والی مشکلات سے پُر ہے، جس نے انسانوں کو اپنے دھو کے اور فریب کاریوں میں گرفتار کیا۔ حیلہ و بہانہ گروں اور فریب کاروں نے شبہات کے ایجاد کرنے کے ساتھ سادہ لوح افراد کواپنے جال میں پھنسادیا ہے۔

معروف جنگیں جو بھرہ <sup>ج</sup>فین اورنہروان میں واقع ہوئیں ، جنہوں نے لوگوں کوموت کی وادی میں پہنچادیا،ان لوگوں میں سادہ لوح افراد کثیر تعداد میں تھے فریب کاروں نے اپنے مقاصد کے حصول کے لیےان شبہات سے بھر پور فائدہ اٹھایا۔

خلیفہ ثالث تے تل پر آنسو بہانے اوران کی خون آلو قیص لوگوں کوا کسانے کے لیے استعال کی یہاں تک کہ جن لوگوں کے ہاتھ خلیفہ ثالث کے خون میں رنگے ہوئے تھے، انہوں نے ہی ام المؤمنین کو اونٹ پر سوار کر کے میدان جنگ میں دھکیلا۔ انہی مقاصد کی تکمیل کے لیے نمونے ہیں قرآن کو سروں پر اٹھانا اور حکم قرآنی کے آگے سر تسلیم خم کرنے کے نعرے (لاحکم الّا للہ)، ایسے شبہات تھے کہ جنہوں نے جنگ صفّین کو خطرناک نتیج تک پہنچا دیا

اس خطرناک واقع کا راز اُس وقت ظاہر ہوتا ہے کہ عمار ؓ کی تشکرِ امامؓ میں موجود گی کو اُن کے قُل کے ثبوت کے طور پر پیش کر کے، مولاعلی میلینہ کو اُن کا قاتل تھ ہرا گیا۔اس طریقے سے پیغیبر اکرم سلینی لیکٹر کی معروف حدیث "یا عمؓ اُڈ! تقُتُ لُکَ الۡفِیۡتَ الۡبَاغِیۡتَ اُسۡتَامِ کے مفاد میں، اِس کی تفسیر کی ۔ واضح دلیل تھی، امیر شام کے مفاد میں، اِس کی تفسیر کی ۔

نہروان میں بھی ایک گروہ جو بظاہر قاریِ قرآن ، تہجّد گزارتھااور جن کی پیشانیوں پر سجدوں کے نشانات بتھے، لاحکم الاّلہٰ کانعرہ بلند کر کے شبہات کے بازارکواس حدّ تک گرم کردیا کہ غافلوں کے ایک بڑے گردہ کوموت کے منہ میں دھکیل دیا، ایسی موت کہ جس کا انجام جہتم تھا۔

آن کی پر فریب دنیا میں حالت اس سے کہیں زیادہ بدتر ہے، بہت اچھے نوبصوت نعرے، مثلاً آزادی، انسانی مساوات ، لوگوں کی حکومت ، احیائے حقوق بشر، تہذیب وتمدن ، اور ترقی میں پیشر فت کے دلفریب نعرے اور ان کے علاوہ بہت سے عناوین ہیں کہ جن کی آڑ میں بدترین ظلم اور بہت برے اعمال اور نفرت آمیز کا مانجام ویے جاتے ہیں۔ چالیسویں اور پچاسویں خطبے میں اس بارے میں بہت لطیف تشریح کی گئی ہے۔ خدانے چاہا تو جلد ، می تفسیر کریں گاور کلمات قصار میں بھی حکمت کہ امیں بہت ظریف اشارہ اس مسلے کی طرف ہوا ہے۔ «فَہَمَا يَنْجُوْ مِنَ الْہَوتِ مَنْ خَافَ اُو لَا يُحْطَى الْہَقاءَ مَنْ»



موت سے ڈرنا بے فائدہ ہے نہج البلاغہ کے بہت سے شارعین کا خیال ہے کہ اس خطبے کا پہلے خطبے سے کوئی خاص تعلق نہیں ہے، کیوں کہ ان میں سے ہرایک خطبہا لگ الگ مقام سے لیا ہے۔اور مرحوم سیّدرضیؓ نے انہیں ایک خطبہ یا دونتخب خطبوں کے عنوان سے یہاں ذكركياہے۔

ہاں!البتہ ایک لحاظ سےان دونوں کے درمیان ربط پیدا کیا جاسکتا ہےاور وہ اس طرح کہ جولوگ شبہات کے جال میں پچنس گئے اورائے آ گے سرتسلیم خم کرلیا ہے جمکن ہے وہ موت کی ڈرکی وجہ سے ہو۔امامؓ نے آخری جملے میں فرمایا کہ موت کاخوف اس سے نجات کا باعث نہیں ہوسکتا ہے۔ بہر حال اس خطبے کا بیرحصہ دوجملوں سے مرکب ہے جوانسان کی موت اور زندگی کے خاتمے کے مسلئے سے تعلق رکھتے

"اورو څخص جو بقا کو پسند کرتا ہےاس کو بقانہیں دی جاتی۔" ممکن ہےاس زندگی کا خاتم جلد یابد پر ہو،لیکن بقول معروف وشہور کوئی فائدہ نہیں آب حیات کے پیچھے بھا گنااور اس سےایک گھونٹ پی لینااور ہمیشہ زندہ رہنا سہ بالکل خام خیالی اور ناممکن امر ہے۔

نكتهر

اس میں کوئی شک نہیں کہاس جہانِ مستی میں ذات پاک پروردگار کے سواہر چیز آ ہستہ آ ہستہ پرانی ہوتی ہےاورراہ فنادموت پر چلتی ہے۔

یہ سورج جو نظام شمسی کا سب سے بڑا سیارہ ہے اور اس کا حجم کرۂ زمین سے بارہ لاکھگنا بڑا ہے۔ آخر کارختم اور خاموش ہوجائے گا، کیونکہ ہر دن رات میں اس کے مادّ ہے کی بہت بڑی مقدار انر جی میں تبدیل ہوجاتی ہے اور فضامیں بکھر جاتی ہے۔ کرۂ زمین، نمام سیارات اور کہکشاں آخرموت رکھتے ہیں۔

اصولاً تولّد (پیدا ہونا) خودایک بہترین دلیل ہے موت پر۔اس لیے کہ اگر کوئی چیز جاودانی ہوتی ہے تو وہ نہ تولّد رکھتی ہے نہ موت ۔اس بنا پر اگر کوئی شخص حیات جاوداں کا تصور رکھتا ہوتو یہ ایسا باطل تصور ہے جو انسانی خلقت کے بنیا دی قانون کے برخلاف ہے۔

آير شريفہ "کُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ» "ہرانسان کوموت کامزہ چکھنا ہے۔" اور اس سے بڑھ کر آير "کُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَة " ہر چيز فانی ہے سوائے ذات پاک خداجل شانہ کے۔ "بيا يسيحومی مسائل ميں سے ہے جس ميں کوئی استش<sup>ل</sup>ی نہيں ہے اور کوئی تکم اختصاصی واردنہيں ہواہے۔ اس بنا پر موت سے ڈرايک ايسا ڈر ہے جو بغير دليل ہے اور حياتِ جاوداں کا انظار بے معنی انظار ہے۔

جو چیزاہم ہے وہ میہ ہے کہ موت کے لیے تیارر ہنا چا ہیے اور اپنی زندگی سے احسن طریقے سے فائدہ اٹھانا چا ہے اور موت فقط فنا کی معنیٰ میں نہیں بلکہ ایک محد وداور چھوٹے مسافر خانے سے ایک بہت وسیع جہان جونعہ توں سے بھر اہوا ہے، کی طرف انتقال کے معنیٰ میں جانیں کہ اگر ہماراعمل پاک ہوگا تو نہ موت ہمیں کوئی نقصان پہنچائے گی اور نہ اس ڈروو حشت کی دنیا سے انتقال کوئی نقصان دے گا۔ ہاں اہم چیز ایمان اور پاک عمل ہے۔

انتاليسوان خطبه

ومنخطبةلهعليهالسّلامر

خطبَها عِنْلَ عِلْمِه بِعَزُوَة النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيْرٍ، صَاحِبِ مُعَاوِيَة لِعَيْنِ التَّمْرِ، وَ فِيْهَا يُبْدِئ عُلْدَ لاَوَيَسْتَنْهِضُ النَّاسَ لِنُصْرَيَهِ» جومعا ويد يرردارِ شكرنعمان بن بشير يحين التمر پر حملے وقت ارشاد فرما يا اور لوگوں كوا پن نفرت پر آماده كيا-

خطبهایک نگاه میں

یہ خطبہ جس طرح او پر اشارہ ہوا اُس وقت بیان ہوا جب نعمان ابن بشیر نے میں التمر ، جو عراق کی معروف آبادیوں میں سے ایک تھا، پر حملہ کردیا۔ امیر شام نے اس کو پہلے کہا تھا کہ ایسے حملوں سے میرا مقصد عراقی لوگوں کے دلوں میں خوف پیدا کرنا ہے۔ نعمان جو عثانیوں میں سے تھا، اس کام کے لیے آمادہ ہوا۔ امیر شام نے دوہزار سپاہی اس کے اختیار میں دیے اور اس کو سفارش کی کہ شہروں اور آبادیوں کے قریب نہ جائے۔ اور ایسے مراکز پر حملہ کیا جائے جہاں بہت کم سپاہ موجود ہوں اور جلدی سے حملہ کر کے واپس لوٹ آئے، اس لیے کہ ایسانہ ہو کہ عراق سیا ہیوں کے طرف سے اس موجود نتیجہ اُلٹ ہو جائے۔ نعمان چل پڑا اور "میں التم "کے قریب پہنچا وہاں ما لک ابن کعب (علی مدین کا طرف سے ) موجود

<sup>&</sup>lt;sup>[1]</sup> سند خطبہ : مید خطبہ ماز کم ان تین کتابوں میں جو سیّدر ضیؓ سے پہلککھی گئی ہیں، دیکھا گیا ہے۔" الغارات" ابراھیم ابن ہلال ثقفی کی (متوفی سال ۲۸۳)اور " انساب الاشراف" جس میں بلاذری اس کا ایک حصد لائے ہیں اور" تاریخ طبری" وہ بھی اس خطبے کے پچھ حصوں کولائے ہے اورا تی طرح" مصادر نیچ البلاغة جلدا - صفحہ ۲۳۰۸ میں بھی یہ خطبہ موجود ہے۔

تھے، مالک کے ساتھا یک ہزار سپاہی تھے، کیکن ان کواجازت دے دی کہ کوفہ لوٹ جائیں اوراس کے پاس فقط ایک سوسپاہی باقی تھے۔

ما لک جب نعمان کی آمد سے باخبر ہوا، ایک خط امام علیٰ کولکھا اور ماجر ہے کی خبر دی ،جس وفت خط امام علی ملایت کو ملا، اپنے اصحاب سے فرمایا، "جلدی اُٹھو! اور ما لک کی مدد کے لیے دوڑ پڑ و، اس لیے نعمان تھوڑ ے شامی سپا ہیوں کے ساتھ عین التمر پر حملہ آ ور ہوا ہے لیکن لوگوں نے دعوت امام کا مثبت جواب نہ دیا۔ امام علی ملایت نے قبائل کے رئیسوں کودستور دیا کہ وہ خود بھی چلیں اور اپنے قبیلے کو بھی جمع کریں۔ انھوں نے بھی کوئی مثبت کا م انجام نہ دیا اور فقط تین سو ( ۲۰۰۰ ) یا اس سے کم افر اد جمع ہوئے۔

امامؓ اس سُستی و کمز وری اوراپنے پیشوا کی دعوت کے جواب کے معاملے پر سخت برہم ہوئے اور ظاہر کیا کہ سلمانوں اور اہل عراق کی ساری مشکل اسی جعیت کی ضعف و کمز وری میں ہے۔ جو دشمنوں کی جسارت اور دوستوں کی ناامیدی کا سبب ہے۔ <sup>11</sup>

پہلاحصہ

مُنِينتُ بِمَنْ لَا يُطِيْحُ إِذَا آمَرْتُ وَ لَا يُجِيْبُ إِذَا دَعَوْتُ لَا آبَالَكُمْ مَا تَنْتَظِرُوْنَ بِنَصْرِ كُمْ رَبَّكُمْ آمَادِيْنَ يَجْمَعُكُمْ وَلَا حَمِيَّة تُحْمِشُكُمْ اقُوْمُ فِيْكُمْ مُسْتَصْرِ خَاوَ أَنَادِيْكُمْ مُتَغَوِّثًا فَلَا تَسْمَعُوْنَ لِى قَوُلًا وَلَا تُطِيعُونَ لِى آمُراً حَتَّى تَكَشَّفَ الْأُمُورُ عَنْ عَوَاقِبِ الْمَسَاءَةِ فَمَا يُدُرَكُ بِكُمْ ثَارٌ وَ لَا يُبْلَعُ بِكُمْ مَرَامٌ

" میں ایسے افراد میں پیش گیا ہوں جنہیں تکم دیتا ہوں تو اطاعت نہیں کرتے ہیں اور بلاتا ہوں تو لبیک نہیں کہتے ہیں۔خدا تمہارا بُرا کرے، اپنے پروردگار کی مدد کرنے میں کس چیز کا انتظار کررہے ہو؟ کیا تمہیں جنع کرنے والا دین نہیں ہے اور کیا جوش دلانے والی غیرت نہیں ہے؟ میں تم میں کھڑا ہو کر آواز دیتا ہوں اور تمہیں مدد کے لیے بلاتا ہوں لیکن نہ میری بات سنتے ہواور نہ میر عظم کی اطاعت کرتے ہو۔ یہاں تک کہ حالات کے بدترین نتائج سامنے آجا کیں۔ سچی بات سے ہے کہ تمہارے ذریعہ نہ کی خون ناحق کا بدار لیا جا سکتا ہے اور نہ کو کی مقصد حاصل کیا جا سکتا ہے۔

🗓 اقتباس مصادر نیج البلاغہ سے،جلد ا،ص ۷ ۳۷

شرح وتفسير

میں نے کیوں ہاتھ پر ہاتھ رکھدیا؟

جس طرح کداو پراشارہ ہوا کہ بی خطبہ اس وقت بیان ہوا جب شامی ظالموں میں سے ایک نعمان ابن بشیر کے نام سے امیر شام کی طرف سے مقرر ہوا کہ بعض عراقی علاقوں پر ایسے وحشیا نہ حلے کرے، جن سے لوگوں کی ہمتیں کمزور پڑ جا سی اور امام علیؓ نے لوگوں کو اس کے ساتھ مقابلے کے لیے دعوت دی ،لیکن افسوس عراقی لوگوں نے کمزوری کے اثر کو قبول کرتے ہوئے اما مگومثبت جواب نہ دیا اور امامؓ نے مجبور ہو کر اس خطبے کو دومقاصد کے لیے بیان فرمایا:

پہلا: وہ تکالیف اور مشکلات جواس راہ سے حاصل ہوں گی اپنی طاقت سے ان کو دورکریں اوران کیذ مے داری عراقی لوگوں کی گردنوں پر ڈالیس جواس حد تک پہنچ چکے تھے کہ دشمن کی چھوٹی سی حرکت کے مقابلے میں بھی ضعف اور ذلت کو ظاہر کرتے تھے۔

دوسرا: شایدیه گفتگوان مرده خمیر دل کوچنجهوژ کر بیدارکردے، تا کهان خطرات کو سمجھیں اورا پنی ذیتے داری کو محسوں کریں،اس لیے حضرت فرماتے ہیں:

«مُنِيْتُ مِمَنِيْتُ مِمَنِيْ لَا يُطِيْعُ إِذَا أَمَرْتُ وَلَا يُجِيْبُ إِذَا دَعَوْتُ» " میں ایسےلوگوں میں پچنس گیا ہوں جن کو جب تھم دیتا ہوں ، میری اطاعت نہیں کرتے اورجس وقت ان کو بلا تا ہوں جوانے نہیں دیتے۔"

یہ بات واضح ہے کہ طاقتو رترین اور مدبرترین حاکم و مدیر جب ایسی قوم اورلوگوں میں گرفتار ہوجائے وہ کوئی کام نہیں کرسکتااور جب ایسی قوم کو کسی نقصان کا سامنا ہوتو اُس کا ذیتے دارتھی وہ ہوگا۔

اس کے بعد حضرت نفر ماتے ہیں: «لَا أَبَالَكُمْ اِ مَا تَنْتَظِرُوْنَ بِنَصْرِ كُمْ رَبَّكُمْ " «اے بذسلو! پروردگار کے آئین کی مدد کے لیے س چیز کا انتظار کرتے ہو؟" دشمن سے مقابلے کے تمام شرائط تم میں پائی جاتی ہیں،افرادی قوت اوروسائل بھی رکھتے ہواور دشمن کی چالوں سے مجمی آگاہ ہواور اُن خطروں ہے بھی، جونہ ہیں لاحق ہیں باخبر ہو، پھر کس چیز کے منتظر ہو؟ دشمن کے ہاتھوں اپنی ذلت آمیز موت ۳2۲

كاتماشاد كيصن كاانتظار كررب مو؟

جملہ «لَا أَبَالَكُم» " ب بذسلو" جس طرح پہلے بھی اشارہ ہوا کہ اس سے مرادیہ پہ کہ گویا تم لوگوں پر باپ کی سر پر تینہیں تھی اور خاندانی تربیت ہے محروم ہواس لیے کمز در ہواوریا ایک قشم کی لعنت اور بد دُ عا ہے یعنی حضرت بد دُ عا کرتے ہیں کہ خدا دند تمہیں باپ کی سر پر تی ہے محروم ہواس لیے کمز در ہواوریا ایک قشم کی لعنت اور بد دُ عا ہے یعنی حضرت مر پر تی ہے محروم ہو گویا ذلت کا غباراس کے سر پر پڑ ہے گا۔ان کو تحرک کرنے کے لیے اس بیان کو تسلسل دیتے ہیں۔ «اُمَا دِینٌ یَجْمَعُ کُمْد وَ لَا تَحِدَیَّہُ کُمْرَ ؟ «اُمَا دِینٌ یَجْمَعُ کُمْد وَ لَا تَحِدیَّہَ تُحْمِدُ مُرابِ کُمْرِ مَالَ کُولُ غَیْرِتَ نہیں جو تُسلسل دیتے ہیں۔

حقیقت میں ان دونوں میں سے ہرایک ان کے جان لیوادرد کی دوابن سکتے ہیں۔ اس لیے کہ ایک دین رکھنا جو ایک دوسر بے کوملانے والے حصار کی مانند ہے کہ ظاہر اُمختلف رنگ وُسل کے مگر ایک ہدف اور مقصد پر جمع اور منظم کرتا ہے اور جوکسی بھی کا میابی کا راز ہے۔

جب ان کے درمیان اس قسم کا دین نہ ہو یا عملی طور پر کمز وریاں پائی جائیں تو کم از کم اجتماعی غیرت ، اپنی سرز مین اور قومی دفاع اور تحفظ کا جذبہ تو ہواور دشمن کے مقالبے میں متحد و متحرک ہوں۔

مگرافسوس کہ اُس وقت عراق اورکوفہ کےلوگ ان دونوں اصولوں سے بہرہ مندنہیں تھے، یعنی نہ کسی مضبوط دین کے تابع تصح اور نہ اجتماعی غیرت ان کے پاس تھی۔ اس قشم کے گروہ جن کے پاس مضبوط اجتماعی مرکز کا فقد ان ہو، در حقیقت بیا یک مد بر پیشوا کے لیے سب سے بڑی مشکل ہے۔ دوسر نے خطبوں میں امام ملائل نے کیا خوب فرمایا ہے، اسی کمز ورا ور منتشر گروہ کو مخاطب کیا ہے اور فرماتے ہیں:

«اُرِيْلُ أَنُ اُ دَاوِيَ بِكُمْرُوَ أَنْتُمْدَدَا بْنُ كَنَاقِيشِ الشَّوُ كَةِ بِالشَّوُ كَةِ» <sup>[1]</sup> «مجيب بات ہے میں تھارے وسلے سے اپن بیاری کی دواکر ناچا ہتا ہوں اور تم لوگ خود میری بیاری ہو، اسی *طر*ح

کہ کوئی شخص کا نٹے کوکا نٹے کے وسیلے سے اپنے بدن سے نکالتا ہے۔" اسی دلیل کی بنا پراما ٹمارپنی گفتگوکوشلسل دیتے ہیں:

<sup>[1]</sup>" تحصین "حمین " کے مادّے سے ہے۔مقامیس اللغۃ کے کہنے کے مطابق دومتنی رکھتا ہے ایک معنیٰ "غصیمیں آنا" اور دوسرامعنی "بار کی " ہے۔ یہاں وہی پہلامعنی مراد ہے،اس لیے کداما م<sup>ٹ</sup>فر ماتے ہیں" اگرتم لوگ غیرت رکھتے تو اس افسوس ناک واقعے کوئ کرغیظ وغضب میں آتے۔" <sup>آتا</sup> نیچ البلاغہ خطبہ ا ۲ا۔ «أَقُوْهُمْ فِيْهُ كُمْ مُسْتَضْمِ خَا<sup>1</sup> وَ أَكَادِيْكُمْ مُتَغَوِّقًا<sup>11</sup>
 أَهْراً، حَتَّى تَكْشِفُ الْأُمُورُ عَنْ عَوَاقِبِ الْمُسَاءة ق<sup>11</sup>
 «شمار المحدور عن عواقو بالمُسَاءة ق<sup>11</sup>
 «شمار المحدور عن عواقو بالمُسَاءة ق<sup>11</sup>
 «شمار المحدور عن عواقو بالمُسَاءة قا<sup>11</sup>
 «شمار المحدور عن عواقو مع المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المحدوم المحدوم المحدوم المحدوم المحدوم المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المحدوم المحدوم المحدوم المحدوم المحدوم المحدوم المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المراجون المحدوم المحدون المحدوم المح المحدوم المحدوم المحدوم الم

دوسراحصه

<sup>[1]</sup> «مستصرخ» «صرخ» کے مادؓ سے ہے " بلند آواز اور فریا دکرنے" کے معنی میں ہے اور لیض ارباب لغت کہتے ہیں کہ بلند فریا دؓ کے معنی میں ہے جوخوف و دشت یا مصیبت کے وقت ہوا ور اس کے وسیلے سے مد دطلب کی جائے۔ <sup>[3]</sup> «مت خوف» «خوف» سے ماد سے سے اور مصیبت کے وقت مد دکرنے کے معنیٰ میں ہے، اس بنا پر مت خوّف ا<sup>شخ</sup>ص کو کہتے ہیں جو مصیبتوں میں دوسروں سے مد دطلب کرتا ہے۔ تیعبیر اور منصر خ کی تعبیر صحیح خاہر کرتی ہے کہ اما ما اہل کو فد کی شستی سے مشکلات کے وقت کتنے رنجدہ متھے۔ <sup>[3]</sup> «الم مساحة» «سوء » کا مصدر ہے۔ بری اور مادی یا معنوی ، دنیوی یا اخروی ، برنی یا غیر برنی نعمتوں کو گونوا دینا کے معنی میں ہے۔ ؞ۮۼؘۅؙؾؙػؙؗۿٳؚڵ ڹؘڞؚٳۼؗۊٳڹػؙۿۼؘؖڔٞجؘۯؾؙۿ جَر۫جَڒۛڐؘ ٱلۡجَؠٙڸؚ<sup>ؚ</sup>ۜٵڶٳٚڛۜڒؚ<sup>ؚ</sup>ۜۊ ؾؿؘٵۊؘڶؾؙ؞ ؾؿؘٵۊؙڶ ٳڸڹؚۨۻؙۅؚ<sup>ؚ</sup>ٵڶٳۮڹؚ<sup>ؚ</sup>ؚ<sup>ڟ</sup>ؿؙۿٙڂڗڿٙٳؚڶۜٙڡؚڹ۫ػؙۿڿؙڹؽٮ۠ۨ<sup>ۿ</sup>ڡؙؾۮؘٳڽؚ۫ۛڣ<sup>ٛ؆</sup>ۻعؚؽڡ۠ۜػٵؖؗٛٛؗٛؗٛؗٙؠٵؽؙ؊ٲۊؙۏڹٳٙڶٵڶؠٙۅ۠ؾؚۊؘ ۿۿ؞ؾڹڟؙۯۅ۫ڹۥ

"میں نے تم کوتمہارے ہی بھائیوں کی مدد کے لیے پکارا، مگرتم اس اونٹ کی طرح بلبلانے لگے، جس کی ناف میں درد ہواور اس کمز درشتر کی طرح سست پڑ گئے جس کی پشت زخمی ہو۔ اس کے بعدتم سے ایک مختصری کمز ورڈ پریثان حال سپاہ برآ مدہوئی، اس طرح جیسے انہیں موت کی طرف دھکیلا جار ہا ہواور بیر بے کسی سے موت کود کچھر ہے ہوں۔"



كمزوروں كے ساتھ دشمن كے مقابلے ميں كھڑ نے ہيں ہو سكتے

امامؓ نے خطبے کے اس حصے میں کو فیوں کے متعلق جوسرزنش کی ہے، دشمن کی طرف سے ایذ ارسانیوں کے مقابل سستی، کا ہلی اور کمز ورمی دکھانے پرانہیں سخت تنابیہہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

دَعَوْتُكُمْ إِلَى نَصْرِ إِخْوَانِكُمْ فَجَرَجَرْتُمْ جَرْجَرَةَ الْجَمَلِ الْأَسَرِّ، وَ تَشَاقَلْتُمْ تَشَاقُلَ النِّضُوِ الْآدْبَ "

«میں تم لوگوں کواپنے بھائیوں کی مدد کے لیے (مالک ابن کعب اوران کے دوستوں کی طرف اشارہ ہے جو «عین

التم "سرز مین میں شامی ظالموں کے زد میں آ چکے تھے ) دعوت دی لیکن تم لوگوں نے اس اونٹ کی طرح جو سینے کے درد میں چیختا ہے اور اس حیوانِ لاغر کی طرح جس کی پشت پر زخم ہوئستی دکھائی۔"

یہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہتم نے بات کرنے میں بھی اظہارِ ناتوانی کیا اور عمل میں بھی ایسا کام کیا کہ جو تہماری شکست کا سبب ہواد نیاوا خرت میں بھی اور زخمی دشمن کو اپنے سامنے دلیر کردیا اور جس نے تمہارے جانی ومالی نقصانات میں اضافہ کردیا۔ ان کو حیوانات کے ساتھ تشبیہ دیناممکن ہے ان کی ضعفِ فکری اور ارادے کی کمز وری کی طرف اشارہ ہو۔ اس لیے کہ عاقل انسان کبھی بھی اپنے دشمن کو اجازت نہیں دیتا کہ ایسے دلیر انہ طریقے سے اس کے وطن پر حملہ کرے اور جہاں چاہے بغیر کسی مانع کے بڑے سے بڑا نقصان پہنچائے۔

حضرت اس خطبے کے آخری جملے میں ایک جھوٹے گروہ کی طرف اشارہ فرماتے ہیں کہ جھوں نے ان کی دعوت پر لہیک کہا،لیکن عین وقت پر خوف و وحشت نے انہیں اپنی لپیٹ میں لیا ہو اتھا جوان کے چہروں سے نمایا ں تھا، ان کے لیے فرماتے تھے:

، ثُحَرَّ جَرِ جَ إِلَى مِنْكُمُ جُدَيْكُ مُتَنَائِبٌ ضَعِيْفٌ، كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُوْنَ » "اس كے بعدايك چوڻا گروہ ميرى طرف آيا، ايسا گروہ جو مضطرب، وحشت زدہ و كمز ورتھا كما گوياان كوموت كى طرف لے جايا جارہا، و، حالاں كمدوہ موت كارپنى آنگھوں سے نظارہ كررہے ہيں۔"

جیسا کہ سیدرضیؓ اس خطبے کے آخر میں فرماتے ہیں کہ "متذائب" مضطرب کے معنی میں آیا ہے۔اور تذا اُ طبت الدؓ پے (ہوائیں مختلف انداز میں چلیں ) سے لیا گیا ہے اور بھیٹر ئے کوعربی زبان میں ذِخْب کہتے ہیں اس لیے کہ راہ چلتے وقت مسلسل اس طرف اور اُس طرف دوڑ تا ہے۔

اس بنا پر بیر جھوٹا سا گروہ بھی ایسا گروہ نہ تھا جو « کَحْ مِنْ فِحَة قَلِيْلَةٍ عَلَبَتُ فِحَةً کَتِيْرَةً مَعداق قرار پاتا، اس پر اعتماد کیا جاسکتا، بلکہ ایک ایسا گروہ تھا جو کمزور، ڈر پوک اور مضطرب و پریشان تھا کہ گویا ان کو کسی قربان گاہ ک طرف لے جایا جار ہا ہواوروہ اپنی موت کا اپنی آنکھوں سے نظارہ کرر ہے ہوں، ایسا گروہ جن کا عدم ان کے وجود سے برتر ہے اور ان پر اعتماد کرنا شرمساری کا سبب ہے۔کہنا درد ناک ہے کہ مولاعلی طلیق جیے شجاع و مد بر حاکم کو ایسے لوگوں کو جمیلنا

سورہ انفال میں ارشاد ہوتا ہے:

" تکافیماً یُسافُون إلی الْمؤت و هم مدینظرون" " " گویاان کوموت کی طرف لے جایا جارہا ہو، اور وہ موت کا پنی آنکھوں سے نظارہ کررہے ہوں۔" پیغبرا کرم سل الیہ پنج کے زمانے کے مونین جوانتہا کی ضعیف وڈر پوک تھے، وہ ایسے لوگ تھے جو جہاد سے فرار کے لیمسلسل بہانے ڈھونڈ نے رہنے اور پیغبرا کرم سل الیہ پنج کے ساتھ خدا کے علم، جنگ بدر کے بارے میں تکرار کرتے تھے۔ لیکن بدر کے واقع نے یہ واضح کردیا کہ وہ لوگ کس طرح ایک بے مقصد ڈراور خوف میں گرفتار ہوں تھے۔ اور کتی عظیم کامیابی اس جنگ میں مسلمانوں کو حاصل ہوئی۔ عجیب بات پیچی کہ جنگ کے بعد وہ ی ڈر پوک تھے۔ اور کتی عظیم کوفت اعتراض کرتے تھے۔ یو بین محکمان ہے اس بات کی طرف اشارہ ہو کہ اگر میں گرفتا کہ وہ کہ جنگ کے بعد وہ پی گرفتا ہو کے تھے۔ اور کتی عظیم کے وقت اعتراض کرتے تھے۔ ت سے بڑے دِشْمن پر کا میاب ہوجاتا۔

نکنة

قتمن کے مقابل میں سستی کا نتیجہ اس بنا پر کہ تعلیمات اسلام سب اقوام وملتوں کے ساتھ سوائے ان مواقع پر جہاں اسلام وسلمین کے ساتھ جنگ ہورہ ی ہو، جہاں عمل کی شدت واجب ہو، سلح واشتی پر مینی ہوں۔ اس کا نمونہ وہ ہی چیز ہے جواد پر والے خطبے میں اور نیچ البلاغہ کے دیگر خطبوں میں امیر شام اور شامی ظالموں کے مورد میں دیکھی گئی ہے۔ امیر شام کوفی وعراقی ساہیوں کی قوت میں کمز وری پیدا کرنے کے لیے مسلسل منصوبے بنا تا تھا اور ان فکر وں اور کا موں میں ایک نمایاں ترین کا ماذیت دینا تھا۔ وہ ایک گروہ کو جنع کر تا تھا کہ وہ علاقہ جو عکومت مولاعلیٰ کے زیر نظر تھاں کی میں ایک نمایاں ترین کا ماذیت دینا تھا۔ وہ ایک گروہ کو جنع کر تا تھا کہ وہ علاقہ جو عکومت مولاعلیٰ کے زیر نظر تھا ان پر غفلت کی حالت میں حملہ کردیں اور جو بھی ان کی ششیر کی زد میں آئے، چا ہے مرد، عورت یا بچہ ہی کیوں نہ ہو، ان پر تاہ کردیں اور ان کے سارے اموال لوٹ لیں اور پھر تیز دی کے ساتھ اور جن کر تا تھا کہ وہ علاقہ جو حکومت مولاعلیٰ کے زیر نظر تھا ان پر

تیزی سے تعاقب کرنے اور دندان شکن جواب دینے کا کہتے ، وہ اس قشم کے مسائل میں لا پر داہی اور شستی دکھاتے اور جب

🗓 سوره انفال، آیت ۲

امامؓ ان کوبلاتے تھے تیزی سے حرکت کرنے کو کہتے تو یہ ست وکاہل افرادا پنی جگہ سے نہیں ملتے تھے گویا دشمن کے حملوں کا ان سے کوئی تعلق نہیں۔

یہی امر سبب ہوا کہ ظالمین شام روز بہ روز دلیر ہوتے گئے اور آخر کا رمولاعلی ملین کی شہادت کے بعد عراق آسانی سے امیر شام کے زیز کمیں آگیا اور امام حسن ملین این منزلت و مقام کے باوجود، اس ظالم شخص کے سامنے قیام نہ کر سکے، کیونکہ اچھی اور دلیرفوج جو دشمن کے غرور کو کا فور کر سکتی ہے وہ آپؓ کے پاس نہیں تھی۔

آج کل کی دنیا میں بھی یہی عمل دوہرایا جارہا ہے یعنی اگر شروع ہی سے دشمن کی نکلیف دہ حرکات پر قابونہ پایا گیا اوراسی انتظار میں بیٹھے رہے کہ وہ ہرطرف سے ہلا بولیں تو ہمارے ہیدارہونے سے پہلے ہی وہ اپنا کا م کر چکے ہوں گے۔

نہ صرف دشمن کی ایک معمولی حرکت ،خواہ فوجی ہو یا سیاسی یا تبلیغی ہویا اقتصادی ،اس کی فوراً روک تھا م کریں بلکہ اس میں خود پہل کریں تا کہ دشمن کے ہاتھ حملے کا موقع نہ آئے اور وہ دفاعی پوزیشن اختیار کرنے پر مجبور ہو۔

معمولاً سُت افراد جب دشمن کی حرکات کا مشاہدہ کرتے ہیں تو اپنی راحت طبی کی وجہ سے، اس کی توجیہ کرتے ہوئے اُسے صحیح گردانتے ہیں۔ درحالیکہ ایسے مواقع میں بد گمانی پر مبنی ہیں، اس لیے کہ مقابلے میں خونخو اردشمن ہے، نہ کہ ایک آزادانسان کہ اس کے مل کو صحت پر محمول کیا جائے۔ خطبہ جہاد میں ایک سبق آ موز عبارت کی شرح گز رچکی ہے، اسی پر بات کو ضم کرتے ہوئے امیر المونین حضرت علی ملیک فرماتے ہیں:

أَلَا وَإِنِّى قَنْ دَعَوْتُكُمْ إلى قِتَالِ هُؤُلَاءِ الْقَوْمِ لَيُلًا وَ نَهَارًا وَ سِرًّا وَإعْلَانًا وَ قُلْتُ لَكُمْ ، أُغُرُوُهُمْ قَبْلَ أَنْ يَغُزُوُ كُمْ: فَوَاللهِ مَاغُزِى قَوْمٌ قَطُّ، فِي عُقْرِ دَارِهِمْ إِلَّا ذَلُّوًا "

" تم لوگ آگاہ ہوجاؤ! میں نے شب وروز اور مخفی وظاہر طریقوں سے تمہیں دشمنوں سے مقابلہ کرنے کے لیے بلایا اور کہا: اس سے پہلے کہ وہ تم پرحملہ آور ہوں تم ان کے ساتھ جنگ کرو۔خدا کی قسم! وہ قوم جس کے دشمن ان کے گھروں پرحملہ کریں، وہ یقیناذلیل وخوار ہوگی۔"

**سوال**: ممکن ہے پھر یہ سوال ایک گروہ سے متعلق ہو کہ کیوں امیر المونین نے اپنے کشکریوں سے اتنے تندو تیز لہج میں گفتگو کی اوراس حد تک تحقیر کی؟ آیا یہ بہتر نہ تھا کہ لطف سے کام لیتے اور محبت بھرے لہج میں اُن سے باتیں کرتے؟ اس بات کا جواب متعد دبار گزشتہ خطبوں کے ذیل میں بیان کیا ہے، اور کہا ہے کہ بیآ خرمی دوااور حقیقت میں ایک

🗓 نېچ البلاغه، خطبه ۲۷

کلام امیر المونین علی <sub>علیطا</sub> .....جلد دوّم فشم کا زخم فها <sup>چ</sup>س میں کسی چیز سے گریز نہیں کیا جاتا۔

<u>چالیسواں خطبہ</u>

فی الْحَوَّارِ جِ لَمَّاسَمِعَ قَوْلَهُمُ «لَا حُكْمَ إِلَّا يلْلَهِ» خوارج کے بارے میں، جب اُن کا بیمقولہ سنا کہ حکم اللہ کے علاوہ کسی کانہیں ہے۔

کاسہارالیا جبکہ واضح طور پرعلطی ظاہر ہو چکی تھی اورا پنی تنگ نظری کی بنا پراس برانی کو مجھنہ سکے۔ جس وقت امامؓ نے اس نعر ے کو سنا، یہ خطبہار شاد فر ما یا اور اس میں چار نکات کی طرف اشارہ فر ما یا ہے: پہلا نکتہ : ان کے بید نعر ہ بلند کرنے کی اصل وجہ بتاتے ہیں : «لَا صحح کَمَدَ إِلَّا لِلَّهِ» حَقّ اور سَج بات ہے جو بیہ بلند کررہے ہیں مگر یہاں لوگوں کو اس جملے کے ذریعے دھوکا دے کر ناجائز فائدہ اٹھانے کی کوشش کرتے ہیں۔ دومرا مکتہ: اس خطبے کے تسلسل میں بیہ تجھا یا کہ انسان ایک حاکم انسانی کا محتاج ہے۔امامؓ اس کو اضح کرتے ہیں اور

🗒 سوره انعام، آیت ۵۷، سوره کوسف آیات ۲۰ تا ۲۷ ـ

دوسری تعبیر کے مطابق حکومت کی ضرورت واہمیت کو بیان کرتے ہیں۔ تیسرانکتہ: ایک عادل اور منصف حاکم کے وظائف بیان کرتے ہیں اوراس ساتھ دوسری چیز وں کی طرف بھی

اشارہ کرتے ہیں۔

چوتھا نکتہ: اس خطبے کے آخری حصے میں ایک عادل اور منصف حاکم کے وجود کے بنیج اور فائد ے کو دو مختصر اور جامع جملوں میں بیان فرماتے ہیں۔

مرحوم سيرض أن خطب آخريس اى مغمون كودوسرى روايت مح مطابق مخضر عبارت ميں فل كرتے ہيں: قال ٤ كليمة حَقِّ يُدَا دُجِهَا بَاطِلٌ نَعَمُ إِنَّهُ لَا حُكْمَ إِلَّا لِلٰهِ وَلَكِنَّ هَوُلَاءِ يَقُولُونَ لَا إِمْرَةَ إِلَّا لِلٰهِ وَإِنَّهُ لَا بُنَّ لِلنَّاسِ مِنْ أَمِيرٍ بَرَّ أَوْ فَاجِرٍ يَعْمَلُ فِي اِمْرَتِهِ الْمُؤْمِنُ وَ يَسْتَمْ تغ الْاجَلَ وَ يُجْمَعُ بِهِ الْفَيْءُ وَ يُقَاتَلُ بِهِ الْعَلُوقُ وَ تَأْمَنُ بِهِ السُّبُلُ وَ يُؤْخَذُ بِهِ لِلظَّمِي مَنَ الْقَوِيّ حَتَّى يَسْتَرِيحَ بَرَّ وَ يُسْتَرَاحَ مِنْ فَاجِرٍ .

وَفِي وَايَةٍ أُخْرَى أَنَّهُ الْمَاسَمِعَ تَخْكِيبَهُمْ قَالَ:

حُكْمَ اللهِ ٱنْتَظِرُ فِيُكُمْ وَقَالَ آمَّا الْإِمْرَةُ الْبَرَّةُ فَيَعْمَلُ فِيهَا التَّقِيُّ وَ آمَّا الْإِمْرَةُ الْفَاجِرَةُ فَيَتَمَتَّحُفِيهَا الشَّقِيُ إِلَى آنُ تَنْقَطِعَ مُدَّتُهُوَ تُنْرِكَهُ مَنِيَّتُهُ .

" بیایک کلمه حق ہے جس سے باطل معنی مراد لیے گئے ہیں۔ بیشک حکم صرف اللہ کا ہے، لیکن ان لوگوں کا کہنا ہے کہ حکومت اور امارت بھی صرف اللہ کے لیے ہے حالانکہ کھلی ہوئی بات ہے کہ نظام انسانیت کے لیے ایک حاکم کا ہونا بہر حال ضروری ہے چاہے نیک کردار ہویا فاسق ، کہ حکومت کے زیر سابیہ ہی مومن کو کا م کرنے کا موقع مل سکتا ہے اور کا فربھی مزے اڑ اسکتا ہے اور اللہ ہر چیز کو اس کی آخری حد تک پہنچا دیتا ہے اور مال غنیمت وخراج وغیرہ جمع کیا جا تا ہے اور دافر بھی مزے کی جاتی ہے اور راللہ ہر چیز کو اس کی آخری حد تک پہنچا دیتا ہے اور مال غنیمت وخراج وغیرہ جمع کیا جا تا ہے اور دشنوں سے جنگ کی جاتی ہے اور راستوں کا تحفظ کیا جاتا ہے اور طاقتو رہے کمز ور کاحق لیا جاتا ہے تک کردار انسان کو راحت ملے اور بد

ایک روایت میں ہے کہ جب آپ کونحکیم کی اطلاع ملی توفر مایا: "میں تمہارے بارے میں حکم خدا کا انتظار کرر ہا ہوں۔" پھرفر مایا: "حکومت نیک ہوتی ہے تو متقی کو کام کرنے کا موقع ملتا ہے اور حاکم فاسق وفاجر ہوتا ہے تو بد بختوں کومز ہ اڑانے کا موقع ملتا ہے یہاں تک کہائ کی مدت تمام ہوجائے اور موت اسے اپنی گرفت میں لے لے۔"

شرح وتفسير

حضرت امام علی ملایت نے اس خطبے کے پہلے جسے میں لَلا حُکْمَہ إِلَّا لِلَّهِ کَنِعرے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا" بہ بات حق ہے جس کے غلط وباطل معلٰ لیے گئے ہیں یا دوسری تعبیر کے مطابق بہالہی حق بات ہے کہ انھوں نے اس کے اصل مفہوم میں تحریف کردی ہے اور گمراہی کے راستے پر گا مزن ہوئے۔

« کَلِیمَةُ حَقٍّ یُرَادُ بِهَا بَاطِلٌ» اس کے بعد اس بات کی وضاحت میں مختصر اور جامع جملہ بیان کرتے ہیں اور فرماتے ہیں:

> · نَعَمْ إِنَّهُ لَاحُكُمَ إِلَّا لِلهِ وَلَكِنَّ هُؤُلَاءِ يَقُوْلُوْنَ: لَا إِمْرَةَ إِلَّا لِلْهِ

"جی ہاں حکم مخصوص خداجل شانۂ کے لیے ہے کہ کین میگروہ کہتا ہے کہ لوگوں پر امارت اور حکمرانی کرنا صرف ذاتِ خدا سے مخصوص ہے۔"

خوارج کی بڑی غلطی یہی تھی کہ وہ "ان الحُکْمُ اِلَّلا مِلَا یہ کانعرہ جو کہ قرآن سے لیا گیا تھا، کی یوں تفسیر کرتے تھے کہ ہر طرح کی "حکمیت وفیصلہ سازی" اور" حاکمیت" یعنی لوگوں پر حکمرانی کرنا خدا سے مخصوص ہے اوراسی وجہ سے انہوں نے حکمیت کے مسئلے سے اختلاف کیا اوراس کو ایک قشم کا شرک شار کیا، اس لیے کہ غیر خدا کے لیے حکومت وفیصلے کا حق قرار دیا گیا ہے۔ یہ بات واضح ہے اگر حکمیت اور فیصلہ مخصوصِ خدا ہوتو لوگوں کے درمیان حاکم بھی خدا ہواس بنا پر حکومت کی حقیقت ختم ہوتی چاہے اور آج کی تعبیر کے مطابق " انار کی" اور لا قانونیت اس کی جگہ لے لے اور حکومتیں اور عدالتیں بھی لوگوں کے درمیان سے اُٹھالی جائیں؟ اس لیے کہ ان حکموں میں فیصلے کرنے والے افر ادانسان ہیں، خدانہیں اور عدالتیں بھی لوگوں

وہ چاہتے تھے کہا پنی سوج کے مطابق " تو حید حاکمیت اللہ" کوزندہ کریں اور شرک سے نجات پائیں، لیکن اپنی نادانی، جہالت اور تعصب کی وجہ سے انسانی معاشر کے کو بلظمی میں مبتلا کردیا، عدل وانصاف سے دور کردیا چھوٹے چھوٹے تو جہات کا شکار ہو گئے کہ لفظ تو حید کے لیے عدل و انصاف کی حکمرانی سے انکار کیا لیکن انہوں نے دیکھا کہ ہرگروہ کے لیے حکومت اور سرپرتی لازم ہے تواپنے باطل تو جہات پر باقی رہے، سی بھی صورت میں وہ اپنے جہل ونادانی اور تھا کہ سے بازنہ آئے۔

لیکن خوش بختی سے ان میں سے ایک عظیم گروہ امامؓ کے بیدار کرنے والے فرامین کی وجہ سے جنگ نہروان کے

میدان میں خواب غفلت سے بیدار ہوااور توبہ کی اوراپنے افکار کی بے دقعتی کو پہچھ گئے۔

ہم حال امام "اس خطبے میں اس نکتے پر تا کید کرتے ہیں کہ بغیر کسی شک کے حاکم اور قانون نافذ کرنے والا ہی شریعت اور احکام خدا کواصل حالت میں نافذ کرنے والا ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ لوگوں پر حاکمیت اور فیصلے کی اجازت بھی اس سے صادر ہوتی ہے۔لیکن اس معنی میں نہیں ہے کہ خدا وندا خود عدالت میں حاضر ہوا ورلوگوں کے در میان فیصلہ کرے،لوگوں کے او پر حکومت کے کام کواپنے ہاتھ میں لے اور مثال کے طور پر صدر، با دشاہ،اور وزیر اعلیٰ، گورز کا کام کرے یا اپنے فرشتوں کو آسانوں سے اس کام کے لیے مبعوث کرے۔

یہ بات لغوادرغیر منطق ہے کہ ہروہ څخص جوتھوڑ اسابھی شعور رکھتا ہواس کواپنی زبان پر جاری نہیں کر تالیکن افسوس کہ ضدی دنا دان خوارج اس بات کے طرفدار نتھے ادراسی وجہ سے حضرت علیٰ کی مخالفت کی ، ادر کہا کہ مسئلہ حکمیت کو کیوں قبول کیا؟

نیج البلاغہ کے بعض شارعین کہتے ہیں: خوارج کا دعویٰ تھا کہ حکمیت خودال پی اجازت چاہتی ہے اور قرآن میں اس معنیٰ کی صراحت ہو، حالاں کہ قرآن نے اجازت کس شخص کونہیں دی ہے اور شاید اس دلیل کی بناء پر بزرگانِ اسلام <sup>[1]</sup> نے حکمیت سے متعلق اس آیت کے ذریعے خوارج کے خیالات کی نفی کی ہے جو خاندانی اختلافات سے مربوط ہے۔ قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

؞ۅٙٳڹڂڣؗؾؙؗۿڔۺڡۜٙٵۊۜڹؽڹۣڣۭؠؘٵڡؘۜٲڹۼؿؙۅٛٳػػؠۧٵڡؚؚۨڹٱۿڵؚ؋ۅؘػػؠۧٵڞۣڹٱۿڵؚۿٵ؞ٳڹؖؿؙڔؚؽڽٙۜٳڝڶٳڲٵ ؿؙۅٙڣؚۨۊٳٮڵڎڹؽڹۿؠؘٵ؞ٳڽۧٳٮڵڎؘػٳڹ؏ٙڮڲٲڂؠؽڗٙٳ۞؞ٵ

"اورجب ان دونوں (زن دشوہر) کے درمیان جدائی کا خوف ہوتو ایک حاکم (فیصلہ کرنے والا) شوہر کے خاندان سے اور ایک حاکم زوجہ کے خاندان سے انتخاب سیمیے اگروہ دوحاکم اصلاح کا ارادہ رکھتے ہول، خداوندان کوان کے درمیان موافقت کی مد دوتو فیق عطا کرتا ہے کیونکہ خداوند کریم واقف وآگاہ ہے۔"

جب اس طرح کے چھوٹے موٹے مسائل پیش آئیں جومحدود پیغامات رکھتے ہوں۔ انصاف کے طریقے کے ساتھان کوحل کرنا چاہیں تو وہ کام جواہم ہیں اگران میں اختلاف باقی رہے جواجتماعی زندگی کوخراب کرے اور ہر چیز کو درہم

<sup>&</sup>lt;sup>[1]</sup> علامہ خوئی نے جلد <sup>مہ</sup> میں، شر<sup>ح نی</sup>ج البلاغہ ص ۱۸۳ میں ا<sup>س</sup> معنی کی طرف اشارہ کہا ہے۔ تاریخ کامل ابن اش<sub>ک</sub>ر سے استفادہ ہوتا ہے کہ ابن عباس <sup>ٹ</sup>نے بھی خوارج کے سامنے اس آیت مبار کہ سے دلیل دی۔کامل ابن اشیر،جلد ۲۳ <sup>ص</sup>فحہ ۲۳ ۳ <sup>[1]</sup> سورہ نسا، آیت ۳۵۔

برہم کرے، کیااں کو حکمیت سے طن نہیں کرنا چاہیے؟ اور اس دلیل بنا پر پچھلوگ معتقد ہیں کہ امیر المونین حضرت علی ملاظ اصل مسئلہ حکمیت سے متعلق کسی خاص مطلب کے حصول کی خاطر مخالف نہ تھے، بلکہ تحکم کے لیے معین شخص کے مخالف تھے اور اس کی سخت مخالفت کی ۔ بہر حال امام ؓ اپ بیان کے تسلسل میں تشکیل حکومت کی ضرورت کو واضح فر ماتے ہیں، اس لیے کہ پہلے بھی اشارہ کیا گیا کہ خوارج نے نہ فقط مسئلہ حکمیت کی صفین میں مخالفت کی، بلکہ لز وم حکومت پر بھی اعتر اض کردیا اور کہا: کسی امام وحکمر ان کی کوئی ضرورت نہیں ہے، لیکن جب محبور ہو گئے اپنی تشکیل میں تو "عبد اللہ ابن وہ جب راسی" کو سر پر ست منتخب کر دیا اور خود ملاً اپنے اس فضول دعو ہے سے فرماتے ہیں:

وَإِنَّهُ لَا ثُبَّالِلنَّاسِ مِنْ أَمِيدِ بَرَّ أَوْ فَاجِرِ » "يقينالوگ ايک امير ڪمحتان ٻيں، چاہے وہ نيکوکارہو يابدکار" (اگران کونيک حاکم کی پيروی نصيب نہ ہوتو حکومت ڪرنہ ہونے سے فاجرامير کا وجود بھی بہتر ہے )۔

اس کے بعد حکومت کے سات فائدوں اور برکتوں اور آثار کی طرف اشارہ کرتے ہیں جن سے بعض معنو می اور بعض مادّ می مفاد وابستہ ہیں:

**پوہلا**: «یَعْمَدُلْ فِیْ اِمْدَیّتِهِ<sup>ت</sup>َ الْمُؤْمِنُ» <sup>تق</sup> "اس کی حکومت کے سائے میں مومن اپنے کا م کوشکسل کے ساتھ انجام دیتا ہے(اورا بین راہ کومقام قرب الہی میں جاری رکھتا ہے)

دوسرا: «وَ يَسْتَمْتِعُ فِيَها الْكَافِرُ» «كافر بحى اس كى حكومت ميں (مادّى چيزوں سے) بہر ەمند ہوتا ہے (اور وہ اپن مادى زندگى گزارتا ہے )

تيسرا: قو يُبَلِّغُ اللهُ في يها الأجَلَ» خداوندلوگوں كوفرصت ديتا ب كدا پذيعا دى زندگى كواختنام تك (نسبى

🗓 شرح منج البلاغه، ابن ابی الحدید، جلد ۲ بصفحه ۸ • ۳

<sup>اس</sup> اِصْرَة "عِبْرَة كوزن پر یا تو مصدر ب یا اسم مصدر - بدلفظ "اَصر " کے ماد ؓ ے ہے جو کہ تکم دینے کے معنیٰ میں آتا ہے اور بھی حکومت کر فے معنیٰ میں آتا ہے اور امرة كالفظ يہاں حکومت کے معنیٰ میں ہے۔ اواضح ہے کہ "اِصرَتِه، میں جوشمیر ہے وہ امیر مطلق کی طرف رجوع کرتی ہے چاہے ہونیک ہو یا بداور اس طرح "فیدیا" والی ضمیر امیر مطلق امارت کی طرف اوثتی ہے بعض شارحین نیچ البلاغہ نے پہلی کو نیک امارت کی طرف اور دوسری کوامارت فاجر کی طرف یا دونوں کوامارت فاجر کی طرف کا ہر کلام کے مخالف ہے۔

سلامتی میں )طے کریں۔

**چوتھا**: «وَ ثُجْبَعُ بِهِ الْغَنْ عُ<sup>1</sup>اس کے وسلے سے اموالِ بیت المال جمع ہوتے ہیں۔(دفاعی وعمرانی وا نتظامی اخراجات فراہم ہوتے ہیں)

**پانچواں**: «وَیُقْاتَلُ بِهِالْعَلُوُّ» اس کی مدر۔۔۔ دِشمنوں ۔۔۔ مقابلے ہوتا ہے۔ **چھٹ**ا: «وَ تَأْمَنُ بِهِالشَّبُلُ» اس کے ذریعے راستے پُرامن دامان ہوجاتے ہیں۔ ۔۔

ساتواں: « وَ يُؤْخَنُ بِه لِلضَّعِيْفِ مِنَ الْقَوِيِّ» اور حکومت کی مدد سے شمگروں سے کمزوروں کا حق چیناجاتا ہے۔

ان سات دخا نف کے انجام پانے کے سائے میں «تحتّٰی یَسْتَوِیْحَ بَرّْ وَ یُسْتَرَا تَحِمِنُ فَاجِرٍ »نیکوکارلوگ عمده زندگی گزاریں گے اور بدکاروں کے ہاتھوں سے محفوظ رہیں گے۔

سیاسی دنیا کی تاریخ سے داختے ہے کہ ماضی میں وہ یہاں تک کہ آن تھی کچھلوگ ہیں کہ جو حکومت وحا کمیت کی نفی کے طرفدار ہیں ۔ اور ہم ان کی کمز ور دلیلوں کی طرف آئندہ بحث میں اشارہ کریں گے ،خوارج بھی ایسے کمز ورفکر کی طرفداری کرتے تھے۔ تاریخ نے ان کو جواب دیا ہے؟ اس لیے کہ اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے یا سنا ہے کہ ایک حکومت کا شیر از ہ جب بکھر تاجا تا ہے اورلوگ چندر وزیا چند گھنٹوں کے لیے بغیر حکومت کے شرائط میں ہوتے ہیں تو، بد معاش اور ظالم لوگ جو ہر جگہ ہوتے ہیں لوگوں کے اموال اور ناموں پر تملہ کرد سے ہیں، دکا نوں اور مراکز تجارت کو فور آلوٹ لیتے ہیں، ناموں تجاوز کا شکار ہوتی ہیں ۔ اور بے گنا ہوں کا خون بہایا جا تا ہے، راستے بیا من ہوجاتے ہیں اور تمام شہت اجتماعی سرگر میں ان کر حکومت کا شیر از ہ جب ہوتی ہیں ۔ اور بے گنا ہوں کا خون بہایا جا تا ہے، راستے بیا من ہوجاتے ہیں اور تمام شہت اجتماعی سرگر میں ان کر حکومت کا شرا را خون د شمن ہر طرف سے اس ملک پر حملہ کر دیتے ہیں، دکا نوں اور مراکز تحبارت کو فور آلوٹ لیتے ہیں، نا موں تحباور کا شکار حق نہیں ملتا بلکہ سب کے حقوق پا مال ہوجاتے ہیں ۔ نہ کو کی سکون سے رہتا ہے ہوں ہوں ہیں ہو تے ہیں ہیں ہوتا ہے ہیں کہ ہیں ۔

بے شک صحیح زندگی گزارنے کے لیے پہلی اوراہم ترین شرط امن دامان اورنظم وضبط ہے۔ اس کے بعد طاقتو رافراد کا وجود جوخارجی دشمنوں کے مقابلے اورزیادہ حق لینے والے داخلی افراد کے لیے مانع ہے۔ اس لیے کہ پیچھ بغیر کسی حکومتی نظام کے بیت المال اور بعض عمومی اموال کوجمع کیے بغیر ممکن نہیں ہے۔

امامؓ نے اپنی جامع گفتگو میں ان سب نکات کی طرف اشارہ کیا ہے،اور بے حکومتی کے طرفداروں کی کمز ور منطق کو بطور کلی باطل کیا ہے۔

🗓 وفی بیج ، یہاں اس کے معنی بیت المال کے اموال ہیں ، اس بارے میں خطبہ ۲۰ سامیں تفصیلی بحث گز رچکی ہے۔

مسؤال: یہاں پرایک سوال ابھر تاہے کہ او پر والے ساتوں وظائف کی انجام دہی عادل،صالح ونیک حاکم سے تو مسلّم ہے لیکن آیا میر فاجر وظالم بھی ان وظائف کو انجام دے سکتا ہے؟ جبکہ کلام امام میں بیدوظائف دونوں کے لیے بیان کیے گئے ہیں۔ایساظاہر ہوتا ہے کہ دونوں ان کے بجالانے کی طاقت رکھتے ہیں۔

جواب: السوال کے جواب میں اس خلتے کی طرف توجد بنی چا ہے امیر عادل ونیکوکاریقیناً ان دخلا نف کو انجام دے گا،لیکن فاجر بطور کامل تونہیں، لیکن نسبتاً جی ہاں! یہ کا مانجام دے سکتا ہے، کیونکہ وہ اپنی حکومت قائم رکھنے کے لیے اس کے علاوہ کوئی چارہ نہیں رکھتا کہ نظم کی رعایت کرے، خارجی دشمنوں سے مقابلہ کرے، راستوں کو پُرامن بنائے اور نسبت ک اعتبار سے ظالموں کے ظلم کو ختم کرے، اگر چہ وہ خود ظالموں میں سے ایک ظالم ہے۔ بصورت دیگر لوگ اس کے خلاف کھڑے ہوجا میں گے اور دشمن اس پر مسلط ہوجا میں گاور اس کی حکومت فور آختم ہوجائے گی۔ اس بنا پر اکثر ظالم حکومت سے کو س کرتی ہیں کہ مذکورہ سات امور کی سی حد تک رعایت کر ہے۔ جو دی کی خلاف کھڑے

**سوال**: ندکورہ عبارت میں امامؓ نے کیوں موتن وکا فر کے درمیان فرق رکھا ہے،موتن کے بارے میں فرماتے ہیں «تی تح ہم لُ»اور کا فرکے بارے میں فرماتے ہیں «تیسَتہ ہُتِ تحُ»؟

جواب: اس سوال کا جواب میہ ہے کہ مومن کا ہدف دنیا وی زندگی میں وسائل سے زیادہ لطف اندوز ہونائہیں ہے بلکہ اس کا اصل ہدف رضائے خدا اور خوشنو دی خدا کو حاصل کرنا ہے اور اگر وہ زندگی کے مزے لوٹ بھی رہا ہے تو وہ اس ک اصلیٰ نہیں بلکہ طبیعی ضرورت ہے۔ جبکہ کا فرو بے ایمان شخص نہ فقط رضائے خدا کی قربت کی کوشش نہیں کرتا، بلکہ فقط وہ چاہتا ہے کہ جتنا ہو سکتا ہے مادی و سائل سے فائدہ اٹھائے ۔ چاہے وہ حرام طریقے سے ہی کیوں نہ ہو۔ اس لیے امام قرمات ہیں بنشکیل حکومت سے ہر ایک اپنے ہدف کو پالیتا ہے۔ اس صورت میں کہ اگر حکومت ہی نہ ہو۔ اس لیے امام قرمات نہ مومن عمل خالص انجام و سے سکتا ہے اور نہ کا فرآ رام والی زندگی گز ارسکتا ہے۔ یہ گفتگو میں چزین ختم ہوجا تیں گ فرماتے ہیں کہ امام میں سنا تو فرایا: «خصی خد قطر میں کہ اگر حکومت ہی نہ ہو۔ اس جام تو کہ تو کی م فرماتے ہیں کہ امام میں سنا تو فرایا: «خصی خد کی م کر ارسکتا ہے۔ یہ گفتگو میں خور کی مختلف ہے، فرماتے ہیں کہ مام میں سنا تو فرای کی سر میں میں میں سنا تو فرمایا: «خصی خد کہ میں خالف آ فرمات فرماتے ہیں کہ مام میں سنا تو میں تکھار ہے اور نہ کا فرا آرام والی زندگی گز ارسکتا ہے۔ یہ کا کو میں ان میں تک ک

یہ جملہ ممکن ہے اس بات کی طرف اشارہ ہو کہ امامؓ نے ان کی اپنی بات سے اقتباس کیا اور فر مایا، یہ جوتم کہہ رہے ہوتکم صرف خدا کا ہے، تمہاری خاطر اسی تکم الٰہی کا انتظار کرر ہا ہوں کہ وہ تمہاری تلک نظری کی وجہ سے مسلمانوں کی صفوں میں شکاف پیدا کرنے پر دردناک سزا دے۔ یا اس بات کی طرف اشارہ ہو کہ میں تمہارے انتظار میں ہوں کہ تمہیں اتمام حجت ہواورتھاری تنگ نظری اورگمراہی سے متعلق تھم جاری کرسکوں ۔مرحوم سیّدرضیؓ مزید کہتے ہیں :اس روایت کے مطابق امامؓ فرماتے ہیں:

أَمَّا الإمْرَةُ الْبَرَّةُ فَيَعْمَلُ فِيْهَا التَّقْنُ، وَ أَمَّا الْإِمْرَةُ الْفَاجِرَةُ فَيَتَمَتَّعُ فِيْهَا الشَّقِنُ، إلى أَن تَنقَطِعَ مُكَّتُهُ وَتُدُا الْإِمْرَةُ الْفَاجِرَةُ فَيَتَمَتَّعُ فِيْهَا الشَّقِنُ، إلى أَن تَنقَطِعَ مُكَتُهُ وَتُدُرِ كَهُ مَنِيَّتُهُ "

" نیک حاکم کی حکومت میں پر ہیز گار شخص اپنے وظیفے کو صحیح طریقے سے انجام دیتا ہے اور بدکا رحاکم کی حکومت میں ظالم اور بد بخت شخص فائدہ اٹھا تا ہے بیہاں تک کہ وہ وقت آپنچے اور موت آئے۔"

لیکن اس بات کی جانب تو جّہ کرتے ہوئے کہ مولاً کی مذکورہ گفتگو کا مفہوم ہیہ ہے کہ نیکوکاروں کی حکومت میں کقّار مباح لذ توں سے بھی محروم ہوں گے اور فاجر کی حکومت میں مونین کو کسی قشم کا سکون اور آ رام میشر نہیں آئے گا (بیراس مقصد کے خلاف ہے کہ جس کی خاطر بیذ طبہ بیان ہوا کہ حکومت بہرصورت ضروری ہے )، پہلی روایت صحیح تر اور دقیق تر ہے۔

شرح نی الباغداین ابی الحدید میں ایک مطلب آیا ہے، جو پہلے جملے « محکم الله أَنْتظِرُ فَیْکُمْ » کے مطلب کو واضح کرنے میں بہت اچھا معاون ہے اوروہ میہ ہے کہ جس وقت حضرت علی ملیک صفین سے پلٹے اور کوفہ آئے خوارج "حروراء " صحرا (جوکوفہ کے نزدیک ہے) میں جمع ہوئے اور کیے بعد دیگرے امام ملیک کے پاس آئے (اور نا مناسب الفاظ کے اور واپس لوٹ) اُس وقت ان میں سے ایک خدمتِ امام ملیک میں متحد میں آیا اور اس حال میں کہ حضرت کے گردلوگ جمع تص اس نے فریاد کی «لا محکم اِلَّا یلیہ وَلَوْ کَو قَالَ مُنْ مَدِ مَدَ الله وَلَوْ کَو قَالَ مال ملیک کے بعد دیگر اور اس حال میں کہ حضرت کے گردلوگ جمع تص اس نے فریاد کی «لا محکم اِلَّا یلیہ وَلَوْ کَو قَالَ مُنْ مَدِ مَن آ اور اس حال میں کہ حضرت کے گردلوگ جمع تص لوگوں نے اس کی طرف دیکھا، اس نے پھر فریاد کی «لا محکم اِلَّا دِلا یلیہ وَلَوْ کَو قَالَ مُتَدَلَقُوْتُوْنَ » یہ اس اس الفاظ کے اور پرجوا سے دیکھ در ہے میں اس نے پھر فریاد کی «لا محکم اِلَّا دِلا یلیہ وَلَوْ کَو قَالُ مُتَدَلَقُوْتُوْنَ » یہ اس اس الفاظ کے اور

امام على مليلا في ابناسر بلند كبيا اوراس كود يكھا، وہ پخص بہت بے شرم تھا اس نے پھر فرياد كى «لَا محكَّمَة مِلَّلا مِلْدِوَ لَوْ حَدِيدَا بُوْ حَدِيدَا بُوْ حَدَى » يہاں امام على مليلا پر علم خدا كى مخالفت كى تہمت لگائى ،امام نے فرما يا، ابوالحسن (على ابن ابن طالب) علم خدا كى مخالفت نہيں كرتا، ميں خصوصاً تمہارے بارے ميں علم خدا كا منتظر ہوں ۔ (خدا كى طرف سے حساب، يا مونين كے زريع حساب ہونا)

یہاں پرلوگوں نے کہا، یا امیر المونیین ﷺ کیوں اس گروہ (جسوراور بے منطق ) کی نابودی کا ارادہ نہیں کرتے ؟ اما مؓ نے فرمایا: سہ ہرگز نابود نہ ہوں گے، بیا پنے آباواجداد کے صلب اور ماؤں کے حمیں روز قیامت تک ہو گئے۔ (اگران کا ایک گروہ ختم ہوگا تو دوسرا گروہ اسی بے دلیل ،تعصب آمیز اور منطق وعقل سے دورطر زفکر میں ان کا جانشین ہوگا)<sup>ت</sup> کیسی حکیما نہ باتیں ہیں؟ (ر**و**حی لہ الفداء)

نکات

ا يحريف کي آفت

فقط خوارج نہ تھے جنھوں نے اپنے برے مقاصدتک رسائی حاصل کرنے کے لیے حقائق کی تحریف کی اور آیات ا لہی کی تفسیر بالرّ ائے سے فائدہ حاصل کیا، بلکہا گر آغاز سے اب تک تاریخ بشریت پر اجمالی نگاہ ڈالی جائے تو ظالموں اور گمراہ لوگوں کی جانب سے اعلان حقائق کی تحریف نظر آتی ہے۔

ایک گروہ آیات الہٰی یا انبیاءً و ہزرگان کے اقوال کوجن کے مقابلے میں سب لوگ خاضع تھے، اپنی مرضی کے مطابق تفسیر وتحریف کرتا تھااوراس کام کے پیچھے دوہدف تھے بھی سادہ وجاہل لوگوں کوفریب دینااور کبھی اپنے ضمیر کوفریب سے ہمکنار کرنا۔

قر آن مجید میں سورۂ بقرہ ،طٰہ' اوردیگر سورتوں کی آیات میں حضرت ابراہیم ملیلا کے مقابل نمر ود اور حضرت موسیٰ ملیلا کے مقابل فرعون کی باتوں پرا گرغور کریں توانہوں نے بھی اکثریہی روش اختیار کی ہے۔

بات حق کی کرتے تھےاور باطل کاارادہ کرتے تھے، تا کہا پنے دوستوں کی آنکھوں میں دھول جھونگیں اورلوگوں کو فریب دیں۔آج کی دنیامیں یہی انداز بڑے پیانے پراختیار کیا گیا ہے۔

مختلف الفاظ مثلاً آزادی، عظمتِ انسان، حقوقِ بشر، تہذیب وتدنِ انسانی، دہشتگر دی سے جنگ اوران کے علاوہ بہت سارے الفاظ وکلمات حق ہیں جوغالباً آج کل ہمارے اس وقت کے ظالم اور جابر حاکموں کی زبانوں پر جاری ہوتے ہیں، لیکن ان سے ارادہ باطل کرتے ہیں، اور ان میں جو بھی تحریف حقائق اور شیطانی توجیہات میں زیادہ مہارت رکھتا ہے وہ اپ ناجائز مقاصد تک رسائی حاصل کرنے میں زیادہ کا میاب ہے، یہاں تک کہ قوم وملت کے علما کے الہی اور با یمان دانشمندوں ک ذ مہداری بہت بھاری ہوجاتی ہے، انہیں چا ہے کہ لوگوں کو لازمی طور پر علم وآگا، ہی دیں اور عمومی آگا، جی کی سطح کو بلند کریں تا کہ خالم حکماء اور ظالم گروہ کلمات حق ہول کر باطل ارادہ نہ کر سکیں اور اپنی خود خرض حکومتوں کی بنیا دوں کو سطح کو م

<sup>🗓</sup> شرح نیچ البلاغه، این ابی الحدید، جلد ۲، ص ۱۰ ۳

۲\_یشکیل حکومت کی ضرورت

ان مسائل میں سے جو بھی تھی علمی حلقوں میں مور دِ گفتگو ہوتے ہیں، حالاں کہ میدانِ عمل میں کسی شک و شبہے کی تسخبائش نہ تھی اور نہ ہے۔ پوری تاریخ میں کسی بھی زمانے یا کسی بھی جگہ لوگوں کو حکومت کی ضرورت رہی ہے۔طول تاریخ میں انسان ہر زمانے میں اور ہر مقام پر ایک حکومت والے تھے، چاہے حکومت قبیلے سے سردار کی ہو، خاندانی بزرگ کی ہو، امیر شہر کی ہو، یاباد شاہوں کی حکومت ہویا آن حکل کی حکومتیں جنہوں نے عوامی حکومت کی شکل اختیار کی ہوئی ہے۔

یہ دلیل بھی واضح ہے، کیوں کہایک معاشرہ چھوٹا ہو یا بڑاامن، حفظ حقوق، لوگوں کے آپس میں جھکڑے وفسادات کی روک تھام کا محتاج ہےاور جب تک کوئی حاکم اور قابل لوگ امورِملکت کی نظارت نہیں کریں گے بیہ معاملات درست نہیں ہوں گے۔

آج میہ مسئلہ بہت زیادہ ابھر کر سامنے آگیا ہے، اس لیے کہ اجتماعی طور پر سرگر میوں کی ضرورت ہے، خواہ وہ علمی، اقتصادی، یا سیاسی ہوں۔اگر حکومتوں کی کمک نظارت ان پر نہ ہوتو ہر چیزختم ہوجائے گی۔ نہ فر ہنگ رہے گی نہ اقتصا داور نہ امن لہذا ان امور کے لیے حکومتوں کی طرف سے بڑی دقیق منصوبہ بندی کی ضرورت ہے۔اگر چہ ان کا نفاذ لوگوں کے ہاتھوں میں ہی ہو۔

لیکن ماضی میں اوراسی طرح آج کے زمانے میں پچھا بسے لوگ ہیں جو "بے حکومتی" اور نے اصلاح میں " فوضِی" یعنی افرا تفری اور" انارک" کے حامی ہیں کہتے ہیں کہ لوگوں کے امور بغیر حاکم کے انجام پذیر یہوں اور حکومت کے وجود کی کیا ضرورت ہے؟ یا مارکس ازم کے حامیوں کے کہنے کے مطابق حکومتیں طبقاتی منافع کے حفاظت کے لیے وجود میں آئی ہیں ، اور حافظان منافع سر مایہ دارلوگ ہیں، جب طبقاتی نظام ہی نہ رہے گا ، حکومت کے وجود کا فلسفہ خود بہ خودختم ہوجائے گا ، اور پھر حکومت کی کوئی ضرورت نہیں۔ وہ معتقد ہیں کہ گزشتہ قومیں بھی اسی حالت پڑھیں۔

لیکن نہ مارکسی اور نہ کوئی اور ہرگز اس کام کا کوئی عملی ثبوت پیش کر سکے۔وہ یہ ٹیملا چکے ہیں کہ حکومت کام بالفرض جو با تیں انہوں نے کیں اگر تسلیم بھی کریں، فقط طبقاتی مفادات کا تحفظ نہیں، بلکہ ایک بڑی اجتماعی منصوبہ بندی کے سلسلے کا ہونا لازم کیا ہے جوسب سے مربوط ہو، مثلاً تربیتی امور تمام طبقات کے لوگوں کے لیے لازم ہیں آیا بغیر کسی منصوبہ بندی اور فردی مدیریت کے تربیتی اموریا کوئی دوسرانام اس کام کے لیے امکان پذیر ہے؟

معاشرے کے اقتصادی مسائل میں، زرعی میدان ہویا گلہ بانی یاصنعت ہو، ان میں ہرایک منصوبہ بندی کا خواہاں ہےجس میں مدیریت کے لیے کسی وزیریا دوسرے کے بغیر اس کا نفاذ کر ناممکن نہیں ہے، صحت کے مسائل اورلوگوں کے عمومی علاج ومعالجے لیے بھی زبردست قشم کی منصوبہ ہندی کی ضرورت ہے،اس کے لیےایک قابل منتظم کا ہونا ضروری ہے جوان تمام کاموں کی نگرانی کرے۔ ہر معانثر بے میں لڑائی جھگڑ بے اور فساد کا عضر موجود ہے کہ کسی طرح ایک دوسر بے کواصلی حق کی ملکیت سے محروم کرے ، کیوں کہ گلراؤ صرف مالی مسائل سے مربوط نہیں ہے بلکہ دیگر امور میں بھی بیہ خصر موجود ہے۔لوگوں کے تناز عات کے جل کے لیےعدالتیں اور جج صاحبان طبیعی طور پرموجود ہوں، یہاں بھی مدیر کی ضرورت ہے۔ یہ تمام چیزیں مل کرایک حکومت کوتشکیل دیتی ہیں اور جواس مجموعے کی نگرانی کرتا ہےا سے وزیراعظم ،صدرکہاجا تاہے۔ بنابرایں ساری اقوام عالم میں اتنے اختلافات کے باوجوداء تقادی وفکری سلیقوں کے حوالے سے حکومتیں سب ایک دوسرے کی طرفداری کرتے ہیں اورجنہیں وہ" انارکزم" کے سربراہ کہتے ہیں وہ فقط باتوں کی حد تک ہی ہوتا ہے اور تملی طور پر اس کا کوئی وجوذہبیں ہوتااور نہاس کا کوئی انژ دیکھا گیاہے۔ اسی چیز کی مولا امیرالمونیین مایشان نے اس مخصر وجامع خطیہ میں نشاند ہی فرمائی اور حکومت کے تمام وظائف کوسات جملوں میں معین کرتے ہوئے فرماتے ہیں: «سُلُطانٌ ظَلُه هُرِ جَهُرٌ مِنْ فَتْبَة تَلُوهُمْ » «مسلسل فتنه وبدامنی سے ایک ظالم حاکم کا وجود بہتر ہے۔" وہ اس لیے کہ ظالم وجابر حکومتیں بھی اپنے مفادات کی حفاظت کے لیےامنیت وعدالت کی رعایت کرنے پر مجبور ہیں۔اگر چہ دہخو دلوگوں پرظلم کرتے ہیں لیکن کم از کم بیہ اجازت نہیں دیں گےلوگ ایک دوسرے پرظلم کریں ،کوئی بھی حکومت خواہ عادل، یا ظالم، بذخلمی کی صورت میں حکومت پر قائم نہیں رہ سکتی اور جلد ہی ختم ہوجائے گی۔ اسی لیے تمام حکومتیں مصرر ہتی ہیں کہلوگوں کو ہرج دمرج سےردکیں اوراس قوم کی بہبوداً بادی دامنیت د دفع دشمنان کے لیے منصوبہ بندی کریں اگر چہناقص ہی ہوں۔اس سلسلے میں ایک معروف حدیث: «حکومت کفر کے ساتھ توباقی رہ کتی ہے مگر ظلم کے ساتھ باقی نہیں رہ سکتی۔" ممکن ہے بیچی ایک اشارہ ہواس مذکورہ معنٰ کی طرف یا کم از کم اس معنٰ کی ایک تفسیر ہو۔ ابن ابی الحدید کی غلطی

🗓 میزان الحکمة ،جلدا ، ۹۸

ابنِ الجام یداس خطبے کی شرح کے شروع میں کہتا ہے: "امام میلین کی بیگفتگونصبِ امام کے وجوب پرنصِ صرح ہے جبکہ بید مسئلہ لوگوں کے درمیان موردا نختلاف رہا ہے، متحکمین (علمائے عقائد) میں سے ایک گروہ نے فرمایا : امامت وحکومت واجب ہے،صرف ابو بکر اصم (جومعتز لہ کے قدیم علماء میں سے ہیں ) نے کہا ہے کہ اگر امت انصاف کی رعایت کرے اور ایک دوسرے پرظلم نہ کرتے توکسی حکومت وامامت کی ضرورت نہیں۔

ابن ابی الحدیداس کے بعد کہتا ہے کہ " حقیقت میں ابو بکر اصم کی بات میں باقی افراد کی بات کے مخالفت نہیں ہے، اس لیے کہ حکومت کے بغیر عدالت کی رعایت اور اس کا نفاذ ایک فرضی شے ہے،جس کا ظاہر میں کوئی وجود نہیں پایا جاتا۔

موصوف بات کوجاری رکھتے ہوئے کہتا ہے کہ ظاہراً خطبے میں امامؓ کی گفتگوا یک ایسی چیز کی مانند ہے جوعلائے معتز لہ کانظر بیہ ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ:امامت کے معنی دنیاوی مصلحتوں کے پیش نظر مللفین پرحکومت کرناعقلی طور پر داجب ہے۔اور وہ امور جوامامؓ نے اس خطبے میں جن کی طرف اشارہ کیا ہے، وہ سب مصالح دنیوی سے ہیں۔

پھراس کے بعد وہ خوداپنے او پراعتر اض کرتے ہوئے کہتا ہے کہتم کہتے ہو، تمام علمائے اسلام معتقد ہیں کہ نصب امام واجب اورلازم ہے (ایک گروہ کہتا ہے امام کا نصب کرنا خدا پر لازم ہے اورایک گروہ اسے امت کی ذمہ داری سبجھتے ہیں) توامیر المونین ؓ اس خطبے میں کس طرح خوارج سے فقل کرتے ہیں کہ وہ نصبِ امیر کولازم نہیں سبجھتے تھے؟

اس کے بعد وہ جواب دیتے ہوئے کہتا ہے کہ خوارج نے ابتدائی دنوں میں ایسی باتیں کی تھیں اوروہ اس پر اعتقاد بھی رکھتے تھے کہ امام کے وجود کی ضرورت نہیں ہے لیکن بعد میں وہ لوگ اس عقیدے سے پھر گئے اور "عبداللّٰدا بن وھب راسی" کو (امام) امیر کے طور پر چن لیا۔" <sup>[[]</sup>

ابن ابی الحدید نے یہاں جونلطی کی ہے وہ سات امور ہیں جنہیں مولاعلی ملایتان نے امیر اورر ہنما کے چناؤ کے لیے معین فرما یا تھا مگرابن ابی الحدید نے انہیں مادّ کی مصلحتوں کے لیے کافی سمجھا ہے۔

جب كەجملە<sup>،</sup> ي<mark>ىغىتەل فى ا</mark>ڭرتيە الْمۇمەن مسائل مىنوى س<sup>ى</sup>تىل ركھتا ہے اس ليە كەمۇن كائمل خدائى افعال سىتىل ركھتا ہے۔

بہرحال!بالفرض کہ بیسارے امور مادؓ می مصالح سے تعلق رکھتے ہیں، پھر بھی امام معصومؓ کا فرمان لوگوں پر امارت و حکومت کے عنوان سے تعلق رکھتا ہے، جو امام معصومؓ کے وجود کے عناصر میں سے ایک ہے۔اس لیے کہ مکتب اہلِ ہیتؓ کے علاءاور متکلمین کے عقیدے کے مطابق ،امام وہ مستی ہے جوامورِ دین ودنیا پر حاکم ہے اور راہِ خدا کی طرف ہدایت کرتا ہے، تفسیرِ قرآن اور دین کے احکام کو بیان کرنے والا ہے، اس کے اعمال واقوال اللّٰہ کی طرف یے قطعی سند شار ہوتے ہیں اور اس دلیل کی بنا پر اس کامعصوم ہونا ثابت ہے۔اور بیدواضح ہے کہ معصوم کوخدا کے سواکوئی نہیں جان سکتا اور اسی وجہ سے معتقد ہیں کہ امام کامعین کرنا خداد ند متعال کی ذیٹے داری ہے۔

شار صین نیج البلاغہ کی ایک جماعت نے ابن ابی الحدید کی باتوں کا ایسے جواب دیا ہے کہ بید خطبہ مسلہ نصب امیر نے تعلق رکھتا ہے اور خدا کی طرف سے نصب امام سے کوئی ربط نہیں اور اسی لیے فرماتے ہیں لا ثبتی لیلنتی ایس چین آچی تیر بَتِرِّ آوُفَ اَجِرِ اور ہم جانتے ہیں کہ فاجرا میر امام نہیں ہو سکتا، لیکن واضح ترین جواب وہی ہے جوہم نے ذکر کیا ہے کہ امارت امام کی ذیتے داریوں میں سے ایک ہے۔

اس بات پرگواہ وہ نظریہ ہے جو ہمار مے متکلمین عقاید کی کتب میں مصالح دنیادی کی خاطر نصب امام کے واجب ہونے کے سلسلے میں دلائل بیان کرتے وقت اوروہ جواس خطبے میں ہے اسے بھی ذکر کیا ہے۔ دوسری تعبیر کے مطابق: شیعہ حضرات معتقد ہیں کہ امارت امامت سے جدائہیں ہے اور امیر فاجر کوتسلیم کرنا، امام معصوم تک دست رہی نہ ہونے کی بنا پر ہے، نہ کہ بہ عنوان ہدف و مطلوب اصلی ۔

اكتاليسوان خطبه

ومن خطبة له عليه السّلام <sup>[]</sup> وَفِيْهَا يَنْهِى عَنِ الْغَلْرِ وَيُحَنِّرُ مِنْهُ اس مين امام ف وعدة شكى سے روكا ہے۔

خطبه، ایک نگاه میں

در حقیقت امام نے اس خطبے میں تین اہم نکات کی طرف اشارہ کیا ہے۔ پہلا یہ کہ آپ وعدہ پورا کرنے، تیج ہو لنے اور راست گوئی کی اہمیت پر روشنی ڈالتے ہیں اور دعدہ شکنوں کو سخت ملامت کرتے ہیں۔ دوسرا یہ کہ جیسا کہ یہ عہد شکن اپنے زعم باطل میں خیال کرتے ہیں ، اس کے برعکس چالا کی ، مکاری اور جھوٹ بولنا ہوش مند اور زیرک ہونے کی ہرگز دلیل نہیں ہے۔ ہوش مند اور ذہین انسان وہ ہے جو ہر جگہ اور ہر موقع پر اپنے وعدوں اور قول کا پابندر ہے اور انہیں ہر قیمت پر نبھائے۔ تیسرے خلتے میں آپ اس زندگی کی فرصت کو امرا لہی کے نفاذ اور اپنے عہد و پیان پورے کرنے جیسے بلند مقاصد میں صرف کرنے اور اس سے مہرہ مند ہونے کی اہمیت پر روشنی ڈالتے ہیں۔

<sup>[1]</sup> یہ خطبہ "ابن طلحہ شافعی " کی « مطالب السلول » سے لیا گیا ہے۔ اگر چر یہ درست ہے کہ ابن طلحہ شافعی سیّررضی کے بعد کے زمانے کے ہیں لیکن ابن طلحہ کا طرز روایت بینشاند ہی کرتا ہے کہ انہیں بی خطبہ نہج البلاغہ کے علاوہ کسی دوسر نے ذریعے سے حاصل ہوا ہے۔ " جاحظ "نے بھی اپنے رسالہ " معاش و معاد " میں اس خطبے کا اقتباس دیا ہے۔ " الصدق والوفاء تو اُمان " اس سے بھی نشاند ہی ہوتی ہے کہ جاحظ نے بیخل کی ایک کتاب سے نظر کیا ہے جو سیّدرضی سے پہل کھی گئی تھی ( کیوں کہ جاحظ تیسری صدی کے شروع میں حیات تھے جب کہ سیّدرضی چوتھی صدی کے اواخر کے علیاء میں سے ہیں ) ٱيُّهَا النَّاسُ إِنَّ الْوَفَاءَ تَوْآمُ الصِّلْقِ وَلَا اَعُلَمُ جُنَّةً آوُقَى مِنْهُ وَ مَا يَغْدِرُ مَنْ عَلِمَ كَيْفَ الْمَرْجِعُ وَلَقَلُ آصْبَحْنَا فِى زَمَانٍ قَدِا تَّخَذَ آكُثَرُ آهْلِهِ الْعَلَرَ كَيْساً وَنَسَبَهُمُ آهُلُ الْجَهْلِ فِيهِ إلَى حُسْنِ الْحِيلَةِ مَا لَهُمُ قَاتَلَهُمُ اللهُ قَلْ يَرَى الْحُوَّلُ الْقُلَّبُ وَجْهَ الْحِيلَةِ وَ دُونَهَا مَانِحٌ مِنْ آمْرِ اللهِ وَ بَهْيهِ فَيَدَعُهَا رَأْى عَيْنِ بَعْدَالُقُلُ رَوْعَلَيْهَا وَيَنْتَهِزُ فُرُصَتَهَا مَنْ لَا حَرِيجَةَ لَهُ فَاللَّين

" اے لوگو! وعدہ وفا کرنا حق گوئی کا ہمزاد ہے ( اور یہ دونوں کبھی جدائیں ہو سکتے ) اور میر ےعلم میں حفاظت کے لیے اس سے بہتر اور برتر سپر نہیں ہے۔ ایس شخص جواپنی بازگشت ( معاد ) سے آگاہ ہے کبھی وعدہ خلافی نہیں کرتا ۔ لیکن ہم ایک ایسے زمانے میں زندگی بسر کرر ہے ہیں جب اکثریت خیانت اور وعدہ شکنی کوذ ہانت اور عقل مندی شار کرتی ہے اور جاہل اور بر خبر افر ادائییں عاقل اور مد بر تصور کرتے ہیں۔ ان کا کیا علاج کن خدا نہیں غارت کرے۔ ایسا ہوتا ہے کہ بعض افر اد جوصاحب علم بھی ہوتے ہیں اور تجربہ کار بھی اور مکر دفریب کی ہر تر کیب اور طریقے سے بخوبی آ شاہ بھی ہوت ہیں، لیکن فرمان الہی اور ان افعال واعمال کی شرعی ممانعت ان کے سدر اہ ہوجاتی ہے اور وہ یہ سب پھر کرنے کی قدرت رکھنے کے باو جو داس سے خود کو باز رکھتے ہیں۔ لیکن ایس افراد دین اور میں مندی میں ہوتے ہیں، لیکن فرمان اور ایس کارگر رتے ہیں جو خلاف شرع ممانعت ان کے سدر اہ ہوجاتی ہے اور وہ یہ سب کچھ کرنے کی قدرت رکھنے کے باو جو داس



اگر چہ نی البلاغہ کے مفسرین نے ، جہاں تک ہماری معلومات ہیں ، اس خطب کے ارشاد کے بیان کرنے کی کوئی وجہ بیان نہیں کی ہے ، کیکن اس کا تعلق ۵ ساویں خطب سے ضرور ہے اور دوسر یر ائن سے بھی بینشا ند ہی ہوتی ہے کہ یہ بھی جنگ صفین اور مسئلہ کمین سے ، کیکن اس کا تعلق ۵ ساویں خطب سے ضرور ہے اور دوسر یر ائن سے بھی بینشا ند ہی ہوتی ہے کہ یہ بھی جنگ صفین اور مسئلہ کمین سے متعلق ہے ، کیونکہ کمین کے افسوس ناک واقع کے بعد بید مسئلہ مسلما نوں کے در میان مورد بحث بنا موند ہی جو جنگ معنین اور مسئلہ کمین سے متعلق ہے ، کیونکہ حکمین کے افسوس ناک واقع کے بعد بید مسئلہ مسلما نوں کے در میان مورد بحث بنا ہوا تعاور شاید ایک سادہ لوح اور کم فہم گر وہ ایسا تھا جو عمر و بن عاص کی خیانت ، مکر اور عہد شکنی کو اس کی ہوشیاری اور عقل مند کی کی ہوا تعاور راد سے نی نا قاد رشاید ایک سادہ لوح اور کم فہم گر وہ ایسا تھا جو عمر و بن عاص کی خیانت ، مکر اور عہد شکنی کو اس کی ہوشیاری اور عقل مند کی کی ہوا تعاد رشاید ایک سادہ لوح اور کم فہم گر وہ ایسا تھا جو عمر و بن عاص کی خیانت ، مکر اور عہد شکنی کو اس کی ہوشیاری اور عقل مند کی کی اس کی نی پر اس کی بن اس خطب کے باعث شش نہ بن جائے اور انہیں اس قسم کے غیر ان کی اور غیر اسلامی کا موں پر ماکل نہ کر دے ، اما می نے حفظ ما تقد م سے طور پر ان افعال کی روک تھا م کے لیے بی خطبدار شاد فر می ایک اینہ کر دے ، اما می نے حفظ ما تقد م سے طور پر ان افعال کی روک تھا م کے لیے ہی خطبدار شاد فر مایں این اور غیر اسلامی کا موں پر ماکل نہ کر دے ، اما می نے دفظ ما تقد م سے طور پر ان افعال کی روک تھا م کے اور ان کے معرفی ایک اور میں ایک ہی میں این ہے ہو ہوں کی سے ن کی میں ہو تھی ہوں ہی ہوئی کی مدر وستائش کی ہو ہو کی سے ن کی مدر ہو سائل کی ہو ہو ہوں کی جو بی مور پر ان افعال کی روک تھا ہو ہو ہو لوں ہو کی کی ہو کی ہو بی کی ہو ہو کی کی ہو کی ہو کی ہو ہو کی کی ہو کی ہو کی ہو کی کی ہو کی کی ہو کی ہو کی کی ہو کی کی ہو کی ہو کی کی ہو کی ہو کی ہو کی کی ہو کی ہو کی کی ہو کی ہو کی کی ہو کی کی ہو کی کی ہو کی ہو کی کی ہو کی کی ہو کی کی ہو کی ہو کی ہو کی ہو کی ہو کی کی ہو کی ہو کی ہو کی ہو کی کی ہو کی ہ

أَتُهْمَا النَّاسُ إِنَّ الْوَفَاءَ تَوْأَمُ <sup>[1]</sup> الصِّدْق». " اےلوگود فائے عہدراست گوئی کا ہمزاد ہے۔" (اور بیدونوں کمبھی حدانہیں ہو سکتے ) «قَوْأَهُم » کے معنی ہمزاد کے ہوتے ہیں جبکہ ؓ قَوْ أَمَّان» جڑواں بچوں کے لیے استعال کیا جاتا ہے اور جب دو چیزیں ایک دوسرے سے جڑ می ہوئی ادر مربوط ہوں تو وہاں بھی بیہ اصطلاح استعال کی جاتی ہےادر امامؓ نے اس جگہ دو صفات (ایفائے عہد اور صداقت ) کو دوجڑ وال بچوں سے نشبیہ دی ہے کیونکہ ان میں ایک دوسرے سے گہر کی شباہت اور ظاہری اور باطنی رابطہ موجود ہے۔ اس مفہوم پر گہری فکر سے بیدواضح ہوجا تا ہے کہ ان دونوں صفات روحی اورفکری کا سرچشمہ ایک ہی ہے اورا یک ہی مطلب کے حامل ہیں۔ وفایعنی اپنے عہد و پہان کو پورا کرنا در حقیقت صداقت اور راست گوئی ہی کی ایک نوع ہے۔ اسی طرح صداقت ادرراست گوئی ادائیگی حق سے دفا کرنا ہے۔ ایک وسیع معنی میں صرف گفتار کی در تق اور سچائی نہیں ہے، بلکہ اس میں عمل کی سچائی بھی شامل ہے، جیسا کہ قرآن مجید میں بھی ارشاد ہوتا ہے: «مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ رِجَأَلُ صَدَقُوْ امَا عَاهَدُوْ اللهَ عَلَيْهِ» <sup>[2]</sup> «مونین میں ایسےلوگ ہیں جنہوں نے خداسے جوعہد کیا تھا، اس پرصادق رہے۔" ظاہر ہے کہ یہاں"صدق عہد" سے مراد"صدق عمل" ہی ہے جس کی دلیل میں اس آیت کے بعد ارشاد ہوتا ہے ؞ فَجِنَهُمُ مَن قَضى نَحْبَهُ وَمِنْهُمُ مَن يَّنْتَظِرُ» «ان میں سے بچھا بیسے ہیں جنہوں نے اپناعہد یورا کر دیا (اور راہ خدا میں شہادت کی منزل حاصل کر لی )اور بچھ ایسے ہیں جواپناعہد یورا کرنے کے منتظر ہیں۔" یہ درست ہے کہ موماً صدق کے معنی گرفتاری کی راستی اور سچائی ہی کے لیے جاتے ہیں لیکن اس کے وسیع معنی قول و فعل دونوں کی صداقت پرشتمل ہوتے ہیں اوراسی ہے وفااورصدق کا رابطہ روثن ہوتا ہے۔مثال کےطور پرایک شخص یہ عہد کرتا ہےادرکہتا ہے کہ میں فلاں کام انجام دوں گا پھر جب وہ عہد شکنی کا مرتکب ہوتا ہے تو وہ حقیقتاً جھوٹ کا ارتکاب کرتا ہے 🆽 " تواُمٌ بعض ارباب لغت کے نز دیک مادّ ہُ 🛯 وٹاہر » سے موافقت کے معنی میں آباہے جب کہ دوسرے جیسے صاحب مقائیس" تاءٌ کواصلی سجھتے ہیں اور " اِتْتَحَاڭُر» (باب افعال) کوجڑواں بچے پیدا ہونے کے معنی میں ذکر کیا ہے اور ہر حال میں معمولاً وسیح کے معنی میں جولفظ دوچیز وں میں مقارنت و شاہب کے لیے آتا ہو،استعال کیاجا تا ہے اور ہم نے بھی اسی لیے ہمزاد کے معنی میں تفسیر کی جوفارس میں ایک خاص وعام وسیع مفہوم رکھتا ہے۔ 🗹 سور دُاحزاب، آیت ۲۳

می جو حص این عہد کا پابند نیں اس کا لولی دین میں۔ اورایک دوسری حدیث میں ارشاد ہوتا ہے: «اِذَا نَقَضُوا الْحَهْلَ سَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِ هِ حَلُوَهُهُمُ ﷺ» "جب لوگ عہد شکنی کرتے ہیں تو اللہ ان پر ان کے دشمنوں کو مسلط کر دیتا ہے۔"

الا ، جُوَنَّةٌ ، (برورن عُصد ) سر( ڈھال ) کے معنی میں ، اور دراصل مادہ ، جُنَّ ، (بروزن فَنَّ ) ڈھاپنے کے معنی میں آیا ہے اور پاگل کو مجنون کہتے ہیں ، اور اسی لیے گویا اس کے عقل پر پرد ہے آ چکے ہیں اور باغ کو جند یہ ہی تیں اس لیے کہ اس کی زمین درختوں کی وجہ سے چیپی رہتی ہے اور صنیدن کو جند ہیں بھی اس کے عقل پر پرد ہے آ چکے ہیں اور باغ کو جنت کہتے ہیں اس لیے کہ اس کی زمین درختوں کی وجہ سے چیپی رہتی ہے اور صنیدن کو جند یہتی ہیں اسی لیے کہ اس کی زمین درختوں کی وجہ سے چیپی رہتی ہے اور صنیدن کو جند ہیں بھی اس کے عقل پر پرد ہے آ چکے ہیں اور باغ کو جنت کہتے ہیں اس لیے کہ اس کی زمین درختوں کی وجہ سے چیپی رہتی ہے اور صنیدن کو جند یہتی ہیں اس لیے کہ اس کی زمین درختوں کی وجہ سے چیپی رہتی ہے اور صنیدن کو جند یہت لیے کہتے ہیں دہ شکم مادر میں چھپا ہوا ہے اور اطلاق حِنَّ موجودات میں سے ایک گر وہ کو اس خاطر کہتے ہیں کہ وہ خفی ہیں اور سپر کو جند کہا جا تا ہے اس لیے کہ ان کو دشمن نے خطر ناک اسلح سے بچانے کے لیے پھنداتے ہیں۔ یہ کہ تقابل نور ہے کہ «جُنَّةٌ «ڈھال یا سپر کے معنی میں ایک ایساوسیلہ ہے جومیدان جنگ میں دشمن کے حملے کے مقابلے میں دفاع کے لیے استعال ہوتا ہے۔وفا کو ڈھال یا سپر سے تشبیہ دینے میں یہ حقیقت پوشیدہ ہے کہ معاشرے کے اجتماعی خطرات اورانتشارات جو بذظمی، عہدشکنی اور قانون شکنی کے بطن سے جنم لیتے ہیں، عہد و بیمان کی پابندی سے ختم سکتے ہیں۔

اس کے بعدامامؓ ایفائے عہد کے معنوی اور اخروی فوائد کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: «وَ مَا يَغْدِيدُ مَنْ عَلِمَہ كَيْفَ الْمَرْجِعُ» «جوْقُض قيامت کی ہولنا کیوں سے واقف ہے وہ کبھی عہد شکنی نہیں کرسکتا۔» بہوہی چز ہے جس کی طرف امیر المونین ؓ نے اپنے ایک دوسر بے خطبے میں بھی اشارہ کیا ہے، فرماتے ہیں:

ير مى پر مى پر مەن كرك يى مەن كە يى يەسىرك بىلىدى بىلىدى بىلىدى بىلىدى بىلىدى بىلىدى بىلىدى بىلىدى بىلىدى بىلى « وَلَوُلَا كَرَاهِيَّةُ الْغَلَدِ لَكُنْتُ مِنْ اَدْهَى التَّاسِ! وَلَكِنْ كُلُّ غُدَرَةٍ فُجَرَةٌ، وَكُلُّ فُجَرَةٍ كُفَرَةٌ وَ لِكُلِّ غادِرِ لِواءٌ يُعْرَفُ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ <sup>تَ</sup>

" اگر میں عہدشکنی ،فریب اور مکاری سے بیز ارنہ ہوتا تو سب سے بڑا سیاستدان ہوتا ،لیکن ہرعہد شکن اور فریب کار گنہگار ہوتا ہے اور ہر گنہگار کافر ہوتا ہے ( کفر اس معنی میں کہ گنہگا راحکام الہی سے روگردانی کرتا ہے ) اور ہرغدار اور مکار انسان کے ساتھ قیامت میں ایک علم ہوگا جس سے اس کی شناخت ہوگی۔"

اور جب کوئی معاشرہ صحیح اور حقیقی اخلاقی اصولوں سے انحراف کا عادی ہوجا تا ہے تو وہاں اخلاقی اقدار بے وقعت ہو جاتی ہیں اور انجام کاریہاں تک ہوتا ہے کہ عہد شکنی ، دغابازی ، فریب اور مکاری جیسی شیطانی صفات کو ذہانت اور ہوشاری اور مصلحت اندیش کا نام دے دیا جاتا ہے اور ایفائے عہد کرنے والے کو احمق اور سادہ لوح سمجھا جانے لگتا ہے۔ امام ؓ اپنی گفتگو میں اس مسلے پر دوشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں :

«وَلَقَدْأَصْبَحْنَا فِى زَمَانٍ قَدِا تَخَذَأَ كَثَرُ أَهْلِهِ الْغَدُرَ كَيْساً ٣ وَنَسَبَهُمُ أَهْلُ الْجَهْلِ فِيهِ إِلَى حُسْنِ الْحِيْلَةِ»

" ہم ایک ایسے زمانے میں زندگی گزارر ہے ہیں کہ جہاں اکثریت خیانت اورعہدشکنی کوفر است عقل اور ذہانت

🗓 نېچ البلاغه،خطبه ۲۰۰

<sup>®</sup> ، کیس » اور " کیاست » چالا کی وہوشیاری کے متنی میں ہے اور کیس بوزنی سیّد عاقل وہوشیار کے متنی میں ہے اور ابن فارس کے کہنے کے مطابق کیس جب لباس یا کیسہ کواس نام سے اس لیے یاد کرتے ہیں کہ اشیاء اس کے اندر جمع ہوتی ہے ، جس طرح با ہوش انسان اپنے فکر میں مختلف مسائل کو جمع کرتا ہے اور ہرا یک کاحل ڈھونڈ زکالتا ہے۔ جی ہاں!اگر کسی معاشر سے میں نیکی اور بدی کی قیمت کا معیار دگر گوں ہو جائے تو پھر ایسی ہی بدعات ظہور پذیر ہونے میں زیادہ وقت نہیں لگتا۔ان معاشروں میں معروف منکر بن جا تا ہے اور منکر معروف بن جا تا ہے۔ بدی کے دیوفر شتے نظر آتے ہیں اور فر شتے شیطان کے نمائند ہے۔

انتہائی افسوس کا مقام ہے کہ بیصورتحال آج کے دور میں بھی داضح طور پرموجود ہے کہ آج بھی سیاست عالم پرعہد شکن، مکاراور چالباز افراد ذہین اور دانشور سیاستدانوں کی شکل میں حکمران ہیں اور وہ لوگ جوایمان اور حقیقی انسانی اقدار ک محافظ اور اپنے عہد و پیمان کو پورا کرنے کے پابند ہوتے ہیں، بے دقوف، سادہ لوح اور ناتجربہ کارکہلاتے ہیں۔ایسے زمان میں زندہ رہنا اور سانس لینا بھی کہنا دشوار گز ارا مرہے؟

ممکن ہے کہ ایک قلیل مدت اور عرصے کے لیے عہد شکنی اور مکاری کی شخص کے لیے سود مند ثابت ہواور وہ سیاست میں کا میاب ہوجائے لیکن یہ یقینی امر ہے کہ ایک طویل مدت میں یہ شیرازہ بھر جائے گا۔ یہ درست ہے کہ اپنے الفاظ سے پھر جانے والافر دیچھ مواقع پر مادی فوا کہ سے بہرہ مند ہوجا تا ہے لیکن جیسے ہی اس کی یہ فطرت لوگوں پر روشن ہوتی ہے تو وہ مادی طور پر بھی تباہی کا شکار ہوجا تا ہے اور بربادی کے گرداب میں پھنس جا تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے بالا اور کسی قید و ہند کا احتر ام نہ کرنے والے افراد بھی اپنے طویل المدت منافع کے حصول کے لیے اپنے کاروباری معاملات میں امانت اور باہمی قرار دادوں کا احتر ام کرتے ہیں ۔خصوصاً اقتصادی عہد نا موں میں جہاں غیروں کے ساتھ کاروباری معاملات میں جاسکے۔

ای دلیل کی بنا پراسلامی روایات میں بیان ہواہے: « اَلْا مَانَتُهُ تَجْلِبُ الْعَنیٰ وَ الْحَنِیّانَتُهُ تَجْلِبُ الْفَقْرَ » <sup>[[]</sup> « امانت داری غنااور خوشحالی کی ضامن ہوتی ہے اور خیانت فقیر کی اور تنگرتی کا سرچشمہ ہے۔" بید درست ہے کہ امانت داری اور وفائے عہد کے دوالگ مفہوم ہیں لیکن اگر غائز نظر سے مطالعہ کیا جائے تو دونوں میں ایک گہرا ربط نظر آتا ہے اور ہراہم موقع پر بید دونوں ایک دوسرے سے استفادہ کرتے ہیں ، اسی لیے امیر المونین نے ایک حدیث میں فرمایا ہے:

🗓 بحارالانوار،جلد ۲۷،ص ۱۱۴

<sup>™</sup> غررالحکم، حدیث ۲۸۳ <sup>™</sup> فروع کافی، جلد۵، ص ۱۳۳ ( تھوڑے سے خلاصے کے ساتھ ) «مَا لَهُمْ ! قَاتَلَهُمُ اللهُ! قَلْ يَرَى الْحُوَّلُ الْقُلَّبُ وَجْهَ الْقَلْبِ <sup>[1]</sup> وَجْهَ الْحِيْلَةِ وَ دُوْنَهَا مَانِعٌ ڡؚڹٲٞڡٛڔٳڵڋۅۊڹؘؠٛۑ؋ۥڣٙؾٮٙڡؙۿٳۯٲٝؾۼؽڹڹۼ۫ٮۜٳڶؗۘؗؗڨؙٮؙۯؾؚۼڶؽۿٵ « ان لوگوں کوکیا ہو گیا ہے۔خداانہیں ہلاک کرے۔ایسے فر دہوتے ہیں جنہیں طویل تجربہ ہوتا ہےاور مکر دفریب کی ہر چال اورطریقے سے بخو بی آگاہ ہوتے ہیں لیکن خداوند متعال کا تھم اور تنبیہہ ان کے آ ڑے آ جاتی ہےاور وہ لوگ باوجو داس کے کہ انہیں ہرطرح کی قدرت اور اختیار ہوتا ہے ایسے امور سے دورر بتے ہیں۔" اس کے بعد فرماتے ہیں: ؞ۅؘيَنْتَهن<sup>ؚ</sup> فُرْصَتَهَامَنُ لَاحَر يُجَةً <sup>٢</sup> لَهُ فِي الرِّيْنِ» " لیکن وہ شخص جو گناہ اور دینی احکامات کی مخالفت سے نہیں ڈرتاان مواقع سے فائدہ اٹھا تا ہے (اور ہراییا کا م کر گزرتاہےجس سے اس کا مفادحاصل ہوجائے اور طحی نظرر کھنے والے اسے مد براور کا میاب ساستدان سمجھتے ہیں )" مزيدفرماتے ہيں: " میں اگریہ کامنہیں کرتا کہ دشمن کا مقابلہ نامردوں کی طرح کروں پاغیراخلاقی اورغیر شرعی طریقوں سے کروں تو اس کی وجہ رہنہیں ہے کہ مجھے بیرسب کچھنہیں آتا بلکہ اس کی واحد وجہ بیر ہے کہ مجھےخدا سے خوف آتا ہے اور اسی خوف خدا کی وجہ سے میں ہرشخص ، یہاں تک کہا پنے دشمنوں کے مقابل بھی اصول عدالت وجوانمر دی اورتقو کی یرمل کرتا ہوں اورا پنے ہدف اور مقصد کو حاصل کرنے کے لیے ہر حیلہ وکر کواستعال کرنے اور ہر قیمت ادا کرنے کے لیے تیار نہیں ، جبکہ میرا دشمن ان اصولوں میں سے سی ایک کی بھی یا سداری کے لیے تیاز نہیں ہے۔وہ اپنے مفاد اور مقصد کے حصول کے لیے ہر کا م کرنے کے لیے تیار ہےاوراس کے لیے ہرناجائز اورغیراسلامی راستے پرچل رہا ہے، وہ نہ بے گنا ہوں کا خون بہانے سے ڈرتا ہے، نہ کس ظلم وتشدد سےاسے عاربےاور نہ عہدوییان کی اس کی نظروں میں کوئی وقعت ہے۔اس کی نظر میں صرف ایک چیزا ہم ہےاور 🗐 « ٹُوتَل» (بروزن ذُرَّت) چیزوں کے دگرگوں ہونا کے معنی میں ہےاور حوّل ایسے محف کو کہتے ہیں جو مسائل کوحل کرنے کی صلاحیت کا حامل ہواور مختلف تجارت سے فائدے لے سکےاور سال کواس لیے حول کہتے ہیں کہ اس کے گز رنے سے مسائل دگرگوں ہوتے ہیں۔ 🏾 قُلْب (بروزن قلُّك) مادّ ہ قلب سے وہ بھی تبدیلی کے معنی میں ہے اور قلب اس شخص کو کہتے ہیں کہ مختلف مسائل کوحل کرتا ہو اور لفظ قلب کا استعال عصنو نے مخصوص کی اسی وجہ سے بے کہ دائماً حرکت ونغ پیر ودگرکو نی میں ہے۔ 🎞 «یَدْنِتَهوْ؛ مادّ وَإِذْ یَتَوْجَازُ سے کسی کام پراقدام کرنا کے معنی میں ہےاور بہت سارے موارد میں اس خطبے کی طرح،فرصت کے ساتھ مورد بحث ہوا ہےاور فرصتوں ہے کمل فائدہ حاصل کرنے کے معنیٰ میں ہے۔ 🖾 سحیہ ٹیجتڈ "ماڈ ڈیجتر ج( بروزن گڑ ج) جمع ہونااور سکڑ نا کے معنی میں ہےاور بعض نے اس کے اصل کوروحی فشار جو شقتیں برداشت کرنے سے ہوا ہو، کے معنی میں کیا ہے۔ یہ لفظ (حرج ) کبھی گناہ کے معنی میں بھی آتا ہے اور حریجہ گناہ سے پر ہیز کے معنی میں آیا ہے۔

وہ ہےاں کے اپنے غیر شرعی مقاصد کا حصول ،خواہ وہ کسی بھی طریقے سے ممکن ہو۔ بیر کم عقل لوگ جب ایسے افراد کی حرکتیں اور میر اایسی حرکتوں سے اجتناب دیکھتے ہیں،تو وہ اسے سیاست کے اصولوں سے ناوا قفیت پر محمول کرتے ہیں، جبکہ وہ سیاست جو تقویٰ اور دینداری پر شتمل ہو، اس سیاست سے جو گنہ گاروں اور خالموں کی ہوتی ہے، بالکل مختلف ہے۔"

نكتهر

سياست الهي اور شيطاني سياست

مختلف سیاسی روشوں کا اختلاف دراصل مسلہ حکومت کے بارے میں مختلف آراء اور نظریات سے پیدا ہوتا ہے۔وہ حکمران جوابیخ ذاتی یا گروہی مفادات اور منافع کے لیے حکومت حاصل کرتے ہیں ان کی سیاست بھی اسی کے مطابق ہوتی ہے، جبکہ وہ لوگ جواخلاقی اقداراور انسانیت کی فلاح کے لیے حکومت حاصل کرتے ہیں، اُن کے اصول اُن کے مقاصد اور اہداف سے ہم آہنگ ہوتے ہیں۔

اس کی مزید وضاحت میہ ہے کہ ماضی میں جب بادشا ہوں ، اور آمروں کی حکومتیں ہوتی تھیں توان کا تحوراس دور کے افراد ہوتے تھے اور ہوتا بیدتھا کہ کوئی طاقتور اور زور آور څخص اپنے ذاتی منافع ، مال ومتاع اور بلند مرجے کے حصول کے لیے اپنی طاقت کے بل بوتے پرکسی علاقے یا ملک کے عوام پر مسلط ہوجا تا تھا اور ایسے افر ادکو منتخب کرتا تھا جو اس کی حکومت کو مضبوط کرنے اور اس کی حفاظت کرنے میں اس کی مدد کریں ، خواہ وہ غلط طریقے سے ہی کیوں نہ ہو۔ یہی ان کی سیاست کا محتر م اصول ہوتا تھا۔

آ ج کے دور میں بھی اگر چہ حکومتوں کی شکل بدل گئی ہے لیکن ان کی اندرونی حقیقت ماضی سے کوئی تفاوت نہیں رکھتی۔اگر چہاس راستے پر بہت سے گروہ جال ڈالے ہوئے ہیں۔مثلاً آ ج کی دنیا کے بڑے صنعتی مما لک میں ایسے گروہ تشکیل پاتے ہیں، جن میں سے ہرایک اپنے گروہ کے مفادات کی حفاظت کے لیے کوشاں رہتا ہے۔اس کے بعد ہرممکن جائز و ناجائز طریقے سے اکثریت کی رائے (ووٹ) اپنے حق میں حاصل کر لی جاتی ہے اور اس و سیلے سے ایوان حکومت تک پینچ جاتے ہیں اور جب حکومت حاصل کر لیتے ہیں تو ایسے افراد کو ملازم رکھتے ہیں جوان کے اقتد ارکوا سیچکام دیں اور ایسے اصول اپناتے ہیں جوان کے گروہ ہی مفادات کی حفاظت کے حضائی کہ جاتی ہے اور اس و سیلے سے ایوان حکومت تک پینچ

بیران کی حکومتوں کا اصل مقصد اور ماخذ ہوتا ہے۔ اگر چہاپنے اعمال زشت پر پردہ ڈالنے اور سادہ لوح افراد کو

فریب دینے کے لیے بیلوگ بھی حقوق بشر بھی آ زادی انسان اور کبھی اخلاقی اقدار کی حفاظت کا جال پھیلا دیتے ہیں لیکن ب خود بھی اور تمام تمجھدارعوام بھی اس بات کو بخو بی جانتے ہیں کہ بیرسب کچھ دھو کے اور فریب کے سوا کچھنہیں اور جب بھی سی ساری چیزیں حکمرانوں کے مفاد سے کلرائیں گی تو نابود ہوجائیں گی۔

اسی وجہ سے ایسے لوگ جب ان کے حریف حقوق بشر کی ذراسی بھی مخالفت کے مرتکب ہوتے ہیں اور اصطلاحاً ذرا سابھی قدم آگ پیچھی کرتے ہیں تو بیلوگ زبردست ہنگامہ بر پاکر دیتے ہیں کیکن اگران کے حمایتی اوران کے مفادات کے نگہباں صبح وشام ان انسانی حقوق کو پامال کرتے رہیں تو قطعاً مورد اعتر اض قرار نہیں دیے جاتے۔

اس قشم کی حکومت کے مقابل انبیاءاللہ اور اولیاء کی حکومت ہے کہ نہ کسی فرد کے مفاد میں اور نہ کسی مخصوص گروہ کے مفاد میں کام کرتی ہے بلکہ اس کی اصل واساس بلند وار فع انسانی اقدار کی حفاظت اور استحکام ہوتی ہے۔

مظلوموں کی بے بسی اور بھوک پر خاموش نہیں بیٹھیں گےتو میں تمہاری اس خلافت کو ہر گر قبول نہ کرتا۔" حضرت امام حسین ملایظاار شادفر ماتے ہیں :

> <sup>™</sup> کنزالعمال جلد، ۳۶، ۲۳، حدیث ۵۲۱۸ <sup>™</sup> نیچ البلاغه خطبه ۳

: "إِنَّمَا خَرَجْتُ لِطَلَبِ الْإِصْلَاحِ فِى أُمَّةِ جَسَّى حَقَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَ سَلَّحَر<sup>َّتَ</sup> «میں حکومت واقتدار کے حصول کے لیے نہیں بلکہ اپنے نانا کی امت کی اصلاح کے لیے قیام کر رہا ہوں۔"(تا کہ انہیں راہ حق وعدالت اور بلنداخلاقی اقدار کی طرف واپس لاسکوں۔)

ظاہر ہے کہ جواصول پہلے گروہ کی سیاست کا مرکز اور محور ہیں،ان اصول سیاست سے جودوسر بے گروہ کی شاخت ہیں نہ صرف مکمل طور پر مختلف ہیں بلکہ متصادم ہیں۔تاریخ اس حقیقت کی شاہد ہے کہ پہلے گروہ نے ہمیشہ اپنے اقتدار کی بقا کے لیے تمام انسانی اور اخلاقی اقدار کو قربان کردیا ہے جبکہ گروہ ثانی نے بار ہااور ان اخلاقی اور دینی اقدار کی حفاظت کے لیے حکومت واقتد ارکو حکمرادیا ہے۔

امامؓ نے مندرجہ بالاخطے میں جو کچھارشادفر مایا ہے وہ درحقیقت اسی معنی اور مطلب کوروشن کرتا ہے۔امیر المومنینؓ فرماتے ہیں:

" میں ان مخربِ اخلاق سیاست کی تمام باریکیوں اوررگ وریشے سے بخو بی آگاہ ہوں اور دشمن پر فنتح حاصل کرنے کے تمام راستوں سے واقف ہوں اور اس کے لیے میر ے پاس قدرت اور وسائل بھی موجود ہیں لیکن میں جانتا ہوں کہ دین اور اخلاقی اصولوں کی حفاظت مجھے ان طریقوں میں سے بیشتر کو استعال کرنے کی اجازت نہیں دیتی ، کیوں کہ ان کا سرچشمہ شیطانی اصول ہیں۔ میں وامرونو اہی الہٰی پر نظر رکھتا ہوں جہاں تک وہ اجازت دیتے ہیں جاتا ہوں اور جہاں روک دیتے ہیں

 و الله مَا مُعَاوِيَةُ بِأَدُهىٰ مِنْئ وَلكِنَّهُ يَغْدِرُ وَ يَفْجُرُ وَ لو لَا كَرَاهِيَّةُ الْغَلُدِ لَكُنتُ مِنْ أَدْهَى النَّاسِ» آ

«خدا کی قسم ! امیر شام مجھ سے بڑا سیا ستدان نہیں ہے لیکن وہ مکر وفریب اور ہر قسم کی مکار کی استعال کرتا ہے اور گناہ کا مرتکب ہوتا ہے۔اگر مکر وفریب اور عہد شکنی اللہ کے نز دیک ناپسندیدہ اور نا شائستہ نہ ہوتیں ، تو میں تمام انسانوں میں سب سے کا میاب سیا ستدان ہوتا۔"

ؖ ٱتَٱمُرُونِيْ ٱنۡ ٱطۡلُبَ النَّصۡرَبِٱلْجَوۡدِ فِيۡمَنۡ وُلِّيۡتُ عَلَيْهِ < وَاللّٰهِ لَا أَطُوۡدُ بِهِ مَا سَمَرَ سَمِيْرٌ، وَمَا أَمَّر

🗓 بحارالانوارجلد ۴۴، ص۳۶۹

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup> نیچ البلاغه، خطبه •• ۲ اور دوسری جگه پر حضرتٌ ہی سے منقول ہے: لولا التقلٰی ۔یا ۔ لولا الدین والتقلٰی لیکنت أدھی العرب: "اگردین وتقویٰ نه ہوتے میں عربوں کا بڑا سیا شدان ہوتا۔"اشارہ ہے شیطانی سیاست کی طرف۔شرح ابن ابی الحدید، جلد ا جس ۲۸

نَجُهُ فِي السَّبَاءِ نَجْبًا<sup>لَّ</sup>

" مجھ سے کہاجا تا ہے کہا بنی حکومت کی مضبوطی اورا سیخکام کے لیے عوام پر جورو شتم سے کام لوں (تلجھ بڑے اور طاقتور افراد کو بیت المال سے بے حساب نوازوں جبکہ نیک اور متقی کمز ور افراد کواس سے محروم کر دوں) میں خدا کی قشم کھا تا ہوں کہ جب تک میری زندگی باقی ہے اور بیدن اور رات باقی ہیں اور آسمان پر ستار ے طلوع اور غروب ہور ہے ہیں ، میں ہرگزا یسے کا موں میں ہاتھ نہیں ڈالوں گا (اپنی حکومت کے دوام کے لیے اپنادین اور احکامات الہی کو قربان نہیں کروں گا ۔" بید دومتضا دنظریات سیاست یعنی سیاست الہی اور شیطانی سیاست اس بات کا سبب بنتے ہیں کہ بعض افراد جو کم عقل

اور کم فہم ہوتے ہیں، حامیانِ سیاست الٰہی کو کمتر قرار دیتے ہیں اوران کے اعمال کو عاقبت نا اندیش اور دنیا دی سیاست کے اصولوں سے نا داقفیت پر ٹھول کرتے ہیں، بیلوگ اس بات سے غافل ہوتے ہیں کہ سیاست الٰہی کے تابع افرا دایک دوسرے عالم کے باسی ہوتے ہیں کہ جس کا حاکم انہیں اس روش کے علاوہ کسی روش کو اختیار کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔

مثال کے طور پر جب وہ سنتے ہیں کہ ضین کی جنگ میں جب دشمن نے گھاٹ پر قبضہ کر کے شکر امام پر پانی بند کر دیا اور امام کے نشکر نے جنگ کے بعد انہیں وہاں سے دور دھکیل دیا اور فرات کے گھاٹ پر قبضہ کر لیا تو آپؓ نے اپنے بعض اصحاب کی اس رائے کو کہ ہمیں بھی دشمن پر اسی طرح پانی بند کر دینا چا ہے قطعاً درخو یا عتناء نہیں سمجھا اور فرمایا جس پانی کو خدانے ان پر حلال کر دیا ہے میں انہیں اس سے منع نہیں کروں گا۔ آ

اوراسی طرح جب وہ بیہ سنتے ہیں کہ امیر المونین ملالا سے پہلے پنج مبرا کرم صلاح الا پیر نے ان لوگوں کی رائے کو جو خیبر کے حاصر بے کے وقت اصر ارکرر ہے تھے کہ یہود یوں پر پانی بند کر دیا جائے ، کوئی تو جذمیں دی تھی تو انہیں تعجب ہوتا ہے۔ <sup>(III</sup> یا جب وہ سنتے ہیں کہ حضرت مسلم بن عقیل ملالا جب مکمل طور پر اس بات پر قادر سنے کہ ہانی بن عروہ ٹر کے گھر ابن زیاد کو غفلت کی حالت میں قتل کر دیں ، لیکن اس عمل سے باز رہے اور فرمایا " مجھے رسول کی وہ حدیث یا دائم گئی ، جس میں آپ 'نے کسی کو غافل دیکھر کر کر کے سے منع فرمایا ہے ، آگر ٹیمتانی قتیت الْفَتْ کَ<sup>III</sup> » «ایمان، دوسروں کو غافل پا کر قتل کر نے سے

آن خیج البلااغ خطبه ۲۱
 ۲۱
 ۲۰ خیج البلااغ خطبه ۲۲
 ۲۰
 ۲۰ خطبری جرسم ۲۰ ۱۹ ۲۰ جری کی تاریخ کے بیان کے ضمن میں۔
 ۲۰ تاریخ طبری جرسم ۲۰ ۱۹ ۲۰ جری کی تاریخ کے بیان کے ضمن میں۔
 ۳۰ سیدالرسلین،جلد ۲، ص ۰۰ ۲۰ سیرة حلبی جلد ۳، ص ۰۰ سی نقل کی گیا۔
 ۳۰ سیدالرسلین،جلد ۲، ص ۰۰ ۲۰ سیرة حلبی جلد ۳، ص ۰۰ سی نقل کی گیا۔
 ۳۰ سیدالرسلین،جلد ۲، ص ۰۰ ۲۰ سیرة حلبی جلد ۳، ص ۰۰ سی نقل کی گیا۔
 ۳۰ سیدالرسلین،جلد ۲، ص ۰۰ ۲۰ سیرة حلبی جلد ۳، ص ۰۰ سی نقل کی گیا۔
 ۳۰ سیدالرسلین،جلد ۲، ص ۰۰ ۲۰ سیرة حلبی جلد ۳، ص ۰۰ سی نقل کی گیا۔
 ۳۰ سیدالرسلین،جلد ۲، ص ۰۰ ۲۰ سیرة حلبی جلد ۳، ص ۰۰ سی نقل کی گیا۔
 ۳۰ سیدالرسلین،جلد ۲۰ ص ۰۰ ۲۰ سیرة حلبی جلد ۳۰ ص می اعلام پر اقدام کی احباز ترمیدی دیتا سیدر حقیقت ایک اصول ہے واس خدمن میں بعض محد وداور
 ۳۰ سیدالرسلین،جلد ۲۰ ص ۰۰ ۲۰ سیرة حلبی خدمن کی گیا۔
 ۳۰ سیدالرسلین،جلد ۲۰ ص ۰۰ ۲۰ سیرة حلبی حلمی کرتا ہے اور موٹن کوالیسے کام پر اقدام کی احباز ترمیدی دیتا سیدر حقیقت ایک اصول ہے واس خدمن میں بعض محد وداور
 ۳۰ سیدون کی کار نام می می می می میلی می میلی دیتا سید دیتا سیدر حقیقت ایک اصول ہے واس خدمن میں بعض محد وداور
 ۳۰ میں دیتاری دیتا ہے مار نے سے منع کرتا ہے اور موٹن کوالیسے کام پر اقدام کی احباز ترمیدی دیتا ہے درحقیقت ایک اصول ہے واس خدمن میں می می محد وداور
 ۳۰ می می دیتا ہے مار نے سیری کرتا ہے اور میں ۲۰ می سیران ایک می دیتا ہے اور میں میں دیتا ہے میں دیتا ہے میں دوبا ہے ہیں۔
 معد ودوکا ہونا من میں میں میں دیتا ہے اور میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں پندی کی میں دیتا ہے میں دولی کی حکمی دی دوبا ہے میں دیتا ہے میں دوبا ہے میں دوبا ہے میں ۲۰ میں دیتا ہے میں دیتا ہے میں دوبا ہے میں ۲۰ میں ۲۰ میں دوبا ہے میں ۲۰ میں دوبا ہے میں دیتا ہے میں دیتا ہے میں ۲۰ م

 میں دوبا میں دوبا میں ۲۰ م

روکتاہے۔" تووہ حیرت میں پڑ جاتے ہیں۔

اوراسی طرح جب وہ تاریخ میں پڑ ھتے ہیں کہ امیر المونین ؓ نے جنگ صفین میں عمرو بن عاص کے آل سے اس وقت ہاتھ روک لیا تھا جب اس نے خود کو بالکل بر ہنہ کیا تھا حالانکہ اگر امامؓ اسے اس وقت قُتل کر دیتے تو جنگ کا انجام بالکل مختلف ہوتا یہ توایسے مواقع پر یہ لوگ کہتے ہیں کہ اس قسم کے کام میدان سیاست میں قابل قبول نہیں اور جوشخص ایسے کر دار کا حامل ہو وہ کا میاب سیاست دان نہیں ہو سکتا ہے

اسی طرح عہد و پیان کی پابندی پر اصرار یہاں تک کہ دشمنوں کے ساتھ بھی جیسا کہ کلام الہی اور احادیث نبو گامیں وارد ہوا ہے اور امانت کی حفاظت چاہے وہ امانت دشمن کی تلوار ہی کیوں نہ ہو یہ تمام اخلاقی اصول اور اقدار دنیاوی اصول سیاست سے ہم آہنگ نہیں ہوتے بلکہ ہیکہا جاتا ہے کہ کا میاب سیاستدان وہ ہوتا ہے جوعہد و پیان کو پورا کرنے اور امانتداری کا خیال اسی حد تک کرے کہ اس کے مفادات مجروح نہ ہوں اور جہاں ان مفادات کو نقصان کا اندیشہ ہو، وہاں اسے ان

ایسے افراد جو شیطانی سیاست پر حاکم نثرا نط وضوابط کے تحت زندگی بسر کرتے ہیں ، کبھی بھی سیاست الہی پرجس کی بنیاد اور متن ہی دینی اور اخلاقی اقدار کی حفاظت ہے تیار نہیں ہوتے کسی بھی الہی سیاست پرعمل کرنے والے فرد کے لیے دشمن پر فتح اور کا میابی حاصل کرنا ثانو کی اہمیت کا حامل ہوتا ہے ، جبکہ سب سے اولی اہم اخلاقی اقدار کی حفاظت ہوتی ہے۔ بیہ اقدار جو ہاقی رہنے والی ہیں اور انسانی معاشروں کی کمل بھیل اور انسانوں کی بہترین اور شائستہ پرورش کے لیے " حیات طیر ہوتی ہے۔ بیر بہترین نمونہ اور وسیلہ ہے۔

یہ کہت بھی قابل توجہ ہے جس کی طرف ابن ابی الحدید نے شرح نیج البلاغہ میں اس مقام پر جہاں انہوں نے ابرا ہیم بن عبداللہ جو اولا دِام حسن مجتبی الظہ میں سے تھے، کی جو انمر دی کا ذکر کرتے ہوئے اشارہ کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں " اولا دِ ابو طالب میں یہ جو انمر دی (جودینی اقدار کی حفاظت کے لیے تھی ) بہت زیادہ تھی کیوں کہ یہلوگ اہل دین تھے نہ کہ اہل دنیا۔ وہ دنیا کو صرف اس لیے طلب کرتے تھے کہ اس کی مدد سے قیام دین کر سکیں نہ کہ اس سے ان کا مطلوب ذاتی منفعت اور حصول دنیا ہو تا تھا جودنیا وی سیاستدانوں کا طلح نظر ہو تا ہے۔ اس گفتگو کا دامن وسیع ہے، جس کا آئندہ مناسب موقع پر انشاء اللہ ذکر کیا جائے گا۔

🗓 شرح في البلاغدا بن الى الحديدج ٢ ، ص ١٢ ٣

ببإليسوان خطبه

ومن كلامرلەعلىدەالسلام<sup><sup>[]</sup> وَفِيْهِ يُحَنَّدُ مِنْ اتَّبْمَاعِ الْهَوٰى وَطُوْلِ الْأَمَلِ فِى التُّنْيَا اس مِين امامِّ نے اتباع، ہوائے نُس اورد نيا ميں طويل اميديں باند ھنے سے روکا ہے۔</sup>

خطبه، ایک نگاه میں

اس خطبے، جسے" نصرابن مزاحم" سے قل کیا گیا ہے، کی سند سے میہ بخو بی واضح ہوجا تا ہے کہ بیدخطبہ جنگ جمل کے بعد اس دقت صادر ہوا، جب امیر المونین کوفہ داپس تشریف لائے ،ادر خاہراً اُن افراد سے متعلق ہے جوا کثر طور پر جنگوں میں فنچ

<sup>[1]</sup> سند خطبه: میذ خطبه: میذ خطبه مختلف اسناد کے ساتھ حضرت سے نقل کمیا گیا ہے ۔ لوگوں کے ایک ایسے گروہ نے جو سیّدر ضی سے قبل گزر سے بیضی، اور مسعود ی میں معمولی فرق کے ساتھ فقل کیا ہے، ان میں سے ایک " نصر بن مزاتم " ہیں جنہوں نے اپنی کتاب " صفین " میں اور شیخ مفید نے کتاب " مجالس " میں اور مسعود ی نے " مرق می الذهب " میں ان فقل کیا ہے ۔ نصر ابن مزاتم کیتے ہیں " جب امیر المونین " بتگ جمل کے بعد بصرہ سے کوف وابی نقر رف الے کوف کے قاری اور علاء اور اشراف شہر آپ کے استقبال کے لیے آئے اور دشن پر فتح حاصل ہونے کی مبار کبادہ پیش کی ، چر دریافت کیا " آپ کہاں جائیں گی کیا وار لاا مارہ ؟ " فرمایا: " نہیں میں شہر کے میدان میں جانا چاہتا ہوں۔ " یہ فرما کر سوار کی سے از کر ایر پیل شہر کی جامع مسجد کی طرف دوانہ ہو نے وہاں پنج کر حضرت نے دو راعت نماز ادا کی پھر منبر پرتشریف لے گئے اور خدا کر سوار کی سے اتر اور پیدل شہر کی جامع مسجد کی طرف دوانہ ہو کے وہاں پنج کر حضرت نے دو راعت نماز ادا کی پھر منبر پرتشریف لے گئے اور خدا کی حد دشا بیان کی پھر رسول اکر م سین شہر کی جامع مسجد کی طرف دوانہ ہو نے وہاں پنج کر حضرت نے دو اور علی میں شہر کے میدان میں جانا چاہتا ہوں۔ " یہ فرما کر سوار کی سے اتر کاور پیدل شہر کی جامع مسجد کی طرف دوانہ ہوں دور دوسلام مراحت نماز ادا کی پھر منبر پرتشریف لے گئے اور خدا کی حد دشا بیان کی پھر رسول اکر م سین شین پر دور دوسلام بھرجا، اس کے بعدار شاد فرمایا: " معداور دور دوسلام کی میں ایں گر میں ری تشریف می گئے اور میں جات کی جر سول اکر م سین سین پر دور دوسلام بھرجا، اس کے بعدار شاد فرمایا: " میں اور ایک گر معر ت نے دو کی میں ای گر کی رہار کی فضلیت اس دوت تک باقی ہے جب تک تم خودا پی حالت نہ مگر نے دول میں کو تا ہیں اور ایک گر دو جس نے دیگ میں شرکت نہیں کی ) اگر تم نے کوئی فضلیت والا کا م کیا ہے تو دوہ تہمار اور کی طرف کی میں دوسی میں کی تیں اور کی کر دور میں میں شرکت نہیں کی ) اگر تم نے کوئی فود کوئی خوال کا م کی جو دور تی کی تر ہے ہیں آپ نے در میں نے دیک میں میں کو تا ہیں کی کر اور کی کر دو میں در ترک میں ہو دور دور کی کر دور کی کر دور کی کر ہیں ۔ " ای سلسط میں آپ نے نہ پر دور میں مزا تر ای کی دور می کر تر می کر تر ہی ای کی دور ایک میں دور کی کر می دور ہی کر تر می دور ہی تی دول میں دور تی کی دور میں دور می حاصل کرنے کے بعد گھمنڈ میں مبتلا ہوجاتے ہیں اور بے جا تو قعات کرتے ہیں، خاص طور پر جبکہ مال نیست بھی سامنے موجود ہو \_جس کی وجہ سے کچھافراد میں دنیاطلی کی حس بیدار ہور ہی تھی اور کچھافراد جن کا خیال تھا کہ اس فنتے میں ان کا زیادہ ہاتھ تھا اپنے لیے زیادہ مال نیسمت طالب تھے۔

اس خطبے میں امامؓ کا مقصد اور ہدف میہ ہے کہ لوگوں کو ہو شیار اور بید ارکریں اورجن بلند مقاصد اور اہداف کے حصول کے لیے بیہ جنگ لڑی گئی تھی وہ انہیں یا د دلائیں ؛ دنیا کی چہک دمک پر فریفتہ ہونے اور اسے مقصد حیات بنانے سے روکیں ؛ ہوائے نفس کا شکار ہونے ؛ بڑی بڑی امیدیں اور آرزوئیں کرنے کے نقصانات سے انہیں آگاہ کردیں ؛ کیونکہ یہی چیزیں انسان کوراہ حق سے دور کردیتی ہیں اور آخرت کو فراموش کرنے کاباعث بنتی ہیں۔

اس خطبے میں امامؓ نے خاص طور پردنیاوی زندگیکا اختصار اور اس چند کمحوں کی زندگی کو، جوانسان کو دی گئی ہے غنیمت جان کرعملِ صالح کو آخرت کے لیے ذخیرہ کرنے کی تا کید کی ہے۔ایک مختصرلیکن جامع گفتگو میں امیر المونین ٹنے انتہائی دقیق اورفکر انگیز مسائل بیان فرمائے ہیں۔

پہلاحصہ آﷺ آﷺ التَّاسُ إنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ اثْنَانِ اتِّبَاعُ الْهَوٰى وَ طُوُلُ الْأَمَلِ فَأَمَّا اتِّبَاعُ الْهَوٰى فَيَصُلُّ عَنِ الْحَقِّ وَ أَمَّاطُوُلُ الْأَمَلِ فَيُنْسِى الْآخِرَةَ " اےلوگو! وہ وحشت ناک ترین چیزی جن سے میں تمہارے لیے خوف کھا تا ہوں دوہیں۔ ہوائے نفس کی پیروی اور لمی امیدیں۔ کیونکہ ہوائے نفس کی پیروی (انسان کو) جن سے دورکرویت ہے اور کمی امیدیں اور خواہشیں آخرت فراموشی کاسب بن جاتی ہیں۔"



جیا کہ اس سے پہلے اشارہ کیا جاچکا ہے، بظاہرامامؓ نے بیخطبہ جنگ جمل میں فتّح حاصل کرنے کے بعد اس وقت ارشاد فرمایا، جب آپ کوفہ واپس تشریف لائے، تا کہ اُس غرور و تکبر کو، جولوگوں کے ذہنوں میں اس فتّح سے پیدا ہونے لگاتھا اور مال غنیمت کی تقسیم پر پیدا ہونے والی رقابت کو، لگام و سے تکیں فرماتے ہیں: «أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَحَافُ عَلَيْ کُمُ اثْنَانِ: اتَّبَاعُ الْهَوٰ ی وَ طُوۡلُ الْاَمَلِ» " اے لوگوجن وحشت ناک ترین چیز وں سے مجھےتمہارے بارے میں خوف ہے وہ دوہیں۔ ہوائے<sup>نف</sup>س کی پېروي ادرطويل آرز د يس اورامېدين -" اس کے بعد فرماتے ہیں: «فَأَمَّااتِّبَاعُالْهَوٰى فَيَصُدُّعَنِ الْحَقَّ، وَأَمَّاطُوْلُ الْأَمَل فَيُنْسِي الْآخِرَةَ.» " ہوائے (نفس ) کی پیروی انسان کوجادہ حق سے دورکر دیتی ہے اور کمبی امیدیں اور آرز وئیں آخرت کوفر اموش کرنے کاسب بن حاتی ہیں۔" ی پخت ساہم ایا بہت سے اہم اور نقاد بر ساز جملوں میں سے ہے کہ جو رسالت ماً ب<sup>ع</sup> سے بھی منقول ہے اور امیر المونين سے بھی، اس خطبے میں اورا ٹھائیسویں خطبے کے آخر میں بیان ہوا ہے۔ 🔟 اس بات پرتو چہر ہے کہ ہوائےنفس بانفس امارہ کی د نیاوی لڈ ات کی طلب بےحساب اورکسی قبید و بند کے بغیر ہوتی ہے۔اس سے بخوبی داضح ہوجا تا ہے کہ بیہ ہوائے نفس کی پیردی س طرح انسان کوخق پر ستی سے ردک دیتی ہے۔ کیونکہ نفس یریتی انسان کی عقل پرایسا پردہ ڈال دیتی ہے کہ وہ حق کے مشاہدے سے محروم ہوجا تا ہے اور باطل جواس کے ہواو ہوں کے راستے پر ہرلمحہ موجود رہتا ہے اسے اس طرح ورغلا تا ہے کہ ہر قابل قبول حق سے دور ہوجا تا ہے اور ہر وہ صحیح اور حق عمل جو خوا ہشات نفس امارہ کےخلاف ہواس طرح مسخ کر کے دکھا تاہے کہ ہر باطل عمل سے بھی زیادہ خراب نظراً تاہے۔ ہم روز مرّ ہ زندگی میں اور گزشتہ اقوام کی تاریخ کے مطالعے کے دوران مشاہدہ کرتے ہیں کہ کس طرح نفس پرست افرادا پنی پاطل توجیهات اور بے بنیاداورگراہ کن دلیلوں سے حق وباطل کودگر گوں کردیتے ہیں۔ طویل آرز دئیں اس وجہ ہے آخرت فراموشی کا سب بنتی ہیں کہ بہ انسان کی تمام صلاحیتوں کواپنی طرف مبذول کر لیتی ہیں اور ظاہر ہے کہ انسان بہر حال محدود صلاحیتوں کا حامل ہوتا ہے اور جب بیرتمام صلاحیتیں لامحدود خواہشات کو پورا کرنے میں صرف ہوجاتی ہیں تو آخرت کے لیےکوئی ذخیر ہ فراہم کرنے کے لیے کچھ ہاقی نہیں رہتا، خاص طور پراس وجہ سے بھی کہ آرز دؤں کا دامن بہت دراز ہوتا ہےاوران کی فطرت ہوتی ہے کہ جیسے ہی انسان کی ایک خواہش یوری ہوتی ہے،اس ے دل میں دوسری خواہش کروٹیں لیے گئتی ہےاورانسان کی صلاحیتیں اسے پورا کرنے میں صرف ہونے گتی ہیں ، بلکہ بھی کبھی یوں بھی ہوتا ہے کہا ک خواہش کی بحیل کے ساتھ بہت ہی دوسری خواہشات بھی منسلک ہوجاتی ہیں اور چونکہ عموماً آرز وئس

الانوار، جلد ۸۴، ص ۱۸۸ ( یجوفرق سے ) اور بحار الانوار، جلد ۸۰، ص ۸۰، ص ۹۱،۹۰ یجوفرق کے ساتھ ) اور امیر المونین علیٰ نے اس خطبے میں اور ۲۵ ویں خطبے میں اور ۲۵ ویں خطبے میں بھی اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔

عِشْ مَا بَدَا لَكَ سَالِماً فِيْ طَلِّ شَاهِقَةِ الْقُصُوْرِ ! يَهْدِي لَيُدِي إِلَيْكَ عِمَا اللَّهُ مَدْيَتَ لَدَى التَّوْوَاحِ وَفِي الْكُبُوْرِ ! حَتَّى إِذَا تَرَعْزَعَتِ التَّفُوسُ وَ دَحْرَجَتُ ! فَهُذَاكَ تَعْلَمُ مُوْقِناً مَا كُذَتَ إِلَا فِي غُرُوْرِ <sup>[1]</sup> «جبتك چاڄال قصر كسائ ميں جس كى بلندى آسان كوچورى ج، ميش كى زندگى گزاراور جو كچھ تيرى دسترس ميں جوہ تحصن وشام پيش كيا جاتار جگا ليكن يرسب ال وقت تك ج جب تير فض ميں زلالد آجا كا اور موت كالرزہ تيرے بدن پر طارى ہوجائے گا، الى وقت تحصين آجائے گاك ترين سارى عمر صرف غرورا ور ففلت كى نيد ميں گزرى ہے۔ ہرون كے دربارى، جن كے خيال ميں ايس اشعار ال خوشى كى محفل ميں سنانے كے ليے مناسب نييں تھے، بہت ناراض ہوتے ،ليكن خود بارون نے ال كى بہت تعريف وستائى كى ا

🗓 انوارنعمانیہ،جلد سام سا، کچھ تفاوت کے ساتھ۔

ظاہری رنگینیوں اور دلفر بیبیوں پر عاشق ہوتے ہیں ،کوشش کرتے ہیں کہ موت کو جوانہیں ان کے معشوق ( دنیا ) سے جدا کر د بے گی ،کوبھول جا نمیں اور موت کوبھلانے کے سبب وہ قیامت کوبھی بھلا دیتے ہیں۔"

ی یک یوج، میں تاور امید سے تعبیر اور موسوم یک یک یوج، میں توجہ ہے کہ "امل" ( آرزو) کے پھھ مثبت پہلو بھی ہوتے ہیں جنہیں " رجا" اور امید سے تعبیر اور موسوم کیا جاتا ہے خصوصاً جبکہ ان کی اساس توکل الہی پر ہوتو انسان زندگی پر بہت بہتر اثر ات مرتب کرتی ہے لیکن برائی کا پہلو دہاں شروع ہوتا ہے جب بیآ رزو نمیں حد سے گز رجا نمیں اور انسان ان کے حصول اور جنتجو میں اس طرح مشغول ہوجائے کہ اپنے مبداءاور معاد کو فراموش کردیے۔

یہ داضح اور روثن حقیقت ہے کہ نفس پر تق اور کمبی امیدوں کا چولی دامن کا ساتھ ہے۔نفس پر تق کمبی امیدوں کا سر چشمہ ہوتی ہے اور پھرنی نفس پر تی کوجنم دیتی ہے اور نیتجناً طویل امیدیں اور آرز وئیں خدااور عاقبت کوفر اموش کر دیتی ہیں۔

دوسراحصه

ٱلَاوَاِنَّ التُّنِيَا قَلُوَلَّتُ حَنَّاءَ فَلَمُ يَبْقَ مِنْهَا اِلَّاصُبَابَةٌ كَصُبَابَةِ الْإِنَاءِ اصْطَبَّهَا صَابُّهَا ٱلَا وَإِنَّ الْآخِرَةَ قَلُ اَقْبَلَتُ وَلِكُلٍّ مِنْهُمَا بَنُونَ فَكُونُوا مِنُ ٱبْنَاءِ الْآخِرَةِ وَلَا تَكُونُوا مِنُ آبُنَاءِ التُّنُيَا فَإِنَّ كُلَّ وَلَدسَيُلُحَقُ بِأَبِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَإِنَّ الْيَوْمَ عَمَلٌ وَلَا جِسَابَ وَغَداً جِسَابُ وَلَا عَمَلَ.

" آگاہ ہوجاوً! کہ دنیانے اپنی پشت پھیرلی ہے (اور بہت تیزی سے گزرر ہی ہے) اور اس میں سے وہ چیز جو باقی رہ گئی ہے وہ صرف اتنی سی ہے جتنا پانی کے وہ قطر ہے جو کسی ظرف میں پانی بھر کرا سے الٹ دینے کے بعد اس ظرف کی تہہ اور کناروں میں لگے رہ جاتے ہیں۔ باقی پچھ ہیں بچتا اور آگاہ ہوجاؤ کہ موت تمہاری طرف تیزی سے آرہی ہے اور ہر شخص کا دنیا اور آخرت سے فرزندی کا رشتہ ہے۔ تمہیں چا ہے کہ فرزندانِ آخرت بنو، نہ کہ فرزندانِ دنیا، اس لیے کہ قیامت کے دن ہر خض اپنے باپ سے لیچ ہوگا، آج عمل کا دن ہے حساب کا نہیں کی حساب کا دن ہوگا ممل نہیں کیا جا سے گا۔



انسانیت کے اس عظیم ترین معلّم نے اپنی گفتگو کے دوران نفس پر ستی اور کمبی آرز وؤں اور فریب دینے والی امیدوں کی جڑوں کو قطع کرنے کے لیے بہت پُرمعنی اور اثر انگیز جملے ارشاد کیے ہیں، کیوں کہ یہی دونوں چیزیں راہ خدا اور سعادتِ ابدی کے حصول میں سب سے بڑی رکاوٹ ہوتی ہیں فرماتے ہیں: أَلَا وَإِنَّ الثُّنْيَا قَلُ وَلَّتْ حَلَّاء<sup>1</sup>، فَلَمْ يَبْقَ مِنْهَا إِلاَّ صُبَابَةٌ كَصُبَابَةِ الإِنَاءِ اصطَبَّهَا.

" آگاہ ہوجاؤ! کہ دنیانے اپنی پشت پھیر لی ہے اور بہت تیزی سے گز ررہی ہے اور اس میں جو چیز باقی رہ گئی ہے وہ اس سے زیادہ کچھ نہیں جتنا کسی برتن میں پانی بھر کر اسے الٹ دینے کے بعد اس کے پیندے میں اور کناروں میں لگے رہ جانے والے قطرے ہوتے ہیں۔"

اس جگه امام نے دنیا کوایک ایسے موجود سے تشبیہ دی ہے جوابیخ محور گردش پر بڑی تیزی سے حرکت کررہا ہے۔ در حقیقت یہز مانے کی تیز گردش اور انسانی زندگی کے تیزی سے ختم ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ ایک ایسی حرکت جوانسان کے اختیار سے بالاتر ہے اور اس حد تک کہ ایک لمحہ کے لیے بھی میرحرکت رکتی نہیں ہے سوائے ذات پر وردگار کے کا ئنات کی ہر شے اس حرکت کے تابع ہے اور اُس میں شامل ہے۔ ستارے اور کہکشا نمیں ، زمین و آسمان ، انسان اور حیوان سب اس عظیم جاذب حرکت میں شریک ہیں اور فنا اور نابودی کی سمت مسلسل پیش قدمی کر رہے ہیں وہ فنا جو عالم بقامیں لے جانے والا در یچہ پار استہ ہے۔

بیج تیزی سے جوان ہور ہے ہیں، جوان بوڑ ھے ہور ہے ہیں اور بوڑ ھے اور بزرگ حضرات ہمارے درمیان سے رخصت ہور ہے ہیں۔ یہ بھی اُس صورت میں ہے کہ بے وقت اجل انسان کے دامن گیر نہ ہوجائے اور عالم طفلی یا جوانی میں زندگی کا اختتام نہ کرد ہے۔

امام ال گفتگو میں فرماتے ہیں:" دنیا کی باقی عمر بہت کم ہے بالکل اسی طرح جس طرح وہ قطرات جو کسی برتن کو الٹنے کے بعداس کی تہہاوردیواروں سے چیکےرہ جاتے ہیں۔"

یاایک دوسری تعبیر بیہ ہو سکتی ہے کہ انسان کسی مائع سے بھر برتن کوالٹا دے بھر سیدھا کرتے تو تھوڑ اسامائع برتن کی تہہ میں جمع ہوجا تا ہے جسے «صَبّابَةٌ »<sup>(ع)</sup> کہتے ہیں۔

جملہ «اِصْطَبَّها صَابُّهَا میں اس کی طرف اشارہ ہوسکتا ہے یا اس کے معنی میہ ہو سکتے ہیں کہ جس وقت انسان اس طرف متوجہ ہوتا ہے کہ ابھی برتن میں پچھ پانی باقی ہےتو اسے سیدھا کر کے تھوڑا سا پانی بچالے ( بیا اس صورت میں ہے کہ

<sup>[1]</sup>" تحلَّمَات جس طرح سيّدرضي کی اور مفسران نيچ البلاغه کي تفسير ميں آيا ہے «مديع» کے معلیٰ ميں ہے اور دراصل «حلَّ» (بروزن حَظّ) قطع کے معلیٰ ميں يا قطع سريع (تيزى سے گزرنے) سے ليا گيا ہے، اس کے بعد ہر حركت سريع پر اطلاق ہوتا ہے۔ حذا، احذا کی مؤنث ہے۔ آلک لفظ صب ابنہ سے متعلق وضاحت بيان کی جا چکی ہے، جواہم بات يہاں بتانا مفصود ہے وہ ہے کہ "اِصْطَبَّبْهَا اور "صابُّبْهَا "کی ضميريں" صب اور خلق کے معلیٰ ميں يا لوٹن ہيں، کيوں کہ لفظ ابناء مذکر ہے اور مؤنث کی ضمير اس کی طرف نہيں لوٹ سکتی۔ اصطب اورصب ہم معنی ہوں) اور یہ مفہوم بھی ہوسکتا ہے کہ انسان باقی بچے ہوئے پانی کی حفاظت کرے تا کتشنگی کے عالم میں حلق تر کیا جا سکے (اور یہ مفہوم اس صورت میں ہوسکتا ہے جب" اصطبّ کامفہوم"صبّ سے مختلف ہو <sup>[11</sup>)

بہرحال صابہ کے معنی کسی ظرف میں باقی رہ جانے والی پانی کی قلیل مقدار ہے چاہے اسے بھی چھینک دیا جائے یا حلق تر کرلیا جائے۔

بعض افراد نے "اصطبّ" کے دوسرے معنی بھی ذکر کیے ہیں۔ جو بچے ہوئے پانی کو پینے نے ہیں۔ بہرحال میہ جملہ خواہ برتن میں بچی ہوئی پانی کی انتہائی قلیل مقدار ہویا پانی پینے سے معنی میں ہو، دنیا کی قلیل العمر کی اور کم مدتی کی طرف اشارہ ہے کہ کوئی بھی فرداس میں سے کوئی قابل ذکر اور قابل تو جہ حصہ حاصل نہیں کر سکتا۔ اس کا دورانیہ انتہائی مختصر اور اس کی نعمتیں زوال پذیر ، جلد ختم ہوجانے والی اور بہت کم دوام رکھنے والی ہیں۔

ردشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں:

🗓 لغت کی کتب سے رجوع کرنے کے بعد بیر بات واضح ہوتی ہے کہ اِصْطَبَّ کالفظ دونوں معنیٰ کے لیے آیا ہے۔

«وَلِكُلِّمِنْهُمَابَنُوْنَ، فَكُوْنُوامِنْ أَبْنَاءِ الْآخِرَةِ، وَلَا تَكُوْنُوامِنْ أَبْنَاء السُّنْتَا» "ان دونوں ( دنیا اور آخرت ) میں سے ہرایک کے فرزند ہیں ( یعنی ان کے دلدادہ میں ) لیکن تمہیں چاہے کہ آخرت کے فرزند بنونہ کہ فرزند دنیا۔" «فَإِنَّ كُلَّ وَلَى سَيُلْحَقُ بِأَبِيْهِ يَوْمَر الْقِيَامَةِ» « كيونكه برفرزند قيامت كەدن اييغ والد سے <sup>ل</sup>حق ہوگا۔» جی ہاں!اس جگہ دوواضح اورایک دوسرے سے بالکل متضادرا سے وجودر کھتے ہیں۔ دنیا پرستوں کا راستہ اور دوسرا راستہ آخرت میں سربلندی کے خواہشندوں کا راستہ ہوتا ہے۔ اگر چہ ایک ایسامخضر گروہ بھی موجود ہے جو ان دونوں راستوں کے درمیان سرگرداں ہے۔ د نیا پرستوں کے گروہ کا واحد مقصدِ حیات عیش وعشرت ، کام ود ہن کے چٹجارے اور شہوانی ونفسانی خواہشات کی تسکین کےعلادہ کچھنہیں ہوتا۔ دنیادی زندگی سےان کی داہنگی اتن شدید ہوتی ہے کہ رکبھی ایک لحظہ کے لیے بھی بہ سو چنے کے لیے تیارنہیں ہوتے کہ ہم کہاں سے آئے ہیں کہاں ہیں اور کس سمت جار ہے ہیں وہ اس آیت الہٰی کے مصداق ہیں : «يَعْلَمُوْنَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيْوةِ الثَّانَيَا \* وَهُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمْ غْفِلُوْنَ @ · · · " پیلوگ دنیا میں اس طرح زندگی بسر کرتے ہیں جیسے انہیں عمر جاودانی حاصل ہواورا پنے مال ودولت پر اس طرح زم رکھتے ہیں جیسےاس پر کبھی زوال نہیں آئے گااور کبھی فنانہیں ہوگا۔" جیسے کی قرآن محید فرما تاہے: «تَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَكُ " به مجھتا ہے کہ اس کا مال ومتاع ہمیشہ باقی رہنے والا ہے۔" اس د نیادی مال و دولت کی تلاش اور حصول میں اس قدر کوشش اور محنت کرتا ہے اور ان کے ذخائر اکٹھا کرنے کی حرص میں اس طرح مبتلا رہتا ہے کہ اگر اس سے کہا جائے کہ تتھے ابدی اور حاودانی حیات حاصل ہے تو بھی اس سے زیادہ كوشش نہيں كريسكےگا۔ لیکن وہ لوگ جوآ خرت کے حصول اور اس جگہ کسی مقام شرف کے متلاشی ہوتے ہیں وہ اپنی دورا ندیثی کی وجہ سے

> <sup>™</sup> سورهٔ روم، آیت∠ ۳

زندگی کے ہلاک کردینے والے گڑھوں اور گہرائیوں کودیکھتے ہیں توانہیں خشک اور تباہ کن پاتے ہیں۔ بالکل اس سراب کی طرح جوکسی خشک اور بے آب ریگستان میں نظر آتا ہے۔ یاوہ خوشنما اور دلفریب رنگوں والا سانپ جس کے اندر ہلاک کردینے والا زہر پوشیدہ ہوتا ہے جواس کے دھو کے میں آکرا سے حاصل کرنا چاہتے ہیں۔

یہی سبب تھا کہ امیر المونیین «لیلا نے اس دنیا کواس کی تمام پرکشش اور دلفریب رنگینیوں اور اس میں موجود عیش و عشرت کے باوجود طلاق دے دی تھی اوروہ بھی طلاق بائن جس کے بعدر جوع کی کوئی گنجائش باقی نہیں رہتی۔ بیفرزندان آخرت قر آن کی رہنمائی اور ہدایت کی وجہ ہے بخو بی جانتے ہیں :

وَ الْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَغِي خُسْرٍ إِلَّا الَّانِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَ تَوَاصَوْا بِأَكَتِّ وَ تَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ»<sup>[1]</sup>

" تمام انسان خسارے میں ہیں سوائے ان مومنوں کے جومل صالح بجالاتے ہیں اور حق وصدافت وصبر کی تلقین کرتے ہیں۔"

دنیا پرستوں کو فرزندانِ دنیا اور مونین کو فرزندانِ آخرت سے تشبیہ دینے کی وجہ یہ نظر آتی ہے کہ ہر فرزند عمل اور مورثی اعتبار سے اپنے ماں باپ سے بہت مشابہت رکھتا ہے اور اسی مشابہت کی بنا پر ان سے محبت کرتا ہے اور پیوستہ رہنا چاہتا ہے۔ اس لیے یہ کہنا صحیح ہے کہ دنیا پرست فرزندان دنیا ہیں۔ اسی بنا پر دنیا پر سی کاعشق وجنون ان کے تمام وجود و افکار وخیالات پر چھایار ہتا ہے۔

اس طرح جیسے «مَا هِیَ الَّلا حَدْمِو تُنَا النُّنْدَیَا تَمَوُّو ہُ وَ تَحْییٰ <sup>تَل</sup>َّ» «ان کی ہر چیز صرف دنیا ہے اور دنیا کے علاوہ کوئی چیز ان کے زدیک وجودنہیں رکھتی اور ان کے مل اس آیئہ کریمہ کے مصد اق ہوتے ہیں۔"

اگر چپ<sup>ع</sup>قیدے کےلحاظ سے بیہ بظاہر مسلمان ہوتے ہیں لیکن انہی مذکورہ وجو ہات کی بنا پر تمام زندگی مختلف او ہام و خیالات میں گم ہوکرگز اردیتے ہیں۔

ان کے برعکس آخرت کے تمنی اور دلدادہ افراد کا تمام وجود عشق خدامیں ڈوبا ہوتا ہے۔ وہ مختلف مادّی ذرائع جواس مادّی دنیا میں انہیں حاصل ہوتے ہیں ، آخرت اور ابدی زندگی کے بہتر سے بہتر حصول کے لیے استعال کرتے ہیں نہ کہ انہیں مقصد حیات بنالیں۔

> <sup>[[]</sup> سوره عصر <sup>[[]</sup> سورهٔ حباشیه، آیت ۲۴

منهج البلاغه کے بعض شارعین کہتے ہیں: رہج البلاغہ کے بعض شارحین کہتے ہیں: " پینشبیہ دراصل اس طرف اشارہ ہے کہ مومنین صالح قیامت میں اس فرزند کی مثل ہوں گے جواپنے باپ کی آغوش میں مطمئن اور پرسکون ہوجبکہ دنیا پرست ان بچوں کی طرح ہوں گے جو پتیم ، بےسہارااور ہر چیز سے محروم ہوں۔" ليكن يَفسيرامام اللهُ الحجملة "إنَّ كُلَّ وَلَبِ سَيُلْحَقُ بِأَبِيْهِ يَوْمَر الْقِيَامَةِ» «قيامت كدن مرفرزندا بخ باب سے ملحق ہوگا"، سے مربوطنہیں، بلکہ بتعبیرنظراً تی ہے کہ دنیاوی زندگی اگرایمان دتقو کی سے مبر ااور عاری تقی تو وہ قیامت میں دوزخ کی شکل میں مجسم ہوجائے گی اور دنیا پرست اس کی آغوش میں چلے جا<sup>ئ</sup>یں گے جیسا کہ قر آن مجید فرما تاہے: <sup>•</sup>وَأُمُّهُهَاوِيَةٌ<sup>•</sup> «ان کا ٹھکانہ اور پناہ گاہ دوزخ ہے۔" لیکن اگرزندگی اورایمان وتقوی شانه به شانه ساتھ ساتھ رہے ہوں اور حکم الہی کی اطاعت اوراحکامات کواپنے او پر لا زم قراردیا ہوتو بیدآ خرت میں بہشت کی شکل میں مجسم ہوجا ئیں گےاورمونین اس کی آغوش میں پناہ حاصل کریں گے۔ امیر المونیین ملیلا نے اس خطبے کے اختیام پر آخری نتیج کے طور پر دنیا اور آخرت میں اہم ترین فرق کی طرف اشاره کیا ہے فرماتے ہیں: «وَإِنَّ الْيَوْمَرِ عَمَلٌ وَلَاحِسَابَ وَغَرًا جِسَابٌ وَلَا عَمَلَ» « آج عمل کا دن ہے کوئی حساب نہیں ہور پا،کل حساب کا دن ہوگا۔ کوئی عمل نہیں کیا جا سکے گا۔" یہ جملہ ایک طرف تو اس حقیقت کو بیان کرتا ہے کہ جب تک فرصت عمل باقی ہےا پنے اعمال صالحہ میں جس قدر اضافہ ہوسکتا ہے کرلیا جائے اور اگرنظراس بات پریٹرتی ہے کہاس دنیا میں نیکو کا راور بدکار، پاک باز اور گناہ گار،اولیاءاللہ اور اشقیاء،حزب اللّٰداورحزب شیطان ساتھ ساتھ زندگی گزارر ہے ہیں اور بدکاراور خالم بظاہر عنایات الہی سے بہر ہ مند ہور ہے۔ ہیں جبکہ نیک اور صالح افرادا پنی نیکیوں اور تقویٰ کی یاداش میں شدائد میں مبتلا ہیں تو اس کی وجہ بیر ہے کہ بیدد نیا دائِ ک ہے۔ یہاں حساب اور سز اوجزانہیں ہیں۔ اور دوسری طرف خبر دار کرتا ہے کہ عمر اور زندگی کا خاتمہ ہوجا تا ہے اور اعمال کا دفتر ہمیشہ کے لیے بند کر دیتا ہے اور

راهمل کی طرف دایسی کی کوئی صورت باقی نہیں رہتی اوراس وقت پشیمان ہونے کا ذرّہ برابر فائد نہیں ہوتا۔ یہی بات امیر المونیین ملایلہ ایک دوسرے خطبے میں فرماتے ہیں:

🗓 سوره قارعه، آیت ۹

نكتة

جى بان نامة اعمال موت كساتھ بند ہوجا تاہے

جو پچھاس خطبے میں اس سلسلے میں ارشاد ہوا ہے، وہ وہ ہی بات ہے جو متعدد آیات قرآن میں بھی ملتی ہے۔ یہاں تک کہ آیات قرآنی سے یہ بھی استفادہ ہوتا ہے کہ جب عذاب الہی نازل ہوتا ہے ( جیسا کہ پچچلی مفسد اور بذکر دارقو موں پر ماضی میں نازل ہوا ہے ) تو تو بہ کا دروازہ بند کردیا جاتا ہے اور ماضی کے گنا ہوں کی تلافی کا کوئی راستہ باقی نہیں رہتا۔ کیوں کہ انسان اس دنیا سے کمل انتقال اور عالم برز خ میں پہنچنے کے بعد ایسی قیو دو شرائط کا پابند ہوجاتا ہے جہاں تو بہ اور انابت کی گوئی گنجائش نہیں ہوتی ہم گزشتہ قو موں کی داستانوں میں پڑھتے ہیں:

ۜڣؘڵؠۜۧٵڒٲۅؙٳؠؙؗٲڛڹؘٵۊؙڵۅۘٞٳٵڡؘڹۜٞٵۑؚٳٮڵۅۅؘڂڒ؋ۅؘػؘڣؘۯٵؚؠؾٵػؙؾۜٵڽؚ؋ڡؙۺٝڕؚڮؽ۬ڽ۞ڣؘڶؗؗؗؗۿڔؾڮؙؾڹٛڣؘڠۿؗؗۿڔ ٳؽ۬ؾٵڹؙۿؙۿڔڶؠۜۧٵڒٲۅؙٳؠٲؗڛڹٙٳ؞ڛ۠ڹٚؖؾٵٮڵۅٳڷؖؾؽۊٙڵڂؘڵؿ؋ۣ۫ۼؚڹٵڍؚ؋؞ۅؘڂڛڗۿڹٵڸػٳڵڬڣۯۅؙڹ۞؞<sup>۞</sup>

" جب انہوں نے ہماراعذاب دیکھا تو کہنے لگے ہم اب خدائے واحد پر ایمان لاتے ہیں اور جن معبودوں کو ہم اُس کا شریک قراردیتے بتھان سے بیز ارکی اختیار کرتے ہیں لیکن ان کا ایمان اس حالت میں کہ وہ ہمارے عذاب کا مشاہدہ

نیج البلاغه، خطبه ۱۸۸
 سورهٔ مؤمنون، آیات ۹۹، ۱۰۰
 سورهٔ شعراء، آیت ۱۰۲
 سورهٔ مومن، آیات ۱۸۴ اور ۸۵

"

کر چکے تھےان کوکوئی نفع نہیں پہنچا سکتا۔ بیخدا کی سنت ہے جواس نے اپنے بندوں میں رائج کردی ہےاور کا فرتو خسارے ہی میں ہیں۔"<sup>[[]</sup>

اورہم یہ بھی جانتے ہیں کہ جب فرعون دریائے نیل کی موجوں میں غرق ہونے لگااور موت کواپنی آنکھوں سے دیکھ لیا تو کہنے لگا،" میں مولیٰ اور ہارون کے رب پر ایمان لاتا ہوں۔" اور شاید یہ حقیقت بھی تھی لیکن چونکہ تو بہ کا در دازہ بند ہو چکا تھا اس لیے جواب ملا «آلُانَ وَ قَدْ عَصَيْت قَبْلُ وَ كُنْت مِنَ الْمُفْسِدِينَ» «اب ایمان لارہا ہے جبکہ اس سے پہلے تو گناہ کر تارہا ہے اور مفسدوں میں شامل تھا۔ "آ

ان آیات مبار کہ اور ان کے مشابہ روایات سے جواس خطبہ ً بالا میں بیان ہو تمیں ، ہم بخو بی بینتیجہ اخذ کر سکتے ہیں کہ بیا یک ایسی سنّت الہٰی ہے جو بھی تبدیل نہیں ہو سکتی کہ موت کے ساتھ یا اُس وفت جب انسان حتمی طور پر موت کے دہان پر پہنچ جائے تو اس کا نامہ اعمال بند کر دیا جاتا ہے جس کے بعد توبہ یا گنا ہوں کی تلافی نہیں ہو سکتی۔

یہاں سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ بہت می روایات میں بیآیا ہے کہ انسان کے نیک وبرے افعال کے آثار (اثرات) اس کے مرنے کے بعد بھی اس تک پہنچتے ہیں اور اس طرح اس کا نامہ اعمال نیکیوں یا برائیوں کے اعتبار سے بہتر یا سکین تر ہو جاتا ہے ہم رسول اللہ سالی ایک سالی کی حدیث میں پڑھتے ہیں:

؞ٚڛٙڹ۫ۘعَةُ ٱسْبَابٍ يُكْتَبُ لِلْعَبْدِ ثَوَابُهَا بَعْنَ وَفَاتِهٖ رَجُلٌ غَرَسَ نَخُلًا ٱوْ حَفَرَ بِثَرًا ٱوْ ٱجْرٰى نَهُرًا ٱوْبَنى مَسْجِلًا أَوْ كَتَبَ مُصْحَفًا ٱوُوَرَّثَ عِلْمًا أَوْ خَلَّفَ وَلَدًا صَالِحًا يَسْتَغْفِرُ لَهُ بَعْدَوَفَاتِهِ

"سات اعمال (اعمال خیر میں سے) ایسے ہیں جن کا ثواب انسان کے مرنے کے بعد بھی اس کے نامۂ اعمال میں لکھا جاتا ہے ۔ کوئی شخص درخت لگائے یا کنواں بنوائے یا نہر کھدوائے یا مسجد تعمیر کرے یا قرآن (یا کوئی اور دینی کتاب) تحریر کرے یا کوئی اپنی علمی یادگار باقی حچوڑ بے یا ایسا فرزندصالح حجوڑ ہے جواس سے مرنے کے بعد اس کی مغفرت کے لیے استغفار کرے۔ "آ

ظاہر ہے کہ جو کچھاس حدیث مبار کہ میں ارشاد ہواہے وہ اعمال صالحہ میں سے صرف ایک نمونہ ہے ورنہ تمام نیک اعمال اوراحسن سنتیں جو کسی انسان کی یادگار کے طور پر باقی رہ جاتی ہیں ان کے اثرات یہی اثر رکھتے ہیں، تو کیا یہ بات اس

> للا سورہ مؤمن، آیات ۸۴ و۸۵ للا سورہ یونس، آیت ۱۹ <sup>TH</sup> تندبیہ الخواط (<sup>نق</sup>ل میزان الحکمۃ ،جلد ۳۶،۳۳، ۲۳، ۲۴، مادّہ<sup>ع</sup>مل کے ذیل میں ملاحظہ کریں)

تمام گفتگو کے منافی نہیں ہے جوہم نے او پر کی ہے؟ اس سوال کا جواب واضح ہے ۔ ظاہر ہے کہ انسان موت کے بعد کوئی تازہ عمل نہیں انجام دے سکتا جواس کے نامہ ُ اعمال میں درج ہو سکے لیکن اس کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ اس کے گزشتہ اعمال کے اثر ات بھی اس تک نہ پہنچ سکیں ۔ صحیح ہے کہ اس کا نامہ اعمال کسی جد بیعمل کی حد تک بند ہوجا تا ہے لیکن بینامہ اعمال ان اعمال کے اثر ات بھی اس تک نہ پنچ سکیں ۔ مرنے سے پہلے بجالایا نظر انسان اپنے اعمال صالح کے درختوں کے پھلوں سے برزخ وقیامت میں فائدہ اٹھا تا ہے۔ یہاں تک کہ اگر کسی کا فرزند کوئی عمل صالح انجام دیتا ہے تو چوں کہ بیاں محیح تر بیت کا نتیجہ ہوتا ہے جو وہ تک ہے کہ کو دیتار ہا ہے، اس لیے اس کے اثر ات بھی اس تک پہنچتے ہیں۔ بیہ فطری ہے کہ انسان ان درختوں کے پھل سے فائدہ اٹھا تا ہے جو دہ اُگا تا ہے۔

تينتا ليسوال خطبه

من كلام له عليه السلام<sup>[1]</sup> وَقَنُ أَشَارَ عَلَيُهِ أَصْحَابُهُ بِالْإِسْتِعْدَادِ لِحَرْبِ أَهْلِ الشَّامِ بَعْدَ إِرْسَالِهِ جَرِيْرِ بْنِ عَبْدِاللهِ الْبَجَلِيِّ إِلى مُعَاوِيَةَ وَلَمْ يَنْزِلْ مَعَاوِيَةُ عَلى بَيْعَتِهِ.

سیسیسیسی میں المونین ملاطق نے تجریر بن عبداللہ بحلیٰ " کواپنے نمائند نے کی حیثیت سے امیر شام سے گفتگو کرنے کے لیے شام بھیجا اور امیر شام بیعت کے لیے حاضر نہیں ہوا تو آپؓ کے اصحاب نے استدعا کی کہ شامیوں سے جنگ کی تیار ک کی جائے۔(امامؓ نے اس مشور نے کوقبول نہیں کیا اور اس کے لیے واضح اور روشن دلیل بیان کی )

خطبہ، ایک نگاہ میں پیڈ طبہ درحقیقت دو حصول پر شتمتل ہے، جن میں سے ہرایک علیحدہ اور مخصوص کیفیت اور حال کا حامل ہے اور بظاہر نظریہ آتا ہے کہ ان میں سے ہرایک حصہ علیحدہ اپنا مخصوص عنوان اور مقام رکھتا ہے لیکن سیّدرضیؓ نے ان کی مناسبت کی وجہ سے انہیں یکجا کردیا ہے۔ پہلا حصہ جزیر بن عبدالللہ ؓ کے واقعے سے متعلق ہے وہ دو رِعثانی میں ہمدان کے گورنر تھے۔ امیر المونینؓ سے لوگوں

<sup>[[]</sup> سند خطبہ: بیخطبہ، بیخ البلاغہ کے علاوہ نیچ البلاغہ سے پہلے دو کتابوں میں تھا۔ پہلا ۔ کتاب "صفین" نصرا بن مزاتم کی ۔ دوسرا کتاب" الامامة والسیاسة ، مخضر نفاوت کے ساتھ ۔ اس خطبے کے دوسرے حصکو ؓ ابن عبدر بہ ؓ نے کتاب ؓ عقدالفرید ؓ میں بھی نقل کیا ہے ۔ ( مصادر نیچ البلاغہ، جلدا ،ص۲ ۴۰۴ ) کی بیعت اور جنگ جمل کے ختم ہونے کے بعد، جب امام گوفہ تشریف لائے تو آپ نے تمام گورنروں کو خطوط بیصیح اور ایسا ہی ایک خط جریر ٹر کوبھی بھیجا اور اس سے بیعت طلب کی ، جریر ٹر نے امام کے خط کا غیر معمولی احتر ام کیا اور لوگوں کوبڑ ے زور وشور سے امام کی بیعت کی دعوت دی ، جسے لوگوں نے قبول کر لیا۔ اس کے علاوہ جریر ٹر نے ایک خط آ ذربا ٹیجان کے گورنر اشعث ک نام بھی لکھا اور اسے تاکید کی کہ دوبھی لوگوں سے امیر المونین ٹے لیے بیعت لے ، پھر جریر ٹر امام کے دیدار کے لیے کوفہ آگئے۔ جریر ٹر نے امام سے درخواست کی کہ چونکہ اہل شام اس کے قریبی واقف اور ہم شہری ہیں ، اس لیے غالباً وہ اس کی

بات زیادہ بہتر طریقے سے سنیں گے لہذا اُسے امیر شام کو پیغام پہنچانے کا فریف سونپ دیا جائے۔ حضرت ؓ نے خط لکھا اور انہیں شام روانہ کر دیا۔ انہوں نے شام پنج کرامیر شام کو بیعتِ امام کی دعوت دی اور اس کے ہر عذر اور بہانے کا معقول جواب دیالیکن امیر شام نے کسی طور پذیر انی نہیں کی اور ٹال مٹول کرتار ہا، اُس نے جریر ؓ کی وساطت سے امام کو خط لکھا اور اپنے لیے مصروشام کی حکومت طلب کی اور اس سلسلے میں لوگوں کوامام کے خلاف بھڑ کا ناشر وع کر دیا۔ حضرت ؓ نے جریر ؓ کو امیر شام کی مکر وفریب سے آگاہ کیا نینج تاجریر ؓ مایوس ہو کر کو فیہ دوا پس آگئے۔ عراق کے لوگوں نے جریر ؓ کی وساطت سے امام کو خط لکھا اور اپنے لیے حام ہو نی از از ام لگانا شروع کر دیا جس سے جریر ؓ کو شدیدا ذیت ہوئی اور وہ کو فہ چھوڑ کر جزیر ہو قول زیم اور ان اور امیر شام کا حدر میان ایک چھوٹا شہر ) منتقل ہو گے جہاں ان کے بچھ دیگر عزیز وا قار بھی آگئے اور وہ ہو کر دیا۔ دیل نہوں نے وفت مائی ہوں اور ان اور اس سے جریر ؓ کو شریف مور کر دیا۔ حضرت ہو کر دیا تر کی اندر تام ک

ے دو یوں بیک پر دم مرج سی دور ہوت بہلی میں بھاری در ایر در مال درم میں میں معاور ان کا قیام وہاں کئی مہینوں تک طول کھینچ گیا تو امام کے بعض اسحاب نے مشورہ دیا کہ حضرت اہل شام سے جنگ کی تیاری کا فرمان صادر کریں مگر امام نے فرمایا کہ" سیجے عمل نہیں ہے کیونکہ ہیج یرکوشام بھیجنے کے مقصد کے منافی ہے۔ بیاس وفت مناسب ہوگا جب وہ مدت ختم ہوجائے گی جو میں نے جریر کو

اس خطب کا دوسرا حصد امام کی شامیوں سے جنگ پر اصرار کی نشاندہ ی کرتا ہے" نصر بن مزاحم" نے اپنی کتاب" صفین میں بیدوا قعہ درج کیا ہے کہ جنگ صفین کے دوران لشکر شام سے پچھ افراد لشکر سے باہر آئے اور امیر المونین سے ملاقات کا مطالبہ کیا۔ امام نے میدان جنگ کے درمیان ان سے ملاقات کی ، انہوں نے تجویز دی کہ جنگ بند کردی جائے اور عراقی لشکر عراق واپس چلاجائے اور شامی لشکر شام واپس ہوجائے (جس کا مطلب بید تھا کہ امام عراق کی حکومت پر قانع رہیں اور امیر شام کو شام کا حاکم رہنے دیں ) لیکن امام نے انہیں مثبت جواب دے کر خاموش کردیا اور ان کے مطالب کی مطالب کردی اور اور انتہائی واضح اور شطقی دلاکل اور وجوہ بیان کیے کہ آپ کیوں امیر شام سے برسر پرکارہیں۔

<sup>🗓</sup> شرح نیج البلاغه، ابن ابی الحدید \_جلد ۲۰، ص ۲۰ تا ۱۱۸ ، خلاص کے ساتھ۔

یه دونوں مختلف انداز واضح طور پر اس بات کی نشاندہی کرتے ہیں کہ امیر المونین ؓ جہاں صلح و آشتی اور تخل کی ضرورت ہوتی تھی، وہاں ایک حلیم الطبع اور صلح پسندانسان ہوتے تھے اور جہاں دینی تقاضے اور انسانی مصلحت جنگ پر مجبور کر دیتی تھی، وہاں آپ سے بڑھ کرکوئی جنگ جواور مر دِمیدان نہیں ہوتا تھا۔

پہلاحصہ

ٳڹؖٞۜۜۜۜٵڛؾۼۘڗۜٳڋؽڮؚڒۛڹؚۜٲۿڸؚٳڶۺۧۜٵڡؚۊؘجؘڔۣۑڔٞ۠ۼؚڹ۫ۘۘۘۘٮۿؙؙؙؗؗؗؗؗؗؗؗۄڶؚڟٞۜۜۜۜڵڟۛۜٞٵڡؚۊؘڞۯٛڣ۠ٞڵؚۿڸؚؚۼؚؾؘٛڂؽؙڔٟ ٳڽؙٲڒٵۮۅؗڰۊڶڮڹٛۊٞٮؙۊڐۛؾٞ۠ڮؚٙڔۣؠڔۣۊؘۊ۫ؾٞٵؘڒٳؽۊؚؽؗۿڔؠؘۼٮٙڰٳڷۜٳۼؘٛٮؙۅؚ۫ٵؘٳۅ۫ٵڝؚؾٵۊٵڵڗؖٲؿ۠ۼڹۑؽؗڡٙۼٵڵڒٮؘٳؾ ڣؘٲۯۅؚۮۅ۫ٳۊؘڵٳٵػڒڰڶػؙۿٵڵٳۼٮٙٳڐ

"شامیوں سے جنگ کی تیاری سے جو چیز مجھےروک رہی ہے وہ "جریر" کی وہاں موجودگی ہے۔ اس تیاری کا مقصد میہ ہوگا کہ میں شامیوں پرصلح کا درواز ہ بند کر دوں اور اگر وہ نیکی کا ارادہ کرر ہے ہوں (اشارہ امام کی بیعت تسلیم کرنے کی طرف ہے ) تو اسے بدلنے پر مجبور ہوجا عیں لیکن میں نے" جریر" کے لیے ایک مقررہ وقت کا تعین کردیا ہے۔ اگروہ اس وقت تک واپس نہیں آیا تو اس کا مطلب میہ ہوگا کہ یا تو وہ فریب کھا گیا یا عمداً میر ے حکم کی خلاف ورزی پر آمادہ ہے۔ اس تیاری کن طرف میں اس وقت "صبر وتو قف" ہی مناسب ہے۔ تم بھی اسے قبول کر والبتہ میں اس بات میں کوئی حرج نہیں سمجھتا کہ تم لوگ اس و قضے کے دوران جنگ کی خامو ڈی سے تیاری کرتے رہو" (لیکن میں کسی خص کو واضح حکم نہیں دے رہا)

شرح وتفسير

صلح وجنگ

جیسا کہ او پراشارہ کیا گیا، یہ خطبہ جریر ابن عبداللہ ؓ کے سلسلے میں دیا گیا ہے، جو ابتدامیں ہمدان کا گورنر تھا۔ بعد میں وہ کوفہ آیا اور امامؓ کے نمائند کے کی حیثیت سے امیر شام سے امامؓ کی بیعت طلب کرنے شام گیالیکن اس بات کو مدنظر رکھتے ہوئے کہ اس کام میں جریر کی کامیا بی کے امکانات نہ ہونے کے برابر تھے، امامؓ کے کچھ اصحاب نے مشورہ دیا کہ اما اہلِ شام کے خلاف اعلان جنگ کردیں۔ امامؓ نے ان کے جواب میں فرمایا: ٚٳ۪ڹٞۜٲۯٵۮۅؙڮؙڮۯڹؚٲؘۿڶؚٳڶۺۜٵڝؚۊؘجٙڔۣؽڔ۠ۼؚڹ۫ٮؘۜۿؙؗؗؗؗؗؗ؞ۥٳۼؙڵٲڨٞڸڶۺۜٵڝۊؘڞۯڣ۠ٞڵؚٲۿڶؚؗڣؚۼڹؗڂؽڔ ٳڹٲؘۯٵۮۅؙڮ۠

" شامیوں کے ساتھ جنگ کی تیاری کرنا جبکہ جریر میر ےنمائندے کے طور پر وہاں موجود ہے، ان پر صلح کی راہ بند کردینے کا سبب بنے گااورا گروہ نیک عمل کاارادہ کررہے ہوں (اشارہ امامؓ کی بیعت تسلیم کرنے کی طرف ہے ) تو اس سے رک جائیں۔"

امام مم کا بیدار شاد واضح طور پر اس حقیقت کا مظہر ہے کہ آپ ایک بلند مرتبہ اسلامی پینیوا کی حیثیت سے صرفحنگی اختلافات دور کرنے کا واحد حل نہیں سبحیتے بلکہ اپنے مخالفوں پر آخری وقت تک صلح کی راد کھلی رکھتے تھے تا کہ ان پر اتمام جمت کیا جا سکے، البتہ جب صلح کی تمام کوششیں ناکام ہوجا کیں اور تمام راہیں بند ہوجا کیں تو پھر آخری علاج کے طور پر یا بالفاظِ دیگر اجتماعی بہتری نے لیے ایک عمل جراحی کے طور پر مجبور اُجنگ پر آمادہ ہوتے تھے۔

قابل تو ٹیہ امرید ہے کہ امام ؓ امیر شام کے عقیدے پر بھر وسانہیں کرر ہے بلکہ اہلِ شام کی عمومی فکر کے بارے میں غور دفکر کرر ہے ہیں اس لیے فرماتے ہیں : "اِنحُلا قُیْ<sup>[1]</sup>یل شّیاجر»

<sup>🗓 «</sup>ا خلاق» باب افعال کا مصدر ہے جس کے معنی ہیں بند کر نااور عام طور پرکسی کا م کو بند کرنے کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔

r 4 9

دی گئی ہے، مزید فرماتے ہیں

؞ۅٙڶڮڹؙۊؘۮۅٙۊۘۧؾؙؖۼؚڔؽڔۅؘۊ۬ؾٙٵؘڵٳؽڦؚؽۿڔؠؘۼڹ؇ٳڷۜٳۼؘ۬ۮۅ۫ٵٲۅ۫ٵڝؚڲٵ؞

" میں نے جریر کے لیےایک مدت متعین کردی ہے اگراس وقت تک وہ کوئی جواب لے کروا پس نہیں آیا تو یا تو وہ امیر شام کے فریب میں آگیا ہے یا میر ے حکم سے باغی ہو گیا ہے۔"

در حقیقت امام نے دورا ندیثی اور مصالح مسلمین کو مدنظر رکھتے ہوئے اور اس وجہ سے کہ کہیں یہ فرصت ہاتھ سے نہ نکل جائے جریر کے لیے اپنا کا مکمل کرنے کے لیے ایک وقت معین کر دیا تھا کیوں کہ آپ کا خیال تھا کہ مکن ہے امیر شام جریر کو مختلف حیلوں اور بہانوں سے زیادہ عرصے روکے رکھے اور دفع الوقتی کرتا رہے تا کہ اپنے لیے زیادہ سے زیادہ سامان جنگ مہیا کر سکے اور اس کے بعد بیعت امام سے انکار کرد بے جبکہ اس کی وجہ سے اصحاب امام کے ہاتھ جنگ کی تیاری کی مہلت ختم ہوجائے۔

لیکن یہاں سوال بیاٹھتا ہے کہ امامؓ نے بیر کیوں فرمایا کہ ؓ اگر ؓ جریرؓ میرےمقرر کردہ دفت سے زیادہ رکتا ہے تویا تو وہ امیر شام کے فریب میں آ گیا ہے یا پھرمیرے خلاف پر چم بغاوت بلند کر رہا ہے" کیوں کہ بیجی ممکن ہوسکتا تھا کہ ب اضافی قیام کسی دوسرے مذرمشلاً بیاری وغیرہ کی وجہ سے ہوجوا سے اچا نک لاحق ہوگی ہو۔

اس سوال کاجواب میہ ہے کہ بیتمام احتمالات مندرجہ بالا دونوں احتمالات کے مقابلے میں بہت کمز وراورضعیف ہیں اور نا قابل قبول ہیں اور اس مسئلے میں علمائے اصول ایسے موقعوں پر حاکم کی سلامتی سے تعبیر کرتے ہیں باقی تمام وجو ہات کی کوئی اہمیت نہیں ۔ اس کے بعد اپنے اصحاب کوتسلی اور شفی دینے اور ان کے جذبات کو قابو میں رکھنے کے لیے ارشاد فرماتے ہیں:

«وَالرَّا أَى عِنْكِ، مَعَ الْاَنَاقِ<sup>[2]</sup> فَأَدُو دُوُا<sup>[2]</sup>» "میری نظریل اس وقت صبر کرنا بہتر ہے۔تم بھی میری رائے سے اتفاق کر واور اس پرعمل کرو۔" لیکن دوسری طرف اس بات کے پیش نظر کہ کہیں آپ کے اصحاب ان حساس اور فیصلہ کن لمحات میں غافل نہ ہو جائیں اور صلح کا دروازہ بند ہوجانے کی صورت میں جنگ کے لیے ان کا عزم راشخ کمزور نہ پڑجائے اور دشمنان خدا کے خلاف ان کاغم وغصہ ضرورت پڑنے کے وقت ٹھنڈ انہ پڑجائے۔

> <sup>[1]</sup>اناق: صبر کرنااور خود پر قابور کھنا۔ <sup>[1]</sup> اَ**رُوِ دُوْ**ا:اصل مادّہ «رود» بروزن «نور» بہ معنی کسی چیز کی صبر کے ساتھ طلب وقبول ہے۔اِرادہ کالفظ بھی اتی سے مشتق ہے۔

مزيدفرماتے ہيں: «وَلَاأَكْرَ هُلَكُمُ الْإِعْبَادَ» " لیکن میں اس بات سے ناخوش نہیں ہوں گا کہتم اس دوران جنگ کی تباری کرتے رہو( البیتہ میں کسی څخص کواپیا کرنے کا حکم بھی نہیں دےرہا)" بہاس بات کا اشارہ ہے کہ میں اعلان جنگ اس لیے نہیں کرر ہا کہ بعمل میر ے ملح کے لیے بھیجے گئے پیغام کے منافی ہوگا۔لیکن بیسی بھی طریقے سے اس بات کے مانع نہیں ہے کہتم اس دوران جنگ کی تیاری کرتے رہو۔ یہ درحقیقت انتهائي عاقلا نه اورنطقی طرزممل ہے، جو اِن حالات میں اختیار کیا جا سکتا ہے۔ یعنی نہ تو ک و آشتی کا در بند کر دیا جائے ، عاقبت نااندیش افرادا پنی تنگ نظری اور غصے کی بنا یرکوئی منافقانہ اور متضاد قمل بروئے کار نہ لائیں اور نہ فرصت عمل کوضائع اور رائرگاں کریں۔

نكته

اصل مدف صلح وبیعت کی دعوت دینا تھا

ان چند، تاریخ سے ناداقف اور آگاہی نہ رکھنے والے افراد کے خیالات کے برعکس (جودہ امام اور امیر شام کی جنگ کے بارے میں رکھتے ہیں ) امام نے امیر شام سے ہر گزاس وقت تک جنگ شروع نہیں کی جب تک ہر ممکن طریقہ سے اس پر ججت تمام نہیں کر لی اور بیہ جنگ بھی امیر شام اور شامیوں کی مسلمانوں کے درمیان تفرقہ ڈالنے کی کوششوں کے آخری علاج اور حل کے لیے کی گئی تھی۔

مندرجہ بالاخطبہ بخوبی اس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ امامؓ نے اپنے اصحاب کے اس مشور ے کو کہ شامیوں کے خلاف اعلان جنگ کردیا جائے بھی تسلیم نہیں کیا اور اس وقت تک سکوت اختیار کیا جب تک امید تھی کہ مصالحت اور مسالمت کے لیے کیے جانے والے اقدامات کا کوئی مثبت متیجہ برآ مدہوسکتا ہے۔

وہ خط جوامامؓ نے جریرؓ کے ہمراہ شام بھیجا تھا اوروہ پہلا خط جوآپ کے ابتدائی خطوط میں شمار کیا جاتا ہے، اس مدّعا پر واضح گواہ ہے۔ بیخط، جونچ البلاغہ کے اس حصے میں، جہاں آپ کے مختلف مکتوبات درج کیے گئے ہیں، چھٹے مکتوب کے طور پر درج کیا گیا ہے، اس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ امامؓ نے واضح دلیل اور منطق کے ساتھ کہ جس کوردؓ کرنے کا کم از کم امیر شام کے پاس کوئی جواز نہیں تھا، اسے تصبحت کی اور فرمایا: انہی لوگوں کے گروہ نے جنہوں نے خلیفہ اوّل ، خلیفہ ثانی اور خلیفہ ثالث کی بیعت کی تھی اب میری بیعت اختیار کی ہے اس لیے نہ ان لوگوں کو جوموجود تصاس بیعت کوتو ڑنے کا اختیار ہے نہ ان لوگوں کو جوموجود نہیں تصاب رد کرنے کی اجازت ہے۔ اگر تو یہ مانتا ہے کہ خلیفہ کا انتخاب شور کی کے ذریعے ہو جیسا کہ پہلے ہوا ہے تو اس کا بھی یہی نتیجہ نگلتا ہے۔ مہاجرین وانصار تم سے مشاورت کے لیے بیٹے میں اور کسی خطیفہ ثانی کے ذریعے ہو جیسا کہ کرلیں تو پھر کسی خص کو اس کی خالفت کا حق حاصل نہیں ہے اس لیے اگر تو عقل سے کام لیو میری بات قبول کر اور تو بخوبی آگاہ ہے کہ میں خلیفہ ثالث کے قبل سے مکمل طور پر بری ہوں، اس لیے خلیفہ ثالث کے خون کا انتقام لینے کا بہانہ، بیعت

امیر شام کے پاس در حقیقت امام کی بیعت سے انکار کرنے کے صرف یہی دو بہانے تھے: - پہلا بیر کہ جب لوگ امام کی بیعت کرر ہے تھے، اس وقت وہ موجود نہیں تھا، دوسرے بیر کہ امام پر خلیفہ ثالث کے قس میں شامل ہونے کا الزام تھا۔ اس لیے وہ بیعت کے لیے تیار نہیں ۔ لیکن امام نے ان دونوں بہانوں کو اس منطقی دلاک کے ذریع رد کر دیا، لیکن امیر شام نے جس کے دماغ میں پچھاور چل رہا تھا اور اس کے پاس انحراف بیعت کے لیے صرف یہی دو بہانے تھے ان دلاک کو قبول

ہم حال جس طرح کہ پہلے بیان کیا گیا جریڑ نے، جو کہ دور عثانی میں "ہمدان" کا گورنرتھا، امام ملاظ کا مکتوب ملنے پر خود بھی امامؓ کی بیعت کی اور دوسر بے لوگوں کو بھی امامؓ کی بیعت کرنے پر آمادہ کیا۔ اس کے بعد وہ امامؓ کی خدمت میں کو فہ حاضر ہوا اور خواہش کی کہ اسے امیر شام کو بیعت کی دعوت دینے کے لیے امامؓ کا نمائندہ مامور کیا جائے، کیوں کہ شام میں اس کی قوم اور ہم وطنوں کی کافی تعداد موجودتھی اور اس کا خیال تھا کہ وہ اس سلسلے میں زیادہ موڑ ثابت ہو سکتا ہے۔

مالک اشتر "نے اس بات کی مخالفت کی اور امام کی خدمت میں عرض کی کہ جریر "قابل اعتماد حض نہیں۔ اگر جہ اس کی فکر ہماری فکر سے مطابقت رکھتی ہے لیکن اس کا میلان امیر شام کی طرف ہے۔ امام نے اس تعریف کو جو پنج برا کرم سلالی پر جریر " کے لیے کی تھی مد نظر رکھتے ہوئے اور اس وجہ سے کہ ابھی تک جریر سے کوئی مخالفت ظہور میں نہیں آئی تھی ، جریر کو اس عہد سے پر مامور کردیا۔ شاید اس کی وجہ ریم بھی رہی ہو کہ اس وقت اس کام کے لیے جریر سے ہوئی ختلفت ظہور میں نہیں آئ امام نے اسے خط دیا اور فرمایا: "میر ایہ خط امیر شام تک پہنچا واور اس سے اتمام جست کہ قریر کی خوض دستر س میں نہیں تھا جریر " شام پہنچا اور فرمایا: "میر ایہ خط امیر شام تک پہنچا واور اس سے اتمام جست کروں ہے ہوئی خص دستر س میں نہیں تھا

🗓 نېچالېلاغه چھے خط سےاقتباس۔

اورکہا "میں اس لیے آیا ہوں کہ تجھےاما م کی بیعت کی دعوت دوں اور بیاما م کا کمتوب ہے جومیں تیرے لیے لایا ہوں۔" امیر شام جو حکومت وامارت کا شدید خوا ہش مند تھا، اس دعوت حق کوتسلیم کرنے پر کسی طرح رضا مند نہ ہوا۔لوگوں کو ورغلانے کے لیے ایک تحریک شروع کر دی اور خود کو خلید کا ثان نے کے خون کا دعوید ارخا ہر کر نا شروع کر دیا اور شام کے لوگوں سے اس بات پر بیعت لینے لگا کہ وہ قتلِ خلیفہ کے قصاص کے لیے اٹھ کھڑے ہوں اور اس مقصد کے لیے جو بھی کرنا پڑے کر گر رہی۔

جریر ٹنے اسے پھر ضیحت کی کہ وہ اس تفرقہ اندوزی اور نفاق سے ہاتھ اٹھائے اور امام کی بیعت کرلے لیکن امیر شام نے جواب دیا کہ بیا تنا آسان مسکلہ نہیں ہے بلکہ اس میں بہت سے بیچید گیاں ہیں جن کے بارے میں مجھے بہت سے اندیشے ہیں۔

امیر شام کے بھائی نے اسے مشورہ دیا کہ وہ اس معاملے میں عمر و بن عاص اور اس قبیل کے دیگر لوگوں کو دعوت دے اور ان سے مشاورت کرے ۔عمر و بن عاص نے امیر شام سے بیعہد لینے کے بعد کہ اس معاملے میں امیر شام کا ساتھ دینے کے بدلے میں مصرکی حکومت اسے دے دی جائے گی ،اسے مشورہ دیا کہ وہ حکومت حاصل کرنے کے لیے قیام کرے اور اس سلسلے میں ہرمد دکا وعدہ کیا۔

اسی دوران "شرحبیل" نے جو یمن کا سردار اور رئیس تھا، اہم کردار ادا کیا۔ اس نے جریر " سے کافی بحث کی الیکن جریر نے اسے قائل کرلیا اور اس بحث و گفتگو کے نتیج میں "شرحبیل" اس بات پر تیار ہو گیا کہ ام م کی بیعت کرے اور امیر شام کوچھوڑ دے لیکن امیر شام نے ایک بڑا گروہ تیار کیا، جو اس کے پاس جائے اور اس کی انتہائی تعظیم و تکریم کرے اور ام م کے خلیفہ ثالث نے قتل میں شامل ہونے کی گواہی دے اور بہت سے لوگوں کی طرف سے اسے خط بھی کھوائے کہ اسے خلیفہ ثالث نے قتل کے قصاص میں مدد کرنی چا ہیے۔

"شرط میل" اس سازش کا شکار ہو گیا اور خلیفہ خالت کے قصاص کی حمایت پر آمادہ ہو گیا، امیر شام نے اے شام کے مختلف شہروں میں لوگوں کواس تحریک کی حمایت پر آمادہ کرنے کے لیے روانہ کیا اور بہت کثیر تعداد نے اس کے مطالبے کا مثبت جواب دیا۔ جریڑ اس تمام واقعے کو ملاحظہ کر کے امیر شام کی طرف سے مایوں ہو گیا۔ اسی دوران امیر شام نے جریر سے کہا کہ اگر علیٰ شام اور مصر کا خراج وصول کرنے کا اختیار اور ان دونوں علاقوں کی حکومت مجھے دے دیں اور اپنی وفات کے بعد مجھے کسی کی بیعت کا پابند نہ کریں، تو میں ان کی بیعت کرلوں گا۔

جریرنے اس سے کہا: "توجو کچھ چاہتا ہے وہ خط میں لکھ کرامیر المونین کو بیج دے اور میں بھی ایک خط اس کے

ساتھ بھیج دیتا ہوں۔"جب یہ خطوط امیر المونین کو ملے تو آپ نے جریر کو خط بھیجا کہ" امیر شام اس سار مے مل اور مطالبات کو پیش کر کے تمہیں فریب دے رہا ہے اور اس کی کوشش یہ ہے کہ زیادہ سے زیادہ تا خیر کی جائے تا کہ شامیوں کو جنگ کے لیے تیار کیا جا سکے اس سے پہلے امیر شام کو شام کی حکومت دینے کا مشورہ مدینے میں مجھے" مغیرہ بن شعبہ "نے بھی دیا تھالیکن میں اس کے لیے تیار نہیں ہوا تھا۔

«لَحْدِيَكُنِ اللَّهُ لِيَرَا فِي أَتَّخِذُ الْمُضِلِّيْنَ عَضُلُا» «خدانہ کرے کہ میں گمراہوں کواپنا دست وباز وقرار دوں۔" اگرامیر شام بیعت کرتا ہے توٹھیک ہے اگر وہ انکار کردیے توعراق واپس آجاؤ۔

جریر نے اس کے باوجود بھی واپسی میں تاخیر کی (اس بے معنی امید پر کہ شاید امیر شام اپنی روش تبدیل کردے) اور یہی سبب ہوا کہ عراقیوں نے اس پر امیر شام کے ساتھ سازش کرنے کی تہمت عائد کی۔ <sup>11</sup> اس طرح جریڑ کی نامہ رسانی کی مہمکمل طور پر ناکام ہوگئی۔

دوسراحصه

ۅؘڶقؘڵ ڂٙڒڹٛٮۢٱڹٛڡؘٚۿڶؘٵٵڵڒؘڡٛڕۅؘعؘؽڹؘٷۊؘڦؖڷڹٛٮ۠ڟۿڒ؇ۊڹڟڹ؋ڣؘڶٙؗؗۿٳڒڸ؋ۣۑڢٳڴؖٵڶؖۊؚ ٵٮؗؗڮؙڣ۫ڗؚؠؾٵڿٵۼڰؾۜۧڽ۠؊؊ٳڹۧؖ؋ۊؘٮ۫ػؘڶ؆ػٵڷٳ۠ۿڐۊٳڸؚٱڂٮؘڞؘٲڂٮؘٵؿٲۊٲۅ۫ڿٙٮؘٳٮؾٚٵڛٙڡٙڦؘٵڵۅٵڎؙۿٙ ڹۊٙؠؙۅٳڣؘۼؾؖۯۅٳ

" میں نے اس معاط پر کئی مرتبہ غور کیا اور ہر پہلو سے اس کا مطالعہ کیا ہے اور بالآخر یہی نظر آیا کہ ان بے عقل و شعور، خود سرشا میوں سے جنگ یا ان سب چیز دن سے انکار جور سالت مآب کے کرآئے تھے، اس کے علاوہ میر ے لیے کوئی اور راستہ نہیں ہے جس شخص نے مجھ سے قبل ان لوگوں پر حکومت کی ہے (اشارہ خلیفہ ثالث کی طرف ہے) اس نے ایس بدعات ایجاد کیں اور ایسے حوادث کی راہ ہموار کی جس کی بنا پر لوگوں نے اس کے خلاف شد ید صدائے احتجاج بلند کرنی شروع کردی۔ اعتر اضات اللے کے اور آخر کا راسے انتقاماً قتل کرد یا اور حالات کو متغیر کرد یا۔

<sup>🕮</sup> شرح نہج البلاغہ، ابن ابی الحدید، جلد ۳، ص ۲۰ تا ۹ بہت سے خلاصوں کے ساتھ۔

شرح وتفسير

اعلان جنگ

خطبے کا بید حصیہ جو یہاں موضوع بحث ہے ، کمل طور پر حصّہ اوّل کے برعکس ہے۔دوسرے الفاظ میں اس حصّے میں جنگ کا اعلان کیا جار ہا ہے۔

پہلے حصّے میں امامؓ بار باراپنے اصحاب کوخود پر قابور کھنے، سخت طرزعمل سے اجتناب، اور دلائل و منطق اور صبر وُخل سے کام لینے کی تاکید فرماتے ہیں جبکہ اس حصے میں امامؓ انتہائی فیصلہ کن انداز میں طاقت کے استعمال اور جنگ کو آخری حل سمجھتے ہیں۔ اس کی بنیا دی وجہ بیہ ہے کہ امامؓ نے ایک طویل مدت تک مصالحت اور مفاہمت کی ہرممکن راہ اختیار کی لیکن آپ کی میر تمام کوششیں بسود ثابت ہو عیں اور ثابت یہ ہوا کہ امیر شام کسی عقل و دلیل اور منطق کو تسلیم کر نے کے لیے تیار نہیں ہے۔ اس کا واحد مقصد اپنی حکومت اور اقتد ار کا حصول ہے اور اس ہدف تک رسائی کے لیے دو کوئی بھی قربانی د سے سکتا ہے اور ہوتس کا حکر و فریب استعمال کر سکتا ہے۔

ید حقیقت روزِ روش کی طرح عیاں ہے کہ ایسے محف کے مقابلے کے لیے صرف دو، ہی رائے نظر آتے ہیں۔ ان کے علاوہ کسی نیسر ے راستہ کا کو کی وجود نہیں ، ایک بیر کہ اس کے مقابلے میں شکست تسلیم کر لی جائے اور اسلامی سلطنت اور اس کے امور ایک ایسے شخص کے سپر دکر دیے جائیں جوانتہا کی خود غرض ، خود پر ست اور انتہا کی سفاک ہے یا پھر تلوار اٹھائی جائے اور معاشر کے کواس کے وجود سے پاک کردیا جائے۔

اس دلیل کی بنا پرامام ارشاد فرماتے ہیں:

وَلَقَلُ ضَرَبْتُ أَنُفَ هٰذا الْأَمْرِ وَعَيْنَهُ، وَقَلَّبْتُ ظَهْرَهُ وَ بَطْنَهُ، فَلَمُ أَرَلِى إِلَّا الْقِتَالَ أَوِ الْكُفُرَبِمَاجَاءَهُ مَتَّى اللهُ عَلَيْهِ.»

" میں نے اس مسلم پر سلسل نمور کیا ہے اور ہر پہلو سے اسے پر کھا ہے اور آخراس نیتج پر پہنچا ہوں کہ میرے پاس سوائے ان بے عقل اور خود سروخود رائے شامیوں سے جنگ کرنے یا ہراس تحکم سے روگردانی کرنے کے جو پیغیر اسلام نے دیا ہے اور کوئی تیسر اراستی ہیں ہے۔"

امام م الس جملية فترتبت أَنْفَ هذا الأَمْرِ وَ عَيْنَة " " معاملة ا بن حِشْم و من كو يورى طرح

استعال کیا۔"، میں بیر کنا بیہ ہے کسی اہم فیصلے پر انتہائی غور وخوض کرنے کے بعد عمل کیا جانا چا ہے اور «ضربت» سے مراد حصول ہدف ہے اور «انف» اور «عین» ( آنکھ اور ناک) کسی مطلب کے حساس ترین نکتے کے معنی میں ہیں جیسا کہ انسان کے جسم میں حساس ترین حصہ اس کا سر ہوتا ہے اور سرمیں یہی دو عضو یعنی آنکھ اور ناک ہوتے ہیں کیونکہ آنکھ سے انسان ہر چیز کا مشاہدہ کرتا ہے اور ناک سے سانس لیتا ہے جو اس کی زندگی کی بقا کا ضامن ہے۔ بہر حال سیہ جملہ عربی ادب میں ایک ضرب المشل

دوسرے جملے "و قَلَّبْتْ ظَهْرَكُو بَطْنَةُ" كَابھى يہى مفہوم اور مطلب ہے يعنى سى چيزيا مطلب كے حصول كے ليے ہمكن نحور وفكر اور ہوتسم كے اشكال كاعمين مشاہدہ كيونكہ جب كوئى شخص كوئى شے خريد تا ہے تو اس كے ہر پہلوكوغور سے جانچتا ہے تاكہ اس كا ہررخ واضح اور روثن ہوجائے۔

اب رہی یہ بات کہ امام سیسی فرماتے ہیں کہ میر بے سامنے دومیں سے ایک راہ اختیار کرنے کے علاوہ کوئی تیسرا راستہ نہیں ہے یا اس گروہ منحرف و مضد سے جنگ کروں یا آئین رسالت سے انکار کر دوں۔ "تو اس کی دجہ یہ ہے کہ اگر اس مرحلے پر اما م سکوت اختیار کر لیتے اور لوگوں کو ان کے حال پر چھوڑ دیتے تو یہ لوگوں کے دین سے منحرف ہونے کا اور ایک جاہل اموی اور سفیانی حکومت کے قیام اور عصر جاہلیت کی اقد ارکے احیاء کا سب بن جا تا اور اس کا مطلب یہ ہوتا کہ ان دینی اور اخلاقی اقد ارکو گھرا دیا جائے جن کی خاطر پنج بر آسلام نے تعییس (۲۳) سال خت ترین مصائب اور اذیتیں برداشت کمیں اور اخلاقی اقد ارکو گھرا دیا جائے جن کی خاطر پنج بر آسلام نے تعییس (۲۳) سال سخت ترین مصائب اور اذیتیں برداشت کمیں اور امیر المونین پیچیس (۲۵) سال خاند شینی اختیار کے دہاں ایس اس من م ان اور ان کا مطلب یہ ہوتا کہ ان تمام ام گوذہ مدار قرار دیا جائے جن کی خاطر پنج بر آسلام نے تعلیب (۲۳) سال سخت ترین مصائب اور اذیتیں برداشت

اس کے بعد خلیفۂ ثالث کے قتل، جو امیر شام اور اس کے حامی افراد کے لیے ایک بہانہ تھا تا کہ اپنے مفسدانہ اہداف اور ہوس ناک خواہشات کو یورا کر سکیں، کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

<sup>«</sup>إِنَّهُ قَدَّلُ كَانَ عَلَى الْأُمَّةِ وَالِ أَحْدَثَ اِحْدَاثًا، وَ أَوْجَدَ النَّاسَ مَقَالًا، فَقَالُوا ثُمَّ نَقَهُوْا فَعَ يَّرُوْا «وَحْصُ جومجم سے پہلے ان لوگوں پر حکومت کر رہاتھا اس نے ایسی برعات ایجاد کیں اورایسے حوادث کی راہ ہموار کی کہ لوگوں نے اس کے خلاف آواز بلند کی، پھر شدید احتجاج کیا اور پھر اس سے انتقام لیا اور بدل دیا۔" اس بات سے ام مُکا مقصد ہیہ ہے کہ خلیفہ ثالث کے لیک کا اصل عامل اور محرد اس کی ذات تھی، کیوں کہ اس نے ایسے انتقام ال اور میں اور سندیں اور سنت پنج بڑکے خلاف تھے اور پھر اس کے ایسی عام مسلمانوں کے اس کے خلاف مح ایسے اعمال انجام دیے جوہ سر اسرعد الت اسلامی اور سنّت پنج بڑکے خلاف تھے اور یہی عام مسلمانوں کے اس کے خلاف خلو کاسب بے اوراس کے بعدایک عمومی ناراضی اوراعتر اض کے اظہار کے طور پراس نے آل کا سبب بن گئے اور غالباً اسی وجد کی بناء پر تمام اصحاب رسول اس تمام معاطے پر خاموش تما شائی بے رہے اور این خاموش رضا مندی سے خلیفہ ثالث کے مخالفین کے قیام کی حمایت کرتے رہے۔ یہاں کہ خلیفہ ثالث نے آتل کے بعد تین دن تک ان کا بدن زمین پر پڑار ہا اور کسی نے وفن نہیں کیا۔ بیزوداس حقیقت کی نشاندہی کرتا ہے کہ صحابہ اور دوسرے افرادان سے کس حد تک ناراض اور برگشتہ ہو چک تھے۔

اس بنا پرخلیفہ ثالث کاقتل کوئی ایسی چیز نہیں تھی جس کا بہانہ بنا کر امیر المونین ٹی بیعت سے انحراف اوران کے خلاف قیام کیا جا سکتا۔ بیتھی حقیقت ہے کہ بیہ بہانہ سازخوداس حقیقت سے بخو بی آ شا تصلیکن شام کے جاہل اور حقیقت نا آ شالوگوں کوامیر المونین ٹے خلاف ورغلانے کے لیےان کے پاس اس کے علاوہ کوئی راستہ نہیں تھا۔

نكته

خليفة ثالث كے وہ كام جولو كوں كى عمومى ناراضى كاسبب بن شارعين نتى البلاغه كى اكثريت نے اس خطبے كے ضمن ميں ايسے ، بت سے كاموں كاذكر كيا ہے جو خليفة ثالث نے اپنے دور حکومت ميں انجام ديے تھے جن كى وجہ سے عوام ميں اعتر اضات پيدا ہونے لگے اور لوگوں كے دلوں ميں ان كے خلاف ايك سلى جدو جہد كارادہ جڑ كير گيا۔وہ اہم ترين عوال جواس كى طرف اشارہ كرتے ہيں، درج ذيل امور تھے:۔ احفاف ايك سلى جدو جہد كارادہ جڑ كير گيا۔وہ اہم ترين عوال جواس كى طرف اشاره كرتے ہيں، درج ذيل امور تھے:۔ خواہوں كو حاكم مقرر كرديا جوانتها كى نالائق ، مفسد اور تعليمات اسلامى سے رہت دور تھے منجملد ان ميں سے ايک وليد تھا جو خواہوں كو حاكم مقرر كرديا جوانتها كى نالائق ، مفسد اور تعليمات اسلامى سے ، ہت دور تھے منجملد ان ميں سے ايك وليد تھا جو نات اور شراب خور تھا جي كو فے كا گورز مقرر كرديا۔وہ كو قد جواسلام كا ايك انتہا كى اہم مركز تھا۔ آ

🗓 کامل این اثیر،جلد ۳،ص 🗚

<sup>۱</sup> بہت سے شیعہ اور اہل سنت مفسرین قرآن کے درمیان اس پراتفاق ہے کہ آیہ <sup>-</sup>ان جا ٹکھ فاسق بندباً فتد بیدنوا ﴿جب کوئی فاسق شخص تمہارے پاس کوئی خبر لے کرآئے تواس کی پوری طرح تحقیق کرلو) سورۂ حجرات، آیت ۲<sup>۰</sup> ولید کے بارے میں نازل ہوئی ہے بلد علامہ امنی نے اس پراجماع مفسرین کا دعو کی کیا ہے۔(الغد پر جلد ۲۸م ۲۷۱۶) قبیلے کی زکوۃ جمع کرنے کا اختیارا سے دے دیا اور جب اس زکوۃ کی رقم تیس لا کھ درہم کے قریب ہوگئی تو سب اسے بخش دی۔ " ابن قتیبہ "اور ابن عبدر بہ "اور" ذھبی "جو سب کے سب معروف مورخین اہل سنت ہیں ، لکھتے ہیں : " وہ عوامل جولوگوں کی خلیف ثالث سے ناراضی کا سبب بنے ، ان میں سے ایک بیتھا کہ انہوں نے حکم بن ابی العاص کو حکم رسول ؓ کے خلاف مدینہ بلالیا جبکہ خلیفہ اوّل اور خلیفہ ثانی اس کے لیے تیار نہیں ہوئے ۔ <sup>[1]</sup> دوسر بے بیر کہ مروان بن حکم کو جو اس کا بیٹا اور خلیفہ ثالث کا چی جب بھائی اور داما دتھا اینے مشیر اور معاون کے طور پر منتخب کر لیا اور افریقہ کے خس وغزائکم جو پانچ لاکھ دینار شخص سے بخش دیے۔

۲۔ ان کے بالمقابل انتہائی محترم وبزرگ صحابی رسولؓ ابوذرؓ کوشد بیداذیتیں دیں اور مختلف آ زار پہنچائے ، یہاں تک کہ مدینہ سے نکال کر" ربذہ" میں رہنے کا پابند کر دیا جہاں کی آب وہواانتہائی خراب تھی ابوذرؓ باقی تمام عمر وہیں مقیم رہے اور اس جگہان کا انتقال ہوااوران کا گناہ صرف یہ تھا کہ وہ خلیفہ ثالث کے شرع وسنت کے منافی احکامات کی گرفت کرتے تھے اور "امر بالمعروف ونہی عن المنکر" کا شرع وظیفہ انجام دیتے تھے۔ <sup>آن</sup>ا

اسی طرح کا سلوک " عمار یاس جو سابقین اسلام سے تصاور رسول کے انتہائی مقربتھ، ان کے ساتھ کیا۔ انہیں اس بری طرح لاتوں اور عصابے زدوکوب کیا گیا کہ وہ "فتن" کی بیاری میں مبتلا ہو گئے ان کا قصور بیتھا کہ محابہ کے ایک گروہ نے خلیفہ ثالث کے خلاف اپنے اعتر اضات ایک مکتوب کی شکل میں اس مطالبے کے ساتھ کہ خلیفہ ثالث آئندہ ایسی بد اعمالیوں سے باز رہے، خلیفہ ثالث کے پاس بھیج ، عمار "بید خط لے کر خلیفہ ثالث کے پاس گئے اور بید خط انہیں پڑھ کر سایا۔ اسے سن کر خلیفہ ثالث نشد ید طیش میں آگیا اور اپنے غلاموں کو تھم دیا کہ عمار "کے ہاتھ پیر مضبوطی سے جکڑ لیں، اس کے بعد خود خلیفہ ثالث نے انہیں اتنامارا کہ وہ بیوش ہو گئے۔ <sup>1</sup>

اوریہی طرزعمل انہوں نے "عبداللہ بن مسعود" " کے ساتھ اختیار کیا۔اپنے ایک جلاد کو بھیجا تا کہ وہ انہیں مسجد لے کر آئے ،اس کے بعد انہیں زمین پرگرا کرا تنامارا کہ ان کا ایک دانت بھی ٹوٹ گیا اوران کا گناہ یہ تھا کہ انہوں نے خلیفہ ثالث پر اعتراض کیا تھا کہ وہ کیوں بیت المال کی دولت بنی امیہ کے بدکاروں میں تقسیم کررہے ہیں۔ <sup>س</sup>ا

زیدین ارقم سے سوال کیا گیا جومشہور صحابی تھے کہتم کس دلیل کی بنیاد پرخلیفہ ثالث کی تکفیر کرتے ہو؟انہوں نے

<sup>[1]</sup> اس مطلب کی اسا دمر حوم علامه اینی نے "الغدیر" کی جلد ۸، صفحه ا ۲۴ اور اس کے بعد ذکر کی ہیں۔ <sup>[2]</sup> الغدیر کی وہی اساد صفحه ۲۹۲ کے بعد۔ <sup>[3]</sup> یہوا قعہ بہت سے مورخین نے نقل کیا ہے ان میں سے "بلاذری" نے انساب الا شراف "جلد ۵، ص ۹ مما ورا بن قتیبہ نے "الامامة والسیاسة "جلد ا، ص ۳۵ پر درج کیا ہے۔ <sup>[3]</sup> اشرح نیچی البلاغہ: ابن ابی الحدید، جلد ۳، صفحه ۳۰ اور "تاریخ لیقتو بی مجلد ۲، صفحه ۱۰۷

جواب ديا:

« تین دلیلوں کی بنیاد پر ،ایک بیر کہ اموال بیت المال کو دولت مندوں میں تقسیم کیا جار ہا ہے۔ دوسری بیر کہ رسول اللہ سلام الیکی کے ساتھی مہاجرین کو دشمنان رسول اللہ سلام الیکی جیسیا قرار دیا جار ہا ہے اور کتاب الہی کے خلاف عمل ہور ہا ہے۔ تیسری بیر کہ اموال بیت المال کو بغیر کسی حساب کتاب کے اپنے ہم قو موں اور عزیز وں میں تقسیم کرتے رہے جبکہ

مستندصا حبان ایمان فقر وفا قد کی آگ میں جلتے رہے۔ <sup>[3]</sup> جن میں سے پچھ بطور نموندا و پر بیان کیے گئے۔ مورخین اور محدثین نے او پر بیان کردہ ضعیف نکات کی بحث میں طویل نشر یحات کی ہیں جنہیں اگر جمع کیا جائے تو ایک ضخیم کتاب تیار ہوجائے گی حقیقت یہی ہے کہ مندر جد بالا امور اور ایسے بہت سے دیگر اسباب تھے جن کی وجہ سے مدین کے تمام لوگ بشمول مہا جرین و انصار اور اصحاب پیڈیبر سالٹھا پیڈ خلیفہ ثالث کے مخالف ہو گئے ، وہ اسے مقام خلافت پیڈ بر سالٹھا پیڈ کا ہل نہیں بچھتے تھے۔ اسی دوران مصر، بصر مالٹھا پیڈ خلیفہ ثالث کے مخالف ہو گئے ، وہ اسے مقام خلافت پیش کر نے شروع کرد یے اور جب ان کے اعتر اضات پر کوئی تو جزئیں دی گئی اور ان کا کوئی حل نہیں پیش کیا گیا تو خلیفہ ثالث کو قل کر دیا گیا جبکہ مدینہ کا کوئی مسلمان ان کی حمایت کے لیے کھڑا نہیں ہوا۔ اس سے ثابت ہے کہ مدینہ کی گیا تو خلیفہ ثالث ان سے شدید ناراض تصال تی کا مسلمان ان کی حمایت کے لیے کھڑا نہیں ہوا۔ اس سے ثابت ہے کہ مدینہ کی گیا تو خلیفہ ثالث تو قل کر دیا گیا جبکہ مدینہ کا کوئی مسلمان ان کی حمایت کے لیے کھڑا نہیں ہوا۔ اس سے ثابت ہے کہ مدینہ کی گیا تو خلیفہ ثالث ان سے شدید ناراض تصال تی کی مسلمان ان کی حمایت کے لیے کھڑا نہیں ہوا۔ اس سے ثابت ہے کہ مدینہ کی کی گیا تو خلیفہ خالث مان سے شدید ناراض خصال تم مصور تحال میں کہ امیر شام ان تمام عوال سے کی طور پر آگاہ تھا، جن کی کو میں میں کہ مندر کہ ہو

> <sup>[1]</sup> شرح نیج البلاغه، ابن ابی الحدید طبق نقل" نیج الحق" صفحه ۲۹۷ <sup>[1]</sup> اس مطلب کی شرح" پیام امام" جلد اول خطب شقشقیه کے ذیل میں دی گئی ہے۔

چواليسوا**ل** خطبه

ومنكلام لهعليه السلام

«لَهَ المَوَّصِةِ مَصْقَلَةُ بْنُ هُبَيْرَةَ الشَّيْبَانِيُ إِلَى مُعَاوِيَةَ، وَ كَانَ قَدَابَتاعَ سَبى بَنِي نَاجِيَةَ مِنْ عَاصِلِ آمِيْرِ الْمُؤْمِنِيْنَ (عليه السلام) وَأَعْتَقَهُمُ، فَلَتَاطَالَبَهُ بِالْمَالِ حَاسَ بِهوَ هَرَبَ إِلَى الشَّاعِر.» يه جملاامام نے ال وقت ارشاد فرمائے جب آپ کا مقرر کردہ نمائندہ مصقلۃ بن بميرہ شيبانی آپ سے خرف ہوکر امير شام كے ساتھ ل گيا۔ ال کی وجہ يقى کہ ال نے "بن ناجية کے پھوقيد يوں کوامير المونين کے کارکنوں سے خريدا تھا اور وعدہ کيا تھا کہ وہ ان کی قيت بعد ميں اداکردے گا پھر ال نے ان اسيروں کور ہا کرديا۔ جب امير المونين نے اس سے وعدے کے مطابق رقم طلب کی تاکہ بيت المال ميں جن کروائی جاستے تو وہ ادا ئيگی سے کر گيا اور شام کی طرف فرار ہوگيا۔

شان ورود

جیسا کہ او پراشارہ کیا گیا بیسلسلۂ خن قبیلہ" بنی ناجیہ ؓ کے واقعے سے مربوط ہے وہ واقعہ اس طرح ہے کہ" خریت بن راشد ؓ جورؤسائے بنی ناجیہ میں سے تھا، حکمین کے مسلے کے بعد اپنے قبیلے کے میں افراد کے ساتھ امام کے پاس آیا اور بڑے واضح انداز میں کہنے لگا:

" خدا ک<sup>وش</sup>م نەتومىن تمہارى اطاعت كروں گانەتمہارے بىچھ*ى*نماز پ<sup>ر</sup>ھوں گااوركل مى*ن تم سے ع*لىحدہ ہوجاؤں گا"امام <sup>\*</sup>

<sup>[1]</sup> سند خطبہ: مورخین کے ایک گروہ نے جوسیّد رضیؓ سے پہلے گز رے ہیں بنی ناجیہ کے واقعے اورامیرالمونینؓ کا بیکلام اپنی کتابوں میں نقل کیاان میں سے طبری نے اپنی مشہور کتاب میں ۳۸ سے کے واقعات میں اورابراہیم ہلال ثقفی نے اپنی کتاب" الغارات "اور بلاذری نے" انساب الاشراف "اور مسعودی نے کتاب" مرون الذهب "میں درج کیا ہے۔(مصادر نیچ البلاغہ،جلد ا،صفحہ ۵۱ ۳)

نے فرمایا: " تیری ماں تیرےسوگ میں بیٹھےا گرتو نے بیٹل کیا توایناعہداور بیعت تو ڑنے کا مرتکب ہوگااور حکم خدا کی نافر مانی کرے گااورصرف اپنی ذات کونقصان پہنچائے گا۔کھل کریات کرتا کہ میں بھی دیکھوں کہ تو کس وجہ سے اس راہ پر چل رہا ے۔" اس نے جواب دیا: " اس وجہ سے کہ آپ نے حکمیت کا فیصلہ قبول کرلیااور حق کے اجرامیں کمزوری دکھائی اور ایک ایسے گروہ پر اعتماد کر لیاجنہوں نے خوداینے آپ پر بھی ظلم کیا۔" امام في فرمايا: " تجھ پروائے ہو،اب آ کر بیٹھتا کہ تجھ سے بحث وگفتگوکروں اور جوحقائق میں جانتا ہوں تجھ سے بیان کروں تا کہ شایدتوراه حق کو پیجان لے اور اس طرف پلٹ آئے۔" خریت نے کہا: «مېرېل آؤر) گا-" امام في فرمايا: " جالیکن ہوشیاررہ کہیں شیطان تجھےدھوکا نہ دے جائے اور نا دان افراد تیری فکریرا ثرا نداز ہوجا عیں ۔خدا کی قشم! اگرتونے میری مات نور سے تن تو تھے راہ راست کی طرف ہدایت کردوں گا۔" خرّیت خدمت امامؓ سے نکل کراینے قبیلے کی طرف روانہ ہو گیا۔ امامؓ نے اس خیال سے کہ کہیں وہ کوئی فساد بریا نہ ا کرے،ایک شخص کواس کے پیچھے بھیجااور حکم دیا کہ خریت کو" دیرابوموسیٰ" کے مقام پررو کے۔اس کے بعدایک دوسرانمائندہ" معقل بن قیس" خریت کے تعاقب میں روانہ کیا۔خریت نے ان سے جنگ کی اور مارا گیا۔اس کے ساتھی اسپر کر لیے گئے۔ ان اسیروں میں جومسلمان تھے،انہیں رہا کردیا گیااور جونبیرمسلم تھےانہیں اسپر رکھا گیا۔ جب ان اسپروں کوکوفہ لایا حار پاتھا تو "مصقلہ بن ہمیرہ" نے جوامیرالمونینؓ کی طرف سے راستہ میں پڑنے والے شہر کا حاکم تھا،ان اسیروں کو معقل نے پانچ لاکھ درہم میں خرید کرآ زاد کردیا۔امامؓ نے اس کے اس ممل کی توصیف کی ۔مصقلہ نے دولا کھ درہم ادا کیے اور باقی رقم کی ادائیگی کا بندوبست نه کرسکااورسزا کے خیال سے خوفز دہ ہوکر شام کی طرف فرار کر گیا۔اما ٹرنے اس موقع پر بیہ جملے کہ جس پر ہم گفتگو کر

۱۹۹

رہے ہیں جوابسے افراد پرامام ملینا کے لطف وکرم کی ایک روشن دلیل ہے۔

قَبَّحَ اللهُ مَصْقَلَةً فَعَلَ فِعْلَ السَّادَةِ وَفَرَّ فِرَارَ الْعَبِيدِ فَمَا أَنْطَقَ مَادِحَهُ حَتَّى ٱسْكَتَهُ وَلَا صَرَّقَ وَاصِفَهُ حَتَّى بَكَّتَهُ وَلَوُ ٱقَامَر لاَخَنْ نَامَيْسُورَ هُوَ انْتَظَرُ نَا بِمَالِهِ وُفُورَهُ .

" خداوند متعال مصقلہ کورسوا کرے، اس نے سرداروں والاکام کیا مگر غلاموں کی طرح فرار ہو گیا، ابھی مدح کرنے والوں کی زبانیں اس کی مدح میں کھلی نہیں تھیں کہ اس نے انہیں ساکت کردیا اور ابھی تعریف کرنے والوں کی بات کی عمل ک ذریعے تصدیق نہیں کی تھی کہ اپنی حرکت سے انہیں خاموش کردیا۔ اگروہ مجبور ہو گیا تھا تو ہم جو پچھاس کی طاقت میں ہوتا اس سے قبول کر لیتے اور باقی کے لیے اسے مہلت دے دیتے۔" (یعنی جوادائیکی وہ کر سکتا ہم قبول کر لیتے باقی ادائیگی کے لیے مہلت دیتے )



🗓 شرح نهج البلاغدابن ابی الحدید جلد ۳۰ ص ۱۲ ۱

پہلے بھی پچھ دامل رہے ہوں ،شایداس نے ایسے یو شیدہ کام کیے ہوں جواگر آ شکار ہوجاتے تواسے گرفنار کیا جاسکتا۔ شایدامیر المونین کا عدل اس کی برداشت سے باہر ہوتا، کیونکہ امامؓ ہمیشہ ہیت المال کے اموال کے سلسلے میں انتہائی یختی سے کام لیتے تھے جواس پرگراں ہوتا جس طرح اورربہت سے افراد کے لیے گراں تھا۔ اس کا ثبوت بد ہے کہ اس نے اپنے ایک دوست " ذیل بن حارث " سے کہا تھا: " اگر مجھ سے مطالبہ کرنے والاخلیفہ ثالث یا امیر شام ہوتا تو مجھےکوئی پریشانی نہ ہوتی کیونکہ میں جانتا ہوں کہ وہ با آسانی حق بیت المال مجھے بخش دیتے جس طرح انہوں نے دوسروں کولا کھوں کی رقم بخش دی ہے کیکن میں حضرت علی ملائیں سے خوفز دہ ہوں کیوں کہ دہ حق بیت المال کے سلسلے میں بہت سخت گیر ہیں۔" لیکن ہبر حال مصقلہ کاعمل قابل توجیہ نہیں ہے ۔ خاص طور پر اس لیے کہ اس میں واضح تضاد نظر آتا ہے۔ایک طرف توانسانیت کا کام کرتا ہےاور سخاوت کرتا ہےاور دوسری طرف خیانت کرتا ہےاور بز دلوں کی طرح فرار ہوجا تاہے۔ اس لیے امام اس خطبے کے دوران فرماتے ہیں: «فَمَا أَنْطَقَ مَادِحَهُ حَتَّى أَسْكَتَةُ، وَلَاصَرَّقَ اصْفَهُ حَتَّى بَكَّتَهُ» " ابھی اس کی مدح وثنا کرنے والوں نے اس کی مدح میں لب ملائے بھی نہیں بتھے کہ اس نے انہیں ساکت کر دیا اور ستائش کرنے والوں کی ماتوں کی عملی تصدیق نہیں ہوئی تھی کہانہیں خاموش ہونا پڑا۔" اس نے آغاز میں اپیا کام انجام دیا کہ جس نے بھی سنااس کی تعریف کی لیکن ابھی اسیران بنی ناجبہ کی اس کی ہمت اورسخاوت کی وجہ سے آ زادی کی خبر یوری طرح لوگوں کے درمیان عام نہیں ہوئی تھی کہ اس کے شام کی طرف فرار کی خبر ہرجگیہ پھیل گئی اور ہر شخص متعجب ہو گیا کہ کس طرح یقین کیا جائے کہ جس انسان نے اتنا بڑا کام کیا ہووہ حاکم شام جیسے بدکار کے یاس پناہ لےاورامام کا ساتھ دینے پر اس ظالم اور بیدادگر کے ساتھ کوتر جسی دے! جی ہاں عدل کا بر داشت کرنا ہر کسی کے لیے آسان ہیں ہوتا۔ ال گفتگو کے آخر میں ارشاد فرمایا: ؞ۅؘڵۅؙٲٞۊؘٵؘۘڡٙڔڶٳؘڂۮؙڹٵڡٙؽڛؙۅۛڗ؇ۥۅٙٵڹؾڟؘۯڹٳؠڡٵڸؚڡۅؙڡؙۅڗ؇؞ (اس نے دھوکا کھایا)" اگروہ مجبورتھا توجواس کی استطاعت میں تھااس سے لےلیاجا تااور جویاتی رہ جاتا اس کے

<sup>[1]</sup> ببگتهٔ : ببکت (بروزن بخت ) بمعنی عصایا ال قشم کی چیز سے مارنا ہے اس کے علاوہ اس کے معنی کسی کوڈانٹنا اورسرزنش کرنا اور استدلال کے بغیر غلبہ حاصل کرنا ہے۔

لیےا بےاتنی مہلت دے دی جاتی کہ وہ ادائیگی کے قابل ہوجائے۔" بدارشادقر آن کاس حکم کے تحت ہے جہاں ارشادرب العزت ،وتاہے: ؞ۅٙٳڹ۫ڮٙٵڹؘۮؙۅؙ۫ۛۛڡؙۺڗۊڣؘڹڟؚڗڰ۫ٳڸڡؘؽۺڗۊ؞<sup>ؚ۩</sup> "اگر قرض دار پریشانی اور تنگدتی میں ہوتوا ہے اتنی مہلت دوکہ وہ ادائیگی کے قابل ہوجائے۔" کوئی شخص بیگمان بھی نہیں کرسکتا کہ اما مُقرآن کے دستور کےخلاف اس معاملے میں کوئی قدم اٹھا نمیں گے اس لیے وہ یہ بہانہ بھی پیش نہیں کرسکتا کہ قرض کی باقی رقم کے سلسلے میں وہ امامؓ سے خوفز دہ تھا۔ اس موقع پر به سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخراس انسانی فلاحی کام کی وجہ سے امامؓ نے مصقلہ کوقرض کی باقی رقم معاف کیوں نہیں کر دی اور بہ کیوں کہا کہ ہم اس کا انتظار کرتے کہ وہ ہاتی رقم ادا کرنے کے قابل ہوجائے ۔ بہتو واضح ہے کہ مصقلیہ نے بیڈرض کا بوجھا پنے ذاتی فائدہ کے لیے ہیں اُٹھا پاتھا بلکہ ایک نیک انسانی خدمت کے لیے اٹھا پاتھا۔ اس سوال کا جواب ایک نکتے پر توجہ دینے سے داضح ہوجا تا ہے۔ وہ بیرکہ اگراما مؓ اس دفت بیمل کرتے تو آئندہ کے لیے بہایک سنّت بن جاتی اور ہر جاتم اورلشکر کا سالا راینی صوابدید پر اسپروں کور ہا کرنا شروع کردیتا اور یہ چیز مادی امور سے قطع نظر دوسرے بہت سے ایسے امور کا موجب بنتی جو اسلامی معاشر ے اور حکومت کے لیے خطرناک ثابت ہوتے۔ یاالفاظ دیگراس کی توتعریف دستائش ہوتی اور حکومت اسلامی کے لیے خطرہ پیدا ہوجا تا۔ مزید برآن اس قشم کی بخششیں اور عطاو سخاوت جو ہیت المال سے ہوتی ، بیت المال کی بنیادیں ہلا دیتی اور دورِ خلیفہ ثالث کے خطرات دوبارہ وجود میں آجاتے جبکہ امام نے لوگوں سے وعد ہ کیا تھا کہ خلیفہ ثالث کے دور میں جو کچھلوگوں کو ناحق بخشا گیاہے،ان سےواپس لےلیاجائے گا۔

## نكتهر

ا۔تاریخ اسیر انِ بنی ناجیہ ان بہت سے سوالات میں سے جو خطبہ کے سلسلے میں اکثر اٹھتے ہیں ،ایک سوال سی بھی ہے کہ کیا اسیران بنی ناجیہ مسلمان نہیں تھے؟ اگر مسلمان خصر کو پھرانہیں اسیر کیوں کیا گیا اور کیوں فدیہ لے کر رہا کیے گئے؟

🗓 سورهُ بقره: آيت ۲۸۰

اس سوال کے جواب میں بنی ناجیہ کے تمام اسیروں کا واقعہ بیان کیا جارہا ہے۔ تفصیل اس طرح ہے کہ ایک شخص جس کا نام " جس کا نام " خریت بن راشد " قطا، امیر المونین " کے خلاف کھڑا ہوا اور اس نے اپنے اردگرد ایک گروہ اکٹھا کرلیا اور فنذہ وفساد پچیلا نا شروع کر دیا۔ جب امام گوا طلاع پنچی تو آپ نے اپنے ایک وفا دار ساتھی " معقل بن قیس " کوایک لشکر کے ساتھ اس کے مقابلے میں روانہ کیا۔ کئی شدید چھڑ پوں کے بعد خریت قتل ہو گیا اور اس کے لشکر کے بیشتر افراد بھی مارے گئے اور اس کے باقی لشکر یوں کو گر فنار کرلیا گیا جن میں مسلمان بھی خصا دو غیر سلم بھی۔ معقل نے مسلمانوں سے تو بہ کروائی اور اس کے لیکن غیر مسلموں کو جنہوں نے خریت کی حمایت کی تھی اور اسلامی معاشرے میں شورش پھیلانے کا سبب بنے تھا انہیں رہا نہیں کیا۔ جس وقت ریفیر مسلم اسیر کو فہ جاتے ہوئے " اردشیر خرہ " پنچ جہاں " مصقلہ "مام کی طرف سے اکم قمانوان اسیروں نے مصقلہ کا دامن تھا م لیا تھا اور اس سے اپنی رہائی کی درخواست کی۔ مصقلہ نے معقل سے ان اسیروں کو پاچ کا لکھ درہم بھور فد ہیاد کا دامن تھا میں مسلم ان بھی دی مسلم کہی معاشرے میں شورش پھیلانے کا سبب بنے میں انہ رہا کر دیا

مصقلہ اس فدیے کی ادائیگی میں جس کاتعلق بیت المال سے تھا، سلسل ٹال مٹول کرتار ہلاما م نے ایک شخص کو بھیج کر اسے طلب کیا وہ کوفہ پہنچا اور دولا کھ درہم بیت المال میں جع کروائے اور باقی ادائیگی کے لیے عذر پیش کردیا کہ اس کے پاس اسے وسائل نہیں کہ اتنی بڑی رقم ادا کر سکے اورا نتظار میں رہا کہ امام باقی رقم اسے بخش دیں گے یا معاف کردیں گے۔

امامؓ نے اس کی اس قسم کی حمایت سے انکار کردیا کیونکہ اگر اس موقع پر کوئی کمز وری دکھائی جاتی تو میہ دوسروں کے لیے ایک مستقل بدعت بن جاتی کہ وہ اسیروں کور سما خرید کر آزاد کر دیتے اور پھر بیت المال کا حق ادانہ کرتے اور دوسرے میہ کہ خلیفہ ثالث کی بیت المال سے غلط بخشیں لوگوں کے ذہن میں جنم لینے لگتیں اور امیر المونین ملاق کی حکومت کا اصلی رخ یعنی بیت المال کے حقوق کا دفاع مسخ ہوجا تا۔

عجیب امریہ ہے کہ "مصقلہ " کے ایک دوست نے اسے سی<sup>پیشک</sup>ش کی کہ میں تیر بے قرضے کی رقم لوگوں سے جم<sup>ع</sup> کر کے امام گوادا کردیتا ہوں لیکن اس نے منع کردیا اور کہنے لگا: " اگر خلیفہ ثالث یا امیر شام اس پیسے کے طلب گار ہوتے تو وہ سارا قرضہ مجھے بخش دیتے جیسا کہ انہوں نے دوسروں کو اس سے کہیں زیادہ رقوم بخش دی ہیں۔"

اس سے اس بات کی نشاند ہی ہوتی ہے کہ شاید وہ شروع سے ہی اس تاوان کی ادائیگی کا کوئی ارادہ نہیں رکھتا تھا اور جیسا کہ نچ البلاغہ میں درج امامؓ کے سام ویں کمتوب سے کلمل طور پر واضح ہوجا تا ہے کہ وہ عملاً مکتبِ خلیفہ ثالث کا پیر دکا رتھا، اسی وجہ سے بیت المال کی رقوم لوگوں اور خاص طور پر اپنے اقارب میں تقسیم کرنے میں کوئی مضا کفتہ نہیں سمجھتا تھا۔ مختصراً ایک جملے میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ فکری سوچ اور تملی نظریات کی بنا پر امیر شام کے قبیل سے تھا اور کسی طرح تھی تا کے لائق نہیں تھا۔ ممکن ہے کہ بلند مرتبہ پر پہنچنے سے پہلے وہ کوئی با کر دارشخص رہا ہولیکن بیشتر کم ظرف افراد کی طرح بلند عہدہ پا کراس نے اپنی روش تبدیل کر لی اور دنیا پر تی اس پر غالب آگئی۔ اسی بنا پر عدلِ امام اس سے بر داشت نہ ہو سکا اور بالآخر اس نے اپنے ہم فکر وہم خیال افراد یعنی امیر شام وغیرہ سے گھ جوڑ کرلیا اور ان سے جاملا۔ امام نے اس کے بارے میں فرمایا : "اگروہ رک جا تا توہم اسے مہلت دیتے اور بیت المال کاخت اس سے اس کی استطاعت اور قدرت کے حساب سے لیتے۔"

۲ \_ اتنی شخت گیری کیوں؟

دوسراسوال جویہاں الطحتا ہےوہ یہ ہے کہ امامؓ نے اس موقع پر اتنا سخت موقف کیوں اختیار کیا؟ اس سوال کا جواب بھی جو پچھاو پر بیان کیا، اس سے واضح ہوجا تا ہے کہ ابتداً امامؓ نے کوئی سختی نہیں کی تھی بلکہ فرمایا: "اسے مہلت دی جارہی ہے تا کہ اس بیت المال کے قرض کی ادائیگی کی استطاعت حاصل کر سکے۔ "دوسری اہم بات یہ کہ یہ امامؓ کا ذاتی قرض نہیں تھا کہ آپ اسے معاف کر دیتے یا بخش دیتے بلکہ یہ مسلمانوں کے بیت المال کا قرض تھا جس کے معاطے میں امامؓ سی طور عایت سے کا مہٰ ہیں لے سکتے تھا اس کے باوجود آپ نے انصاف اور رحم کا پہلو فرا موش نہیں کیا جب آپ کے بعض دفقاء نے یہ خیال ظاہر کیا کہ کیونکہ فد یہ کی رقم کی ادائیگی نہیں ہوئی لہٰذا جن اسیروں کور ہا کیا گیا ہے انہیں دوبارہ قید کر لیا جائے تو آپ نے فرمایا۔" یہ کہ لیک سے منصفا نہ نہیں ہوئی لہٰذا جن اسیروں کور پا کیا گیا ہے انہیں اب تا وان کی ادائیگی کاذ تے دار مصقلہ ہے نہ کہ کہ کیونکہ فد یہ کی رقم کی ادائیگی نہیں ہوئی لہٰذا جن اسیروں کور ہا کیا گیا ہے انہیں

🗓 و ہ ہی مدرک مذکور۔

يبنتاليسوان خطبه

وَهُوَبَعْضُ خُطْبَةٍ طَوِيْلَةٍ خَطَبَهَا يَوْمَ الْفِطْرِوَفِيْهَا يَحْمَدُ اللَّوَيَ أَنَّ اللَّ فَيَا<sup>[]</sup> بیایک طویل خطب کا حصہ ہے جوامامؓ نے عید الفطر کے دن لوگوں کے درمیان بیان کیا اس میں خداوند عالم کی حمد وثنا کی ہے اور دنیا پرتی کی مذمت بیان کی۔

خطبہ، ایک نگاہ میں

یپذ طبد درحقیقت دو حصوں پر شتمل ہے ایک حصے میں خداوند متعال کی حمد وثنا بیان کی گئی ہے اور دوسرے حصے میں دنیا کی مذمت کی گئی ہے۔لوگوں کو خبر دار کیا گیا ہے کہ آخرت کے لیے زادِراہ اور تو شہ جمع کرلیں اور نظرید آتا ہے کہ اس طویل خطبے کا کافی قابلِ ذکر حصہ سیّدرضیؓ نے ذکر نہیں کیا جس کی وجہ سے ان دونوں حصوں میں واضح ربط نظر نہیں آتا لیکن اس علیحد گ کے باوجود دونوں حصوں میں سے ہرایک وسیع معنی اور مفہوم کا حامل ہے اور انسان کو بیدار کرنے والا ہے۔

پہلاحصہ

الْحَمْلُ لِلَّهِ غَيْرَ مَقْنُوطٍ مِنْ رَحْمَتِهِ وَ لَا هَخُلُوٍّ مِنْ نِعْمَتِهِ وَ لَا مَأْيُوسٍ مِنْ مَغْفِرَتِهِ وَ لَا

<sup>[[]</sup> سند خطبہ بہت سے شارعین اور مفسرین نیخ البلاغہ نے کہا ہے کہ بیدخطبہ اور خطبہ ۲۸ دونوں ایک ہی خطبہ کے حصے ہیں جس میں سے سیّدرضی ٌمرحوم نے پچھ حصہ خطبہ ۲۸ میں درج کیا اور پچھ یہاں بیان کیا ہے اور باقی کا ذکر نہیں کیا۔ اس سے ایک بار پھر بید حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ سیّدرضی ٌمرحوم کا منشا و مقصد تمام خطبات امیر الموسین کو جمع کر نانہیں تھا بلکہ ان میں سے پچھ حصے جو ان کی نظر میں زیادہ جامعیت اور جاذبیت رکھتے تھے چن کر ایک جگہ اکٹھا کر و یتا تھا۔ سبر حال سیّدرضی ؓ سے پہلے مرحوم شیخ صدوق ؓ نے بید خطبہ کا ملاً این لا فانی تصنیف «من زیادہ جامعیت اور جاذبیت رکھتے تھے چن کر ایک جگہ اکٹھا کر و یتا نے (علامہ سیّدرضی ؓ سے پہلے مرحوم شیخ صدوق ؓ نے بید خطبہ کا ملاً این لا فانی تصنیف «من لا معتصر محال الفقدیه » میں درج کیا ہے اور ان کے بعد مرحوم شیخ طوئ مُسْتَنْكَفٍ عَنْ عِبَادَتِهِ الَّنِ ى لَا تَبْرَحُ مِنْهُ رَحْمَةٌ وَلَا تُفْقَدُ لَهُ نِعْمَةٌ . "تمام تعريف اس الله كے لیے ہے، جس كى رحمت سے نااميدى نہيں اور جس كى نعمتوں سے سى كا دامن خالى نہيں۔ نداس كى مغفرت سے كوئى مايوس ہے، نداس كى عبادت سے سى كو عار ہوسكتا ہے، اور نداس كى رحمتوں كا سلسلہ لوٹتا ہے، اور نہ اس كى نعمتوں كا فيضان بھى ركتا ہے۔"

شرح وتفسير

خداکی بے پایاں رحمت امام اس خطبہ کے پہلے صحکا آغاز جمد وننا کے الیجی سے فرمار ہے ہیں جوانتہائی پڑ معنی اور وسیع مطالب کا حال ہے۔ اس میں خداوند متعال کی بیچ صنوں کو بیان کیا گیا ہے جن میں سے ہرایک اس کی ایسی نعتوں کو بیان کرتی ہے جو تحد وننا اور اس کی پرسٹش کا متقاضی ہے۔ سب سے پہلے فرماتے ہیں: ، آگو تم کُ لڈیو غذید مقدُ کُوطِ <sup>[1]</sup> صوبی رحمت ہے کہ کو مایوں اور نا امید نہیں ہونا چا ہے۔ " حمد وننا تخصوص ہے خداوند عالم کے لیے جس کی رحمت سے کہ کو ایوں اور نا امید نہیں ہونا چا ہے۔ " حمد وننا تخصوص ہے خداوند عالم کے لیے جس کی رحمت سے کہ کو مایوں اور نا امید نہیں ہونا چا ہے۔ " حمد وننا تخصوص ہے خداوند عالم کے لیے جس کی رحمت سے کہ کو مایوں اور نا امید نہیں ہونا چا ہے۔ " حمد وننا تخصوص ہے خداوند عالم کے لیے جس کی رحمت سے کہ کو مایوں اور نا امید نہیں ہونا چا ہے۔ " حمد وننا تخصوص ہے خداوند عالم کے لیے جس کی رحمت سے کہ کو مایوں اور نا امید نہیں ہونا چا ہے۔ " حمد میں ہونا چا ہے۔ " و ترخیقی قوسیعت کُلی تعدیم پڑیا۔ " و ترخیقی قوسیعت گل تعدیم پڑیا۔ " میری رحمت ہر شے بر محیط ہے۔ " میری رحمت ہو تر تھا ہوں ہونا ہے ہو ہو ہے جبکہ دہ خود فر ما تا ہے: " میری رحمت ہر شے بر محیط ہے۔ " میری رحمت ہو تر پڑی ہونا الکھ تو ٹو قد سیا ہ کی زبان سے بیان کر تا ہے: " اللہ کی رحمت سے ہم کی ایک اور الکھ تو ٹو الگا لوڑ ہوں ۔ <sup>(1)</sup> اور ظلیم ہی پیر حضرت اہرا تیم سیا ہ کی زبان سے این کر تا ہے: اور ظلیم ہی پیر حضرت اہرا تیم سیا ہو کی زبان سے ارش کی رحمت سے مایوں ہو تا ہیں۔ <sup>(1)</sup> اللہ کی رحمت ایم ایوں اور ادام ہے دہ وہ ایر درمان کا فر زبان سے ایں کر والے ایس ہو تے ہیں۔ <sup>(1)</sup> معذوط: قدوط (بردرن قدن ) کی مالات سے سی مراح ہ مردا تا میں دہ مور ای ہی ہو تا ہے:

> <sup>™</sup> سورهٔ اعراف: آیت ۱۵۴ ۳ سورهٔ بوسف، آیت ۸۷

«قَنه ط» بروزن بلوط صيغهُ مبالغه ب يعني انتهائي نااميدي -

. "وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ دَبِّهِ إِلَّا الضَّلَّكُونَ<sup>[1]</sup> "سوائے گمراہوں کے کون ایسا ہے جواُس کی رحمت سے مایوس ہو سکے۔" اس لیے لا زم ہے کہ کوئی بھی حالت ہواورانسان کتنا ہی گناہ گار کیوں نہ ہوا سے خداوند عالم کی بارگاہ میں حاضر ہو

جاناچاہیےاور کسی بھی حالت میں اس کی رحمت سے مایوں نہیں ہوناچاہیے کیونکہ بیہ مایوی کفراور صلالت کی طرف لے جاتی ہے اور عظیم ترین گناہ ہے۔ اس کے بعدد دسرے جملے میں فرماتے ہیں:

> «وَلَا مَحْلُوٌ مِنْ نِعْمَةِ ٥» «اوركوئى جَمَهاوركونى شخص أس كى نعتوں سے خالى نہيں ہے۔"

جس طرح کلام مجید میں بیان ہوا:

ٱلَمُ تَرَوْا أَنَّ اللهَ سَخَّرَ لَكُمُ مَّا فِي الشَّبْوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيُكُمُ نِعَبَهُ ظَاهِرَةً وَ بَاطِنَةً ٣٠

" کیاتم نہیں دیکھتے کہ خدادند جلیل نے جو کچھ آسانوں اور زمینوں میں ہے تمہارے لیے مسخر کر دیا ہے اور اپنی ظاہری اور باطنی نعمتیں تم پر پوری کر دیں۔"

اور اس بات کو کمل کرنے کے لیے تیسرے جلے میں مزید اضافہ کرتے ہیں: ولا مأیوس حسن مغفر تلہ «اوراس کی رحمت اور مغفرت سے کوئی مایوس نہیں پلٹتا۔" کیونکہ وہ خود فرما تا ہے:

ؚۛڠؙڵۑۼؚڹۜٳۮؚؽٳڷۜڹؚؽڹؘٱڛٞڒڣؙۅٛٳۼڸٙٳڹؙڡؙڛڡؚۣؗؗۿڔڵٳؾؘڨڹڟۅٛٳڡؚڹٛڗۧڂٛمٓڐؚٳڶڶؠڐۦٳڹؖٳڶڷڎؾۼ۫ڣۯٳڶڵٛڹؙۅٛڹ ؘڿؚؽؚؚڲٙٳۦٳڹۜۧ؋ۿۅؘٳڵۼؘۿؙۅؙۯٳڶڗۧڿؚؽۿ۞<sup>؊</sup>

"اےرسول سلی تلالیہ میر سےان بندوں سے جنہوں نے اپنے نفسوں پر ظلم کیا ہے ( گناہ کیے ہیں ) کہہد یجیے کہالللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہوں۔اللہ تمہار سے تمام گنا ہوں کی مغفرت کر دے گا وہ بہت غفور ورحیم ہے۔" بیقلب وضمیر کو بیدار کر دینے والے جملے جو رحمت الہٰی کا دامن اتنا وسیع کر دیتے ہیں کہ ہر شخص خواہ کتنا ہی گناہ گار

> <sup>™</sup> سورهٔ حجر، آیت ۵۴ <sup>™</sup> سورهٔ بقمان، آیت ۲۰ <sup>™</sup> سورهٔ زمر، آیت ۵۳

؞ۅؘٲڟۜٵڷڶڹؚؽؘٵڛٛؾؘڹٛڬڡؙۅؙٳۅؘٳڛؾػٞڹۯۅٛٳڡؙؽۼڵؚٛڹٛۿ۪ؗؗؗؗؗؗؗؗؗؠۛۼؽۼڹٞٳڹڲ۪ٵۦٚۅٞؖڶٳڲڲٵۦٚۅٞؖڶٳڲۑڲڶۅ۫ڹٙڶۿڋڡؚۣٞڹؙۮؙۅ۫ڹۣٳٮڵ؞ ۅؘڸؚؾۜٵۅٞٙڵڒڹٙڝؚؽڗٵ۞؞<sup>؊</sup>

🗊 في ظلال نيج البلاغه،جلدا،صفحه ۲۴۷

<sup>™</sup> مجمع البیان: سورهٔ حمد کی ابتدامیں بیٹ اللهٔ الدَّخین الدَّحِتِ کی تفسیر کے ذیل میں۔ <sup>™</sup>استند کاف ،کامادّہ ند کف ہے، بروزن فظھر ،اس کے معنی دورکرنایا آنکھوں سے آنسوؤں کو ہاتھ سے پونچھنایا ایک جگہ سے دوسری جگہ چلے جانا۔ <sup>™</sup> سورہُنساء، آیت ۲۰۷

رحمت کامعنی بہت وسیع ہے یعنی اس میں خداوند عالم کی کامل محبت جوا۔ پنے بندوں سے ہے، شامل ہے۔ خواہ وہ نعمتوں کی بخشش کے ضمن میں ہو یا گنا ہوں سے عفوو درگز رکی شکل میں ہو یا بالفاظ دیگر رحمت کا باقی دونوں صفات یعنی نعمت و مغفرت سے ایک خصوصی ربط اور عمومی تعلق ہے لیکن نعمت اور مغفرت اس سے جد گا ندم نہوم بھی رکھتے ہیں۔ نعمت ان مادّی اور دوسرے دسائل کے وجود سے متعلق ہے جو انسان کو صراطِ مستقیم پر کمال حاصل کرنے میں مدد دیتے ہیں اور اس سے وہ فیضایب ہوتا ہے جبکہ مغفرت گنا ہوں کے اثرات کو مٹانے اور صراطِ مستقیم میں آنے والی رکا وٹوں کا دورکر نا ہے۔

دوسراحصه

وَاللَّنُيَادَارٌ مُنِيَ لَهَا الْفَنَاءُوَلِآهُلِهَا مِنْهَا الْجَلَاءُوَهِىَ حُلُوَةٌ خَضْرًاءُوَ قَلْ عَجِلَتْ لِلطَّالِبِ وَ الْتَبَسَتْ بِقَلْبِ النَّاظِرِ فَارْتَحِلُوا مِنْهَا بِٱحْسَنِ مَا بِحَضْرَتِكُمْ مِنَ الزَّادِ وَ لَا تَسْأَلُوا فِيهَا فَوُقَ

🗓 سور پخل، آیت ۱۸

الْكَفَافِ وَلَا تَطْلُبُوا مِنْهَا ٱكْتَرَ مِنَ الْبَلَاغِ. « دنیاایک الی سرائے ہے جس کی پیشانی پرفنا ہونے کی نقد یرلکھ دی گئی ہے اور اس میں رہنے والوں کے لیے جلا وطن ہونا مقدر کر دیا گیا ہے۔ دنیا بظا ہر سرسبز وشیریں ( دل لبھانے اور جذبات ابھارنے والی ) نظر آتی ہے لیکن ہے بہت تیز ی کے ساتھ اپنے چاہنے والوں کی فطرت میں نفوذ کر جاتی ہے اور جو بھی اس کی طرف رغبت کی نظر ڈالے اس کے دل ود ماغ اور روح تک میں گھل مِل جاتی ہے۔ اس لیے ہر مکن کوشش کر وکہ جو پہترین زاد سفر اور تو شیر آخرت تمہیں یہاں سے حاصل ہو سکتا ہے اور فرصت عمل کی بنا پر تمہمارے افتیار میں ہے، اسے حاصل کر کے یہاں سے کوچ کر واور اس فانی دنیا کی خاطر اس کم سے کم حصے سے زیادہ طلب نہ کر وجو تمہمارے لیے کفا یت کر سکے اور جو تمہماری ضروریات اور حال اس کی خاطر اس کی طلب نہ کرو۔



و نیا آرز وؤں کی آما جگاہ جیسا کہ ہرصاحب بصیرت پرواضح ہے کہ دنیا کی محبت ہیشہ انسان کے لیے را و سعادت پر چلنے میں سب سے بڑی رکاوٹ رہی ہے اور اس کی نیرہ چشم رنگینیاں ہر قسم کے گنا ہوں کا سرچشمہ ہوتی ہیں۔ امام نے اس خطبے کے اس حصۂ دو ق میں دنیا کی مذمت بیان فرما تی ہے اور چھے پہلوؤں سے اس کی وضاحت کی ہے۔ پہلے فرماتے ہیں: و السُّذَ نیا کہ اردُ مُربی ﷺ کھا اللَّفَ تَمَاء " دنیا ایک سرائے ہے جس کی پیشانی پرفنا ہونے کی تقد پر ککھ دی گئی ہے۔ ہوتے ہیں اور ان کی شاخیں برگ وبار ہے آ راستہ ہوتی ہیں، صرف چند ماہ بعد فز اس کا شکار ہوجاتے ہیں نہ چھولوں سے لدے ہیں اور ان کی شاخیں برگ وبار ہے آ راستہ ہوتی ہیں، صرف چند ماہ بعد فز اس کا شکار ہوجاتے ہیں نہ چھولوں سے لدے ہیں اور ان کی شاخیں برگ وبار ہے آ راستہ ہوتی ہیں، صرف چند ماہ بعد فز اس کا شکار ہوجاتے ہیں نہ کچول ہے ہوتے ہیں اور ان کی شاخیں برگ وبار ہے آ راستہ ہوتی ہیں، صرف چند ماہ بعد فز اس کا شکار ہوجاتے ہیں نہ کچول ہوتے ہوتے

چکے ہیں اور آج کے بوڑ ھے کل بوسیدہ ہڑیوں کی شکل میں کل آغوش لحد میں ہوں گے۔ حیرت انگیز امر بیر ہے کہ بیکہنگی وفر سودگی کاعمل و قانون تمام کا ئنات پر محیط ہے اور صاحبان دانش اسے انتھرویی (Anthropy) سے تعبیر کرتے ہیں۔تمام موجودات کے ایٹم بتدریخ ختم ہور ہے ہیں ،ان کی انرجی ختم ہور ہی ہے اور کہکشائیں اور ستارے اور ماہ ونجوم اپنے حتمی اختیام کی طرف گامزن ہیں۔ اس کے بعدامامؓ اس کا ایک دوسر انکتہ بیان فرماتے ہیں: وَلِأَهْلِهَامِنْهَا الْجَلاَءِ<sup>[]</sup>» "اس کے رہنے والوں کے مقدر میں جلا طنی کھی ہے۔" د نیا کے ہرانسان کوجلد یابد پراس سرائے فانی کوالوداع کہنا ہےاورا یک دوسری ابدی اور جاودانی قیام گاہ کی طرف پیش قدمی کرنا ہے۔ بیایک ایساحتی امرد حکم اللی ہے جو مقدر کردیا گیا ہے اورجس سے انکار کاراستہ کسی کے پاس نہیں ہے۔ اس دلیل کی بنیاد پرقر آن میں موت کے متعلق جوآیات ملتی ہیں ان میں موت کو "یقین" کا نام بھی دیا گیا ہے کیونکہ موت پر ہرفر دکو یقین ہے جاہے وہ قیامت اور معاد کامنگر ہی کیوں نہ ہو۔ تیسری اور چوشی صفت میں امامؓ اشار دفر ماتے ہیں : د نیا کی پُرفریب رنگینیوں اور دل و د ماغ کو بھٹکا دینے والی دلآ ویزیوں کی طرف جوانسانوں کی اکثریت کواپنی طرف مائل کرلیتی ہیں۔ارشاد ہوتاہے: « وَهِي حُلُو يُخْضَرَ آءَ » ېږد نيا(بظاہر) شيريں اورسرسبز (اور دلاً ويز وجذبات انگيز) ہے۔ شیرینی اورمٹھاس کاتعلق ذائقے کی جس سے ہے، جب کہ سرسبزی سےلطف اندوزی کاتعلق ،حس باصرہ اور بینائی سے ہے۔ بیچفیقت ہے کہ دنیا کی نگاہوں کو چکا چوند کر دینے والی رنگینیاں اورلذا ئذ عاقبت فراموش انسانوں کواپنی طرف اس طرح تھینچ لیتے ہیںجس طرح مقناطیس لوہے کے ٹکڑوں کواور یہی کشش انسان کوآلودہ کر دیتی ہے ،لیکن یہ بھی واضح ہے کہ صرف یہی دوحتیات انسان کودنیا کی فریب کاریوں سے مربوطنہیں کرتیں بلکہ مختلف طریقوں سے انسان کے تمام حواس کو اپنی گرفت میں لے لیتی ہیں۔حقیقتاً ان دو گوشوں (حلوۃ خصراء) سے کنابہ ہے تمام ان جہتوں کی سمت جوانسان کے حواس خمسہ کواین سمت صیبج لیتے ہیں۔

🗓 ، جَدَلاء »اس کے معنی ظاہر ہونے کے ہیں، شہراور دطن سے جب لوگ باہر نگلتے ہیں تو میدان میں ظاہر ہوجاتے ہیں۔جلاء کا ایک معنی ترک وطن بھی ہے۔

پانچویں اور چھٹی صفت کے بارے میں فرماتے ہیں: «وَقَلْ عَجِلَتُ لِلطَّالِبِ وَ الۡتَ بَسَتُ<sup>Щ</sup> بِقَلۡبِ النَّاطِرِ» « دنیا اپنے خواہش مندوں کی طرف بڑی تیزی سے بڑھتی ہے ( اور ان میں نفوذ کر جاتی ہے ) اور جو<sup>ش</sup>خص اس کی طرف ملتفت ہوتا ہے اس کے قلب وروح میں سرایت کر جاتی ہے۔"

د نیا کی خاصیت میہ ہے کہ ظاہراً دوررس مفاداور فوری منفعت کا جلوہ دکھاتی ہے اور جب انسان ان کی تلاش میں اس کی طرف آتا ہے تو بیاس کی روح اور جان کو سخر کر لیتی ہے اور کیونکہ اس میں بظاہر نظر فریب سرسبزی و شادا بی اور دل موہ لینے والی وقتی شیرینی ہوتی ہے اس لیے انسان اس پر اس طرح فریفتہ ہوتا ہے کہ پھر اس کے شق کے جال سے نکلنا جوئے شیر لانے کے متر ادف ہوجا تا ہے۔

جی ہاں جو چیز نظر فریب ہوتی ہے وہ دل فریب بھی بن جاتی ہے اور دل اس کے حصول کی خاطر تر پتا رہتا ہے۔ یہاں کہ انسان اس دیدہ ودل کی پیدا کردہ آ زمائشوں سے نتگ آ کر اس کا خواہش مند ہوجا تا ہے کہ ان دونوں سے چھٹکارہ حاصل کرلےاورایک فولا دی خنجر سے آنکھوں کوضائع کردےتا کہ دل بھی آ زادہوجائے (نہ پچھد کھائی دےنہ اس کی دل میں چاہت ہو)

لوگوں کے سامنے مندرجہ بالا بچھے پہلوؤں کی وضاحت کرنے اوران کے دلوں کواطاعت وفرمان الہی قبول کرنے پرآ مادہ کرنے کے بعدامام ملائظہ فرماتے ہیں:

؞ڣؘاۯؾٓڂؚڵۅ۫ٳڡؚؚڹ۫ۿٳڹؚٲٞڂڛٙڹۣڡٙٳۼؘؚڂڗؾػؙؗؗؗؗؗؗڡؙڔڡؚؾٳڶڗۜٛٳۮؚۅٙڵٳؾۧڛٲٞڵؙۅٛٳڣۣۑۿٳڣٙۅٛڨٵڶػڣٙٳڣۥۅٙڵٳؾؘڟڵڹؙۅ۫ٳ ڡؚڹؗۿٳٲؘػؗؿٙۯڡؚڹؘٳڵڹڵٳۼ<sup>ؚ</sup>؆؞

" (ان تمام وجو ہات کی بنا پر تمہارے لیے بہترین راہ عمل مد ہے کہ کوشش کرو کہ ) یہاں سے جو بہترین زادراہ اور توشیر آخرت اکٹھا کر سکتے ہواس کے ساتھ یہاں سے کوچ کرواور دنیا سے کم سے کم کفایت کرنے والی چیز سے زیادہ خواہش نہ کر واورا پنی ضروری حاجات سے زیادہ اس سے طلب نہ کرو۔"

بیمت بھولو کہتم وہ مسافر ہو جو صرف ایک قلیل مدت کے لیے یہاں قیام پذیر ہواور ہوشیاراور سمجھدار مسافر ایس

<sup>[[]</sup> "التباس" اگر باء متعدی کے وسلے سے ہوتو اس کے معنی کسی سے ملحق ہونا اور اُس میں گھل جانا ہوتے ہیں اور اگر "علیٰ" کے ذریعے ہوتو اس کے معنی مشتبہ ہونے کے ہوتے ہیں اور داضح ہیہ ہے کہ مندرجہ بالا جملے میں التباس سے اشتباہ کے معنی مراد لیناضیح نظر نہیں آتا۔ <sup>[[1]</sup> «بہلاغ » دراصل کسی چیز تک پہنچنے کے معنی میں استعال ہوتا ہے اور بلوغ کو بلوغ اسی لیے کہاجا تا ہے کہا انسان عمر کے ایک مخصوص حصے تک پنیچ جاتا ہے۔

## نكتهر

کفاف اور عفاف ہر چیز سے افضل ہے اس خطبے میں اس دنیوی زندگی کے مختلف پہلوؤں کی طرف مختصر کیکن جامع جملوں ، میں اشارہ کیا گیا ہے۔ پہلے بیر کہ اس دنیا کی فطرت میں فنا پزیری شامل ہے اور تمام انسانوں کو خواستہ ناخواستہ یہاں سے چلے جانا ہے اور فنا کے گھاٹ اُتر جانا ہے۔

دوسرے بیر کہ دنیا ظاہری طور پر بہت دلفریب اور پر کشش ہے اوراس میں بلا کی جاذبیت و مٹھاس ہے اسی لیے کوتاہ بین و کم عقل افراد اس کے جال میں بہ آسانی چینس جاتے ہیں جبکہ خرد مند اور ہوش مند افراد اس کے جال سے پنج نگلتے ہیں۔ اس کے علاوہ دنیا کی محبت اس طرح بندر بنج انسان کے دل ود ماغ کواپنی گرفت میں لیتی ہے کہ اس کی روح اور پورے وجود کا حصہ بن جاتی ہے اس لیے ایسے افراد کے لیے اس دنیا سے رخصت ہونے کا خیال ہی وحشت ناک اور روح فرسا ہوتا ہے۔

امامؓ نے اس مقام پر حُبؓ دنیا سے نجات اور یہاں موجود نظر نہ آنے والے خطرات جو انسان کی عاقبت برباد کر سکتے ہیں ان سے محفوظ رہنے کے لیےایک موثر لائحہ عمل عطا کیا ہے اور وہ کفاف وعفاف پر قناعت کرنا ہے۔

🗓 سورهٔ بقره: آیت ۱۹۷

کفاف<sup>[1]</sup> اور عفاف سے مرادیہ کہ انسان اپنی حیات دنیوی میں کم سے کم چیز پر، جوزندگی بسر کرنے کے لیے کافی ہو قناعت کرے، زیادہ کی ہوں نہ کرے اور حرام و ناجائز اموال سے دامن بچائے ، کیونکہ صرف اسی طرح اس کی زندگی بھی سکون سے گز رے گی اور سفر آخرت بھی آ رام وسکون سے طے ہوگا۔ کیونکہ انسان حرص ولا پچے اور اپنے حق سے زیادہ طلب گار ہونے کی وجہ سے اکثر بد بختیوں کا شکار رہتا ہے۔

البتہ میرجی ذہن نشین رہے کہ اگرانسان اضافی ماد ی وسائل کا خواہش منداس غرض سے ہو کہ ان کے ذریعے ایسے افراد کی مدداوراعانت کر سکے جو ستحق بھی ہیں اوران وسائل سے محروم بھی ،تو بیہ نہ صرف کفاف اور عفاف کے منافی نہیں ہے بلکہ ان کو تقویت دینے کا ایک وسیلہ بھی ہے۔

قر آن مجید بھی اس سلسلے میں تمام انسانیت کے لیے فرمان جاری کرتا ہے،ارشادربّ العزت ہوتا ہے:

«نَائَيُهَا الَّانِيْنَ امَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيِّبْتِ مَا احَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلا تَعْتَدُوا لا يُحِبُ
الْمُعْتَدِيْنَ، آ

"اےصاحبان ایمان!اللہ نے جو پاک و پاکیزہ چیزیں تمہارے لیے حلال کی ہیں انہیں خود پر حرام نہ کرواور حد سے تجاوز نہ کرو بے شک اللہ تتجاوز کرنے والوں کودوست نہیں رکھتا۔"

یہی مطلب بہت سی اسلامی احادیث میں بھی وسیع تر معنوں میں بیان کیا گیا ہے۔ حضرت امام جعفر صادق ملایت نے پیخت کیکن انتہائی جامع دُعا آنحضرت محمد صطفیٰ سلانی کی ہے، انحضرت دعافر ماتے ہیں: " اَللَّ چُھَدَ اِدُ ذُبَ صُحْبَةً بَاوَ آلَ هُحَبَةً بِدَوَ مَنْ أَحَتَ هُحَبَّةً بَاوَ آلَ هُحَبَّة بِالْعُفافَ" <sup>ت</sup>ل

» خدادند تعالیٰ! محمدٌ وآل محمد عیران» کواور ان لوگوں کو جومحمدٌ وآل محمد عیرا<sup>ن</sup>» سے محبت کرتے ہیں عفاف و کفاف مرحمت

فرما۔"

<sup>لل</sup>ا ک**ف**اف، سےمراد کی چیز کو ہاتھ کی تفیلی سے دور کرنا اور بمعنی دیگر *منع کر*نا ہےاتی لیے نامینا افراد کو <sup>«</sup>مد ک**فوف<sup>»</sup> ک**ہاجا تا ہے کیونکہ اس سے بصارت دور ہو جاتی ہے۔ کفافہ ایسےافراد کے گروہ کو بھی کہاجا تا ہے جن کے پاس زندگی گز ارنے کے لائق آ ز دقہ ہوا دروہ لوگوں سے بے نیاز ہوجا نمیں۔ <sup>لی</sup>ا سور دُما ئدہ، آیت ۸۷

گامزن کرسکتاہ۔" اصولی طور پراگرکوئی څخص زندگی میں ضرورت کی حد تک قناعت کرے تو وہ پر ہیز گاری،عفت اور بہرہ ور ہوجا تا ہے۔بصورتِ دیگر میں وہ غالباً گناہوں سے آلودہ ہوسکتا ہے۔امیرالمونین فرماتے ہیں: "مَنْ اقْتَنَعَ بِالْكَفَافِ آدَّالُالِي الْعِفَافِ»<sup>[3]</sup> " جومقدار کفایت پرقانع ہو گیاوہ راہ عفت ویا کیزگی کی طرف ہدایت یا گیا۔" مزید بیر که زندگی کے لیے ضرورت کی حد تک اموال پر قناعت کرنا اپنے معنومی اور اخلاقی گوشوں کے علاوہ انسان کی زندگی میں آسانی اور راحت کا سبب بھی ہوتا ہے جواہے اسی دنیا میں حاصل ہوجا تا ہے۔ نہج البلاغہ کے کلمات قصار میں مولافر ماتے ہیں: «وَمَنِ اقْتَصَرَ عَلَى بُلُغَةِ الْكَفَافِ فَقَدِ انْتَظَمَرِ الرَّاحَةَ وَتَبَوَّأَ خَفْضَ الدَّعَةِ «جس شخص نے مقدار قلیل پراکتفا کیااس نے راحت وآ سائش حاصل کر لیا ورآ رام دسکون سے زندگی بسر کر لی۔" مثال کےطور پر جوافراد بہت پرخورہوتے ہیں وہ بہت زیادہ فربھی کا شکارہوجاتے ہیں، کیونکہ وہ ہرموقع ادرجگہ پر دوسروں سے بہت زیادہ کھاتے ہیںجس کے بنتیج میں ان کےجسم پر گوشت کی تہہ چڑھتی جاتی ہےجس کا اضافی بو جھانہیں اٹھانا پڑتا ہے یہاں تک کہان میں چلنے پھرنے کی قوت بھی باقی نہیں رہتی اور چند قدم چل کر ہی ان کی سانس قابو سے باہر ہو جاتى بے نیتجاً صحت وسلامتى رہتى ہے نہ کوئى آ رام وآ سائش ۔ اس گفتگوکو، ہم حضرت امام زین العابدین ملائلہ سے روایت شدہ ایک حدیث یرختم کرتے ہیں۔اما ٹفر ماتے ہیں : «رسالت مآب سالی ایک مرتبدایک صحرات گزرر ب شط کدایک سار بان نظر آیا جواین اونٹ چرار با تھا، اس کی اونٹنیوں کے تھن دود ہو سے بھر ہے ہوئے بتھے،اس کے پاس دود ہ سے بھرا ہواایک برتن بھی تھا،حضور ٹنے اس سے کچھ دودھ مانگا،اس ساربان نے صاف انکار کردیا اور کہنے لگا، بید دودھ جومیرے برتن میں ہے میرے خاندان والوں کے لیے دن کی غذا ہےاور جودود ھاڈنٹنوں کے تقنوں میں ہے وہ رات کے لیے ہے۔" حضورا كرم صلَّة قليلية في فرمايا:

> الآغررالحكم، حديث نمبر: ۲۳۳ الآغررالحكم، حديث نمبر: ۲۸۹ الله نيخ البلاغه، كلمات قصار، حكمت ا ۲۳

🗓 شرح نیچ البلاغہ: علّامہ خوئی، ج ۴، ص ۹ ۳۶

حصياليسوال خطبه

ومن كلام له عليه السّلام<sup>[1]</sup> عِنْدَعِزُمِه عَلَى الْمَسِيْرِ إِلَى الشَّامِ وَهُوَ دُعَاءٌ دَعَاءٌ دَعَا بِه رَبَّهُ عِنْدَ وَضْعِ رِجْلِه فِي الرِّكَابِ امامٌ نے بید عاال وقت مانگى جب آپ (امیر شام اور اہل شام کے فتنے کو دور کرنے کے لیے ) شام کا سفر شروع کر رہے تھے آپ نے گھوڑ بے کی رکاب میں بیر رکھ کر بید عا تلاوت کی۔

خطبہ، ایک نگاہ میں بید خطبہ ، بیک نگاہ میں ہے۔ سب سے پہلے امامؓ نے ان تمام مشکلات کو جو اس سفر میں در پیش ہو سکتی ہیں ، نین عنوا نات کے تحت بیا علیے ہیں اور ان سے خدا کی پناہ ما نگی ہے۔ پھر خداوند عالم کی ، سفر کے ساتھی اور اپنے پیچھے رہ جانے والے افراد خانہ کے نگہ بان کے عنوان کے تحت توصیف کی ہے، جو دلیل ہے دعا کے حصہ اوّل پر کہ جو ایک ایسی توصیف الہٰ پر مبنی دعا ہے ، جو سوائے ربّ العزّت کے سی

<sup>[1]</sup> خطبے کی سند: اس کلام کو بعض ایسے لوگوں نے فقل کیا ہے جو کہ سیّر رضیؓ سے پہلے زندگی کرتے تھے۔ منجملہ نصر بن معاویہ کے ساتھ جنگ کرنے کے لیے کو فد سے شام روانہ رہے تھے اس وقت آپٹ نے بید عاپڑھی۔ جس طرح سیّر رضیؓ نے اس کلام کے ذیل میں فرمایا ہے، اس کا پہلا حصہ رسول خدا سلانیٰ آیپ ہم سے منقول ہے اور امیر المومنین حضرت علیؓ نے دیگر جامع جملوں کے ذریعے اس کی بحیل کی ہے۔ اعتم کو فی نے اپنی کتاب" الفتوح" میں ذکر کیا ہے اور قاضی نعمان مصری نے اس دعا کو بعض اضافات اور اختلاف کے ساتھ کتاب دعائم الاسلام میں نقل کیا ہے اور کہا ہے کہ امامؓ جب بھی کسی سفر پر جاتے تھے تو اس دعا کی تلااوت کرتے تھے۔ (نیچ البلاغہن تا صفحہ ۱۲) تصور بھی نہیں کی جاسکتی۔صرف ذاتِ پر وردگارہے کہ جو پور کی کا مُنات کوا حاطہ کیے ہوئے ہے۔

«ٱللَّهُمَّ إِنَّى ٱعُوْذُبِكَ مِنْ وَعُثَاءِ السَّفَرِ وَكَآبَةِ الْمُنْقَلَبِ وَسُوَءِ الْمَنْظَرِ فِى الْآهُلِ وَ الْمَالِ وَ الْوَلَעِ ٱللَّهُمَّ آنْتَ الصَّاحِبُ فِى السَّفَرِ وَ آنْتَ الْحَلِيْفَةُ فِى الْآهُلِ وَلا يَجْمَعُهُمَا غَيْرُكَ لِآنَ الْمُسْتَخْلَفَ لَا يَكُوْنُ مُسْتَصْحَبًا وَ الْمُسْتَصْحَبُ لَا يَكُونُ مُسْتَخْلَفًا »

"باراللها میں اس سفر میں پیش آنے والے مصائب اور نکالیف سے، غم زدہ واپسی سے اور اپنے اہل وعیال اور اموال میں کوئی نکلیف دہ امر مشاہدہ کرنے سے تیری پناہ مانگتا ہوں۔خداوندا! توسفر میں ہمارار فیق اور ساتھی ہے اور ہمارے پیچھے رہ جانے والے خاندان اور اموال کاسر پرست اور نگہبان ہے اور میں تیری عظیم ذات کے علاوہ کوئی اور ذات نہیں جا جو ہیک وقت ان دونوں امور پر قادر ہو کیونکہ جوسفر کا ساتھی ہوتا ہے وہ افراد خانہ کی نگہبانی اور سر پر تی نہیں کر سکتا اور جو گھر کا سر پرست اور نگہبان ہودہ سفر کا ساتھی نہیں بن سکتا (صرف تُوہی وہ نہا ذات ہے جوان دونوں امور پر تی نہیں کر سکتا اور جو گھر کا



خداوند! میں سفر کی نکالیف سے نیری پناہ مانگتا ہوں

بے شک اولیاءاللہ اور مردانِ راہِ خداہر حال میں خدا سے لولگائے رہتے ہیں کیکن جب انہیں کوئی مشکل در پیش آتی ہے پاکسی مہم کا سامنا ہوتا ہے تو وہ بہت زیادہ صمیم قلب اور ارتکاز ذہنی کے ساتھ اُس سے رجوع کرتے ہیں اور اپنے امور کو اس سے دعااور توسّل سے شروع کرتے ہیں، تا کہ وہ اپنی رحمت سے ان کے لیے راہیں ہموار کرد بے اور دل کوقوت، روح کو تسکین اور نفس کو اعتماد کی دولت عطا کر ہے۔

امام میلیلا اُس عظیم کشکر کے پیشوا تھے، جو صفین کے میدان کی طرف رخ کرنے والاتھا، جب سواری کی رکاب میں قدم مبارک رکھا، تو خدا کی بارگاہ میں اس طرح التجا کی:

أَللهُحَمَ إِنَّى أَعُوذُبِكَ مِنُ وَعَثَاءٍ [] السَّفَرِ وَكَآبَةِ ] الْمُنْقَلَبِ ] وَسُوء الْمَنْظَرِ فِي الْآهُلِ وَ

<sup>[1]</sup>"وعثاء" کاماڈہ وعث ہے بروزن درس، اس کے معنی وہ نرم ریت ہے جس میں جب انسان یا کوئی حیوان چلتا ہے تو پا وَں ریت میں د<sup>ص</sup>ن جا تا ہے اور اس کے لیے چلنے میں دشواری پیش آتی ہے۔ <sup>[1]</sup>" حکاتم ته ، نم وغصہ اور بدحالی وشکسته حالی کے معنی دیتا ہے۔ <sup>[1]</sup>" مد بقالب "کامادہ قلب ہے، یہاں معنی واپس پلٹنے کے ہیں اور اسم مصدر کا معنی مناسب ہے۔

| الُبَالِوَالُوَلَدِ»                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| " بارالها میں اس سفر کے رخج ومشقت اورغم آلود واپسی اورا پنے اہل وعیال اموال اوراولا دمیں کوئی ناخوشگوارمنظر                                        |
| د کیھنے سے تیری پناہ چا ہتا ہوں۔"                                                                                                                  |
| درحقیقت جوفکر کسی مسافر کے ذہن کوسب سے زیادہ پریشان کرتی ہیں وہ تین قشم کی ہیں، جن میں سے ہرایک کی                                                 |
| طرف امامؓ نے اس خطبہ میں اشارہ کیا ہے:                                                                                                             |
| پہلامسکہ سفر میں پیش آنے والی مشکلات ہیں، جن کی طرف امام <sup>ملایط</sup> انے « <b>وَ</b> حَضّاً <sub>ع</sub> والدَّشْفَدِ » کی تعبیر سے اشارہ کیا |
|                                                                                                                                                    |
| دوسرائٹھن مرحلہ سفر سے واپسی کا ہوتا ہے « تَحَابَتَةِ الْمُخْفَقَلَبِ پیعنی بیغکر کہ کیا سفر سے کا میاب واپسی ہوگی اور                             |
| انسان خوش حال اوراموال کے ساتھ واپس آئے گایانا کا می مقدر ہوگی اورانسان دل شکستہ اور خالی ہاتھ لوٹ کر آئے گا۔                                      |
| اور تيسراا بهم مسّله: خاندان ، گھر اور مال واسباب کی نگرانی ہے متعلق « میںویہ الْمَدْخَطَدِ فِی الْآ کھُلِ وَ الْمَالِ وَ                          |
| الْوَلَبِ» کی تعبیر سے اشارہ کیا ہے۔امامؓ ان تمام اموراور مشکلات سے خدا کی پناہ طلب کرتے ہیں اور ان سب کوحل کرنے                                   |
| کی درخواست کرتے ہیں۔                                                                                                                               |
| اس کے بعدایک ایسا خوبصورت اور دلآ ویز جملہ ارشادفر ماتے ہیں ، جوخداوند عالم کی بارگاہ میں تمام دست دعا بلند                                        |
| کرنے والوں اور متوسلینِ بارگاہ رب العزت کے قلوب واذہان کوخود میں جذب کر لیتا ہے، عرض کرتے ہیں:                                                     |
| ؞ٲٞڶڵ۠ۿۊۜڔٲٛڹ۫ؾٵڶڞۜٵحؚؚؚؚڮڣٳڶۺۜڣؘڔۣۥۅٙٲؘڹ۫ؾٵؙڬٙڸؚؽڣؘؖڐؙڣۣٳڵٳؘۿڸۥۅٙڵٳؾؘڿؠۘٙۼۿؠؘٵۼٙؽۯڮ؞                                                              |
| " خداوند عالم تو ایک جانب ہمارا محافظ و <sup>تہ</sup> م سفر ہے اور دوسری جانب بہارے ان افراد کا بھی جنہیں ہم وطن میں                               |
| پیچھے چھوڑ رہے ہیں سر پرست ونگہبان ہے اور م <b>ی</b> ں تیرے علاوہ <sup>ک</sup> سی اور ذات کونہیں جانتا ، جوان دونوں امور کو بہ یک وقت              |
| انجام دے سکے۔"                                                                                                                                     |
| جی ہاں صرف خداوند عالم کی ذات ِپاک ہے جو زمان و مکان کی قیود سے بالاتر ہے اور ہر حال میں تمام مکان و                                               |
| زمان کا احاطہ کیے ہوئے ہے، اس کے لیے کوئی جگہ کسی دوسری جگہ کی نسبت قریب یا دورنہیں ہے۔اسی سبب سے وہ سفر کے                                        |
| دوران ہمارا ہم سفر بھی ہوتا ہے اوراسی دوران وابستگان اوراہل وعیال واموال کے ساتھ بھی ہوتا ہے۔ س قدر بہتر اور مفید عمل                              |
| ہے کہ ہم اپنی زندگی کی باگ ڈورکسی ایسی ہستی کے سپر دکردیں جو ہماری زندگی کے ہر پہلوادر گو شے کا احاطہ کیے ہوئے ہےادر                               |
| ہر جگہ اور ہر لمحہ ہمارے اور ہمارے متعلقین کے ساتھ ہے۔اس دعا کے آخری جملے میں اس موضوع کی دلیل میں کہ سوائے                                        |

https://downloadshiabooks.com/

نكتهر

فلسفهر دعا

ہر وہ څخص جونغلیمات اسلامی سے آگاہی رکھتا ہے، اس حقیقت سے بخو بی روشاس ہے کہ تعلیمات اسلامی میں دعا اور بارگاہ ایز دی میں تضرع وزاری سے التجا بہت بڑا مقام اور درجہ رکھتی ہیں، یہاں تک کہ بہترین عبادات الٰہی کا ایک بڑا

> <sup>™</sup> سورهٔ حدید: آیت ۴ <sup>™</sup> سورهٔ بقره: آیت ۱۱۵

حصہ دعااور نضرع وزاری سے کی جانے والی التجاؤں پرمشتمل ہے جیسا کہ دعا کوروح عبادت شارکیا گیا ہے، حدیث نبوی ً میں ہم پڑھتے ہیں:

«إِفْزَعُوا إِلَى اللهِ عَزَّوَجَلَّ فِيْ حَوائَجِكُمْ، وَ الْجَعُوا إِلَيْهِ فِيْ مُلِبَّاتِكُمْ، وَ تَضَرَّعُوا إِلَيْهِ، فَإِنَّ السُّعَاءَ هُخُّ الْعِبَادَةِ» <sup>[[]</sup>

"اپنی حاجات کی برآ وری اورمشکلات کے لیے خداسے مد دطلب کرو، شدائداور مصیبتوں میں اُس سے پناہ مانگواور اُس کی بارگاہ میں تضرع وزاری کرو، کیونکہ دعاعبادت کی روح ہے۔"

دوسری حدیث میں حضورختمی مرتبت ؓ نے دعا کا تعارف ،مومن کے اسلحے، دین کے ستون اور آ سانوں اور زمین کے نور کے طور پر کرایا ہے:

«قَالَ رَسُوْلُ اللهِ عَنْفَهُ : ٱلثَّعَاءُسِلَا حُالَمُؤْمِنِ، وَعَمْوُدُ اللَّانِيْنِ، وَنُوْرُ الشَّمْوَاتِ وَالْآرْضِ " «رسول الله سَنَّيْ إِيَمْ كافرمان بَ كَددُ عاموْن كاسلحه، دين كاستون اور آسانوں اور زمين كانور بے۔ " اورامير المونين فرمات ہيں:

«اَلَتُّ حَاءُ مَفَاتِيْحُ النَّجَاج، وَ مَقَالِيْكُ الْفَلَاج<sup>ِ» (ﷺ</sup> «دعافتح مندی کی کلیداورمقاصد کے حصول کا دسیلہ ہے۔"

دعان مندق کی تلیداور مفاصد کے حصول کا وسیلہ ہے۔ پیمسئلہ اس قدراہم اور سنگین ہے کہ قر آن مجید میں واضح طور پر کہا گیا: "قُلْ مَا يَحْبَوُ ابْكُمْ رَبِّي لَوُ لَا دُعَاَؤُ كُمْ"<sup>[2]</sup>

«اےرسولٌ!ان سے کہہ دیجیجے کہ اگرتمہاری دعائیں نہ ہوتیں تو میرارب تمہاری پر دابھی نہ کرتا۔" ا

لیکن اس تمام صورتحال کے باوجود کچھ افراد جوفلسفۂ دعااور اِلتجابہ درگاہ ربّ العزّت سے نا آ شاہیں اورنکتہ چینی کرتے ہیں،ان کے اعتراضات یہ ہیں:۔

ا یہ تھی وہ کہتے ہیں کہ دُعاتسلیم ورضا کی روح سے معارض ہےاورارادۂ خداسے متصادم ہے، ہمیں لازم ہے کہ ہم اس کی مشتیت کے آ گے سرتسلیم خم کریں اور جووہ ہمارے لیے پسند کرے ہم بھی پسند کریں۔

> <sup>™</sup> بحارالانوار، ج•۹، ۲۰۳ <sup>™</sup>اصول کافی، جلد ۲ <sup>ص</sup> ۸۶ <sup>۲</sup> <sup>™</sup> بحارالانوار، ج•۹، ص۱ ۲ ۳ <sup>™</sup> سورهٔ فرقان، آیت ∠∠

۲ کبھی کہتے ہیں کہ دعاانسان کی جدوجہداورسعی ومحنت کوزوال یذیر کردینے والے عوامل میں سے اہم عامل ہے کیوں کہانسان اس کی وجہ سے محنت اور جدوجہ دترک کر کے صرف دعاما نگنے پراخصار کرنے لگتا ہے۔ سومزید به که کسیمکن ہے کہ ہم دعا کے ذریعے مقدرات الٰہی کوبدل سکیں۔اگرخدا کے علم میں ہمارے لیے کوئی امرمقدّ رہو چاہتے وہ ہماری دعاہے بدل نہیں سکتا اورکوئی امرمقد رنہیں ہوا،تو وہ ہماری دعا سےظہوریذیر نزہیں ہوگا۔ بالفاظ دیگران کا خیال ہے کہ دعاایک فضول اور بے سودا مرہے جس سے خداوند عالم کی مشیت میں تبدیلی نہیں ہوتی وہ خود جومناسب سمجھتا ہے،انجام دیتا ہےاور ہماری دعاؤں سے بے نیاز ہے۔ لیکن اگر بارگاه ایز دی میں دعا، تضرع اور نیازمندی کا حقیقی منہوم انسان کے ذہن میں واضح اور روثن ہو، تو اس قشم كى ڭفتگوكى كوئى ئىخائش بى نېيى رېتى -دعا کاضحیح مفہوم ہیہ ہے کہ ہم اپنی بھر پورصلاحیتوں اورکوششوں کو بروئے کارلائیں اور اس کے بعد جو چیز ہماری طاقت اوراستطاعت سے باہر ہے وہ خدا کے لطف وکرم کے سپر دکر دیں اور اپنی مشکلات کے حل کے لیے اس کے سامنے دست طلب بچیلائیں۔ یہی مفہوم ہے اس آ بہ کریمہ کا «أُمَّن يُجِيْبُ الْمُضْطَرً إِذَا دَعَا كُوَ يَكُشفُ الشَّوْءِ» <sup>[[]</sup> " بھلاوہ کون ہے کہ جب مضطراً سے پکار بے تو ڈیا قبول کرتا ہے اور مصیبت کودور کرتا ہے۔" جب شدید پریشانیاں گھیرلیں اورانسان اپنی تمام کوششوں اور جدوجہد کے باوجود کوئی جائے مفرنہ پائے تو پھر جارہ سازی کے لیے بارگا وربّ العزّت کے در پر آئے اور دست دعابلند کرے۔ یہی بات تصریحی طور پر اسلامی روایات میں بیان کی گئی ہےاور داضح طور پر کہا گیا ہے کہ سُت و بے عمل اور نا کار ہ افراد محروم رہیں گےاوران کی دعا ئیں مقبول نہیں ہوں ا گی۔ایک ست اور کام سے جی جرانے والے څخص کی دسعت رزق کی دعامتحاب نہیں ہو کتی ،اسی طرح اگر کوئی څخص بغیر کسی تحریرادرگواہی کے اینامال سی کوقرض دیے اور مقروض انکار کردیے تو قرض خواہ کی دعااس سلسلے میں قبول نہیں ہوگی ۔خلاصہ یہ که بحملی اورستی اور بے عقلی کاعلاج دعا ہے نہیں ہو سکتا۔ اس نکتے پرغور کرنے سے بیدواضح ہوجا تا ہے کہ دعا نہ صرف بیہ کہ ستی اور بے ملی کا سبب نہیں بنتی بلکہ در حقیقت آخری حدادر کمح تک جدوجہد کاسبق دیتی ہے۔ (غور فرمایے) اس کےعلاوہ پیجو کہاجا تا ہے کہ دعا سے مقدّرات الہی نہیں بدلتے تواس کاجواب واضح اوررد شن ہے، دعاانسان کی

🗓 سور دخمل، آیت ۲۲

صلاحیتوں اور قابلیت میں اضافی کا سبب ہوتی ہے کیوں کہ جب وہ بارگاہِ ربّ العرّت میں حاضر ہوتا ہے تو انوارِ معرفت اُس کے قلب وذہن اور روح کوچلا بخشتے ہیں۔وہ اپنے گنا ہوں پر ندامت کا اظہار کر کے ان سے تو بہ کرتا ہے کیوں کہ تو بہ قبولیت دعا کی اوّلین شرط ہے اور اس طرح لطف پر ور دگار حاصل کرنے کی صلاحیت میں اضافہ ہوتا جاتا ہے اور نیتجناً خداوند عالم کی تا زہ عنایات اس کے شامل حال ہوجاتی ہیں۔

بدالفاظ دیگر خداوند متعال کے پاس بے شارنعتیں اور برکتیں ہیں جو بندگان اللی کے شامل حال ہو سکتی ہیں کیکن اس کی شرط ہیہ ہے کہ بندہ بارگاہ خداوندی میں حاضر ہواور اس کے آگے دست دعا پھیلائے ، اپنی روح کو دنیاوی تعلقات سے آزاد کر کے اس کی قربت اختیار کرے ۔ اس طرح دعا کے پرتو میں انسان وہ تمام شرائط پوری کر دیتا ہے جو رحمت اللی کے حصول کی ضامن ہوتی ہیں اور نیتجناً اس پر باران رحمت کا نزول ہونے لگتا ہے۔

جو پچھاو پر کہا گیادہ اس بات کا جواب ہے کہ دُعاتسلیم ورضا کی روح کے منافی ہے۔ اس کے علادہ میبھی واضح رہے کہ دعا بجائے خودتسلیم درضا کی تا کید کرتی ہے کیونکہ خود خدادند عالم اس کا خواہش مند ہے، کہ اس کے بندے دعا کے وسلے سے اُس کا تقرب حاصل کریں تا کہ اُس کی رحمت و برکت سے زیادہ سے زیادہ مستفیض ہو سکیں۔ اسی وجہ سے آیات الہی اور روایات میں بار باردعا کی تاکید کی گئی ہے بلکہ شرا ئط دعا کی پابندی پر قبولیت کا وعدہ بھی کیا گیا ہے۔

مخضراً میرکہ دعاانسان کی تربیت کے لیے بہترین اثرات رکھتی ہے۔اس کی روح وجان کی تکہداشت کرتی ہے اور مادی دنیا کی کثافتوں کواس سے دورکرتی ہے۔اسے نیکی، پاکیز گی اور بہترین صفات انسانی کے ساتھ خدا سے نز دیک کردیتی ہے۔

دعااورالتجا کی روح انسان کی پرورش اور بہتری کی تاثیر ہمارے اس عصر جدید میں ایک تازہ قوت کے ساتھ سامنے آئی ہے۔ یہاں تک کہ عہد جدید کے طبیب و ماہرین نفسیات بھی اس کی اہمیت کے زیادہ قائل ہوتے جارہے ہیں اور اسے انسانی مشکلات کے طلکا ایک اہم وسیلہ بیچھنے لگے ہیں۔ ایک مثال کے بیان کے ساتھ ہم اس گفتگوکوا ختنا م تک پہنچا تے ہیں۔ مشہور فرانسیسی مفکر اور دانشور " الیکس کا رل" اپنی مشہور کتاب " عبادت "میں اس طرح رقم طراز ہوتا ہے: " دعا اور عبادت جہاں ایک طرف آ رام وسکون قلب وجسم کا سب بنتی ہے، وہیں دوسری طرف انسان کی ذہنی فعالیت میں ایک انہم شگفتگی اور باطنی انبساط پیدا کرتی ہے اور کبھی کسی انسان میں شجاعت اور دلا ور کا جذبات اجمارتی خوار رقط راز ہوتا ہے: " دعا اور این خصاکل اور ارزات کا بہت ہی واضح طور پر افراد کے ذریع اطبی رکر تی ہیں، مثال کے جذبات اجمارتی ہو نظر کی چلا، راہ اعتدال کا اختیار کرنا، اندرونی تازگی وفر حت ، پریقین چہرہ، ہدایت کی استعداد اور حوادت کا تا ہم کا راز ہوتا ہو ۔ اعتدال کا اختیار کرنا، اندرونی تازگی وفر حت ، پریقین چرہ، ہدایت کی استعداد اور حوادت کا ثابت قدمی سے سامنا کران خصائص ہیں جواپنے وجود سے ہماری روح کی گہرائیوں میں ایک پوشیدہ خزانہ بن جاتے ہیں اوراس کی بدولت کیسماندہ اور کم استعداد کے حامل افراد بھی اس قابل ہو جاتے ہیں کہ اپنی عقل اور اخلاق کو بہتر طور پر استعال کر سکیں اور ان سے سہرہ ور ہوسکیں لیکن صدافسوں کہ ہماری دنیا میں ایسے افراد جودعا کا حقیقی چہرہ شناخت کر سکیں بہت کم ہیں۔"<sup>11</sup>

بېر حال دعا اورعبادت اگرچه ہر زمانے اور ہر وقت بہت بہتر ہے لیکن اُس وقت جبکہ انسان کو کسی بڑی مہم کو انجام دینا ہواورا سے انسانی تو انائی، طاقت اور مدد کی ضرورت ہوتو اس کی اہمیت فزوں تر ہوجاتی ہے۔

ای دلیل کی بنیاد پر اولیاء اللہ اہم مہمات کو انجام دینے کی راہ ہموار کرنے کے لیے درگاہ ربّ العزّت میں ہاتھ پھیلاتے ہیں اور اُس کی بارگاہ میں دعاوت ضرع وز ارکی اور اُس کی یا دسے تقویت حاصل کرتے ہیں ، اُس کی ذات پاک پر توکل کر کے سکون واطمینان پاتے ہیں اور عظیم ترین مشکلات سے خوف کھائے بغیر اور بغیر کسی وسوسے کے ان مشکلات سے نبر د آزمائی کے لیے نکل کھڑے ہوتے ہیں کیوں کہ ارادہ کوت کے مقابلے میں ہر مشکل کو آسان سمجھتے ہیں۔

بالخصوص سی مشکل اور تلصن سفر پرروائلی کے وقت اپنے اور اپنے اہل عیال کے حق میں دعامانگنا ان کے سفر کا رہنما اور پشت پناہ بنتا ہے اور جب ہم بید دیکھتے ہیں کہ امام امیر المونیین ملیلا نے صفین کی طرف سفر شروع کرنے سے پہلے خداوند عالم کی بارگاہ میں مندرجہ بالا دعا کے لیے دست مبارک بلند کیے اور خدا سے پناہ طلب کی تو آپؓ نے در حقیقت سنت رسول اور سیرت انہیائے ماسبق پرعمل کیا تھا۔

جس وقت حضرت نوح ملیط اُس ہولنا ک طوفان کے موقع پرکشتی پر سوار ہوئے تورب العزت نے ایسے مواقع کے لیے ایک دائمی اور ابدی دستور دیا کہ درگاہ خداوندی میں دست دعا بلند کر واور اپنی نجات کے لیے اُس سے کمک اور اعانت طلب کرو:

خَاِذَا اسْتَوَيْتَ آنُتَ وَمَنُ مَّعَكَ عَلَى الْفُلُكِ فَقُلِ الْحَمْدُ بِلَهِ الَّنِيْ نَجَّىنَا مِنَ الْقَوْمِ الظَّلِيِيْنَ@وَقُلُرَّبِ ٱنْزِلْنِى مُنْزَلًا مُّبَرَكًاوَّانْتَ خَيْرُ الْمُنْزِلِيْنَ٣٠

" جب تم اور تمہارے ساتھی کشق میں سوار ہوں تو کہو، تمام حمد وستائش اس ذات واجب کے لیے ہے جس نے ہمیں ان ظالموں سے نجات دی اور کہوائے ہمارے ربؓ! ہمیں ہماری منزل پر اپنی برکت کے ساتھ پہنچا دے اور تو بہترین پہنچانے والا ہے۔"

> <sup>[]</sup> کتاب: «عبادت" <sup>[]</sup> سورهٔ مومنون، آیت ۲۹،۲۸

ہیکلماتِ امیرالمو مین کی اس دعا کا حصہ بین جواب نے لوقے سے شام کی طرف روامی کے موقع پر کی تی۔ بطل روایات کے مطابق جب آپ نے رکاب فرس میں قدم رکھا توفر مایا: "بسم اللَّه"، جب پشت فرس پر سوار ہوئے تو قر آن کی اس آیت کی تلاوت کی:

> <sup>[]</sup> سورهٔ فصص، آیت ۲۲ <sup>[]</sup> سورهٔ فصص، آیت ۲۴ <sup>[]]</sup> سورهٔ فصص، آیت ۸۵ <sup>[]]</sup> کتاب وسائل، جلد ۸، م۳۵۲۷ ۲۸۱،

«سُبْحُنَ الَّنِ يَ سَخَّرَ لَنَا هُذَا وَمَا كُنَّالَهُ مُقْرِنِيْنَ ﴿ وَإِنَّآ إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُوْنَ ﴿ " » پاک و پاکیزہ ہے وہ ذات جس نے اس سواری کو ہمارے لیے مسخر کیا ورنہ ہم اس کو طیع کرنے کی طاقت نہیں رکھتے تصاورہم اپنے رب کی طرف لوٹے والے ہیں۔" اس کے بعد حضرت نے مندرجہ بالا دعا پڑھی۔

🗓 سورهٔ، زخرف، آیت ۱۳

سيتآليسوال خطبه

من کلامرلەعليەالسّلام

في ذِكْرِ الْكُوْفَةِ كَأَنِّى بِكِ يَا كُوفَةُ ثُمَّتِي بُن مَنَّ الْآدِيْمِ الْعُكَاظِيِّ تُعْرَكِيْن بِالنَّوَازِلِ وَ تُرْكَبِيْن بِالزَّلَازِلِ وَ إِنِّ لَاَعْلَمُ أَنَّهُ مَا أَرَادَبِكِ جَبَّارٌ سُوْءاً إِلَّا ابْتَلَا لُاللَّهُ بِشَاغِلِ وَرَمَا لَا بِقَاتِلٍ "اے كوفه! گويا ميں تجھرد كيھر ہا ہوں كہ بازار عكاظ ميں تينجى ہوئى كھالوں كى مانند ہو گيا ہے۔ حوادث كے زير قدم

الصحوفہ: یویا یں جصف بیچر کیچر کی ارتباط کہ بار ارتفاظ میں بیلی ہوں تھا توں کی ماسلہ ہو گیا ہے۔یوادت سے زیر کرم تھوکریں کھا تا ہوااور پامال ودر ماندہ۔اذیّت ناک حادثات تحقیقا پنی گرفت میں لینے والے ہیں اور جھے بخو بی علم ہے کہ ہر اس ظالم اور شمگر کو جو تیرے بارے میں براارادہ کرےگا ،خداوند عالم اسےا پنی گرفت میں لے لےگا اور اسے خود اس کی مصیبتوں میں گرفنار کردےگا اور دست قاتل کے حوالے کردےگا۔"

خطبه،ایک نگاه میں

اس کلام میں امامؓ نے دوپیش گوئیاں کونے کے بارے میں یا کونے اور بصرہ کے بارے میں بیان کی ہیں۔ پہلے ان بہت سے نا گواراور تکلیف دہ حوادث کی طرف اشارہ کیا ہے جواہل کوفہ کو بےرحم حکمرانوں اوران کے ممال کے ہاتھوں پیش آئے تھے اور دوسرے حصے میں ان متکبر اور جبارین کا اپنے اعمالِ بد کے نہائج اوران کے عواقب کا شکار ہونے اور بدترین

<sup>[1]</sup> سیّر رضی ؓ سے پہلےلوگوں نے بید خطبا پنی کتابوں میں نقل کیا ہے۔ ان میں سے ایک ابن الفقید نے کتاب البلدان، میں امیر المونین ؓ کابھرہ وکوفد میں بیر خطاب روایت کے آخر میں ذکر کیا ہے ، لیکن کچھ حصے کے علاوہ باقی اصل مطلب کے ساتھ ملتا ہے۔ سید رضیؓ کے بعد زمخشری نے ر بیع الابو اد ، باب البلا دوالدؓ بیل کھا ہے۔ (مصادر نیج البلاغہ جلد ۲، ص ۱۵)

انجام سے دوچار ہونے کے بارے میں اظہار کیا ہے۔



## کوفے کے ستقبل کی پیش گوئی

جیسا کہ بیان کیا گیاامامؓ نے بیخطبہ کوفہ یابروایت دیگر کوفہ وبھر ہ دونوں کے بارے میں بیان کیا ہے۔فرماتے ہیں:

؞ڮؘٲؘؙڹۣۨٞڹؚڮؾؘٳػؙۅ۫ڣؘةؙؗۛؗؗؗؗؗٞؗؗؿؙڹؽؘڡؘٮۜٞٵڵٳۮؚؽڡؚ<sup>ؚ</sup>ؚڷٵڵۼ۫ػٳڟؚ<sup>ۣ</sup><sup>؆</sup>

عکاظ ایک بازارکانام تھا جومکہ کےنز دیک اور بعض مورخین کے مطابق مکہ اورطائف کے درمیان واقع تھا۔ ہرسال لوگ ایک مہینے یا بروایت دیگر بیس دنوں کے لیے یہاں جمع ہوتے تصاورا پناسامان تجارت خریداروں کوفر وخت کرتے تصے اس کے ساتھ کثرت سے اشعارتھی پڑ ھے جاتے تصحاوراس طریقے سے عرب کے تمام قبائل اپنے کارناموں پر اظہار تفخر اور تبلیخ کرتے تھے۔ یہ بازار بیشتر مفاسد کی آماجگاہ رہتا تھا۔ یہی وجتھی کہ طلوع اسلام کے بعد یہ بازارا جڑ گیا۔

اب سوال بیہ ہے کہ ان کلمات سے امام کی مراد کیا ہے۔ آیا امام نے دردناک حوادث جو اہل کوفہ کو پیش آن والے تھے، ان کی طرف اشارہ کیا ہے یا کوفہ کی توسیع اور فر دانی کی طرف اشارہ ہے؟ اس سلسلے میں دوتفسیر یں ملتی ہیں۔ پہلی تفسیر بیشتر مفسرین شخ البلاغہ کے نزد یک قابل قبول ہے جبکہ تفسیر دوق م بہت کم مفسرین نے کی ہے لیکن ریڈ میر ریادہ ہے کیوں کہ باز ارعکاظ کی کشیدہ کھالوں سے سے کنا بیر مراد لینا کہ اس سے تلخ اور دردناک حادثات کی طرف اشارہ ہے، بادی انظر میں مناسب نہیں معلوم ہوتا۔ البتہ اس سے کوفے کے غیر معمولی پھیلا واور وسعت کی طرف اشارہ زیادہ مناسر میں ہوتا ہے۔

قابل توجہ امریہ ہے کہ بازارعکاظ میں بیچی جانے والی کھالیں پھیلی ہوئی بھی ہوتی تھیں اور بہت خوبصورت اور

<sup>[1]</sup>ادید : اصل معنی کھال اور ہر چیز کا ظاہری حصد عموماً اس کا اطلاق کھال پر کیا جاتا ہے اور زمین کا نظرآنے والاحصہ «ادصة الارض کم ہلاتا ہے۔ حضرت آ دم گوآ دم اس لیے کہا گیا کہ زمین کے او پری خاکی حصد کی مٹی سیخلیق کیے گئے تصاور "ادام" اس چیز کو کہتے ہیں جے روثی کے او پر ملاجا تا ہے اور کھا یا جاتا ہے۔ "عکاط: جیسا کہ متن میں بیان ہوا، ایک مشہور بازار کا نام تھا جو دور جاہیت میں مکد کے قریب لگتا تھا اور ہر سال وہاں ہزاروں کا جمع اکٹھا ہوتا تھا۔ پر افسان خاص کے ساتھ کی حصر کی میں اور کہا تھا ہوتا تھا۔ پر اور کھا یا جاتا چی حکاظ: حیال کہ متن میں بیان ہوا، ایک مشہور بازار کا نام تھا جو دور جاہیت میں مکد کے قریب لگتا تھا اور ہر سال وہاں ہزاروں کا جمع اکٹھا ہوتا تھا۔ پر افظ " یہ کہ کے ماڈے (بروزن عکس ) سے ماخوذ ہے اور اس کے معنی کوئی، پامال کرنا اور اظہار افخر کرنے کے ہیں۔ دکش بھی اوراہل عرب کے درمیان بہت مرغوب اور مطلوب ہوتی تھیں ۔اس بنا پر ہم سمجھتے ہیں کہ اس جملے سے حضرت کی مراد کوفے کی بہت بڑھجانے والی آبادی اور آپ کے بعد آنے والے زمانے میں کوفہ کی رونق اور زیبائش کی طرف ہے۔ لبعض مفسرین نے پیچھی کہا ہے کہ اس جملے کا اشارہ اس طرف بھی ہوسکتا ہے کہ ستقبل میں کوفہ بہت سے حصوں اور قطعات میں نقشیم ہوجائے گاجس طرح عکاظ کی کھالیں ٹکڑ بےٹکڑ بے کرنے کے لیے پھیلائی جاتی تھیں۔ بہر حال امامٌ مزید فرماتے ہیں: «تُعُرَكِيْنَ أَبَالنَّوَازِلَ أَوَ تُرْ كَبِيْنَ بِالزَّلَازِلَ» " اے کوفہ توحوادث کے زیر قدم بری طرح کچلا جائے گا اور یامال ہوگا اور تخصے شدید نقصان پہنچانے والے تجھ برجائم ہوجائیں گے۔" بعینہا بسے جملے خطبہ ۸ وامیں بھی ذکر ہوئے ہیں، اُس جگہ فرمایا: «تَعُرُكُكُمُ عَرْكَ الْآدِيْمِ» «يعنى بني ام يتم ہيں گلڑ \_ گلڑ \_ کرد س گےاور تمہار \_جسموں سے کھال کھینچ کر اُتارلیں گے۔" اورد دسری پیش مینی (غالباً تیسری) میں فرماتے ہیں: «وَإِنِّى لَاعْلَمُ أَنَّهُ مَا أَرَادَبِكِ جَبَّارٌ سُوْءاً إِلَّا ابْتَلَا لاللهُ بِشَاغِلِ وَرَمَا لا بِقَاتِلِ» " میں بخو بی جا نتا ہوں ہراس ظالم اور شمگر کو جو تیرے بارے میں اراد ہُ بدرکھتا ہے خداوند تعالیٰ آپنی گرفت میں لے لے گااورا سے اپنی پریشانیوں میں مبتلا کرد ہے گااور دس**ت قاتل** کے حوالے کرد ہے گا۔" " اِبْتَلَا کُاللهُ بِشَاغِل» سےغالبًا مام کااشارہ کسی سخت اور شدید بیاری کی طرف ہے جو ظالموں کواندرو نی طور پر ا تنا کمز ورادر پریشان کردے کہ وہ کسی دوسرے کونقصان پہنچانے اور پریشان کرنے کے متعلق سوچ بھی نہ سکے اس طرح «ق دّ ما کابقاتِل، ایسے حوادث کی طرف اشارہ ہے جوانسان کو بیرونی اطراف سے پیش آتے ہیں اورا سے اپناہدف بنا لیتے ہیں اور بھی کبھی اسے قاتلوں کے حوالے کر دیتے ہیں۔ جو کچھامیر المونین پایٹا نے اس خطبے میں کونے کے بارے میں پیش بینی کی تھی ، وہ لفظ بہ لفظ یوری ہوئی اور کوفیہ دورٍامامؓ کے بعد کافی وسیع بھی ہوااور ہمیشہ فتنہ دفساد اورحواد ث شدید کا شکار اور مرکز رہا بہت سے خونی جابر اور سفاک افراد

> <sup>[[]</sup> ٹنٹو کیدی :عرک کے مادہ سے ہے(بروزن درک)متن پامال کردینا۔ <sup>[[</sup>نوازل: جمع" نازلہ" عربی زبان میں شدیدحادث کو کہتے ہیں جو کسی قوم یاملت کو پیش آئے۔

کو فے کو تسخیر کرنے اورا سے تاراج و پامال کرنے کے لیے کھڑ ہے ہوئے لیکن خدانے ان میں سے ہرایک کو تسی بلا میں گرفتار کر دیا اور کوفہ اور اہل کوفہ کو ان کے شر سے نجات دی اور شاید بیداس وجہ سے ہو کہ کوفہ ہمیشہ سے مونین اورا میر المونین کے خلص اور جاں نثار اصحاب کے ایک گروہ کا مرکز رہا ہے اگر چہ منافقین کی تعداد بھی کم نہیں رہی۔اور اسی دلیل کی بنا پر کوفے کی فضیلت وشرف کے بارے میں متعدد روایات میں اشارہ کیا گھا ہے۔

ان نمام افراد میں سے جنہوں نے امیر المونین کے تھوڑ ے کر صے کے بعد کوفیہ کی تخریب وتارا ہی شروع کی ،سب سے پہلا زیاد بن ابید تھا۔ پچھر وایات سے پتا چلتا ہے کہ جب وہ منبر پر بیٹھا اور خطبہ شروع کیا تو اہل کوفہ نے اس پر پتھر اؤ شروع کر دیا۔ اس نے غضبنا ک ہو کر اتی افراد کے ہاتھ قطع کروا دیے اور بید پند ارادہ کر لیا کہ ان لوگوں کے گھروں اور نشروع کر دیا۔ اس نے غضبنا ک ہو کر اتی افراد کے ہاتھ قطع کروا دیے اور بید پند ارادہ کر لیا کہ ان لوگوں کے گھروں اور نشروع کر دیا۔ اس نے غضبنا ک ہو کر اتی افراد کے ہاتھ قطع کروا دیے اور بید پند ارادہ کر لیا کہ ان لوگوں کے گھروں اور نشروع کر دیا۔ اس نے غضبنا ک ہو کر اتی افراد کے ہاتھ قطع کروا دیے اور بید پند ارادہ کر لیا کہ ان لوگوں کے گھروں اور نشروع کر دیا۔ اس نے غضبنا ک ہو کر اتی افراد کے ہاتھ قطع کر موا دی کا حکم دیا اور انہیں امیر المونین پر تبرا کرنے کا حکم دیا ، جب نشروع کر دیا۔ اس نے عظر کہ لوگوں کو اس نے اس نے ای ان کارکوان کے گھروں کوجل نے ، لوگوں کوفل کر نے اسے پتا چلا کہ لوگ اس کے تکم پڑ کمل کرنے کے لیے تیار نہیں تو اس نے اسی ان کارکوان کے گھروں کوجل نے ، لوگوں کوفل کرنے اور شہر کو ویران اور برباد کر دینے کا بہانہ بنا لیا لیکن اس سے پہلے کہ دہ میتے ماری کر تا اس کی جانب سے ایک قاصد مسجد پر پنچا اور اس نے لوگوں کو زیاد کا پیغام دیا کہ آن چیل ہی اوں ، اس لیے آپ لوگ گھروں کو لوٹ جا کیں اور بیاں وجہ سے تھا کہ دہ طاعون کی بیاری میں مبتلا ہو گیا تھا۔ دہ بری طرح تر نے پر پر پر چلا تا تھا کہ میر ہے آد دھے بدن کو آگر دہ ای ہو گیا۔ تکر ارکرتے کرتے دہ ہلاک ہو گیا۔

اس کی ہلاکت کے بعد جن لوگوں نے کوفے کواپ خیلوں کا ہدف قرار دیا، ان میں اس کا بیٹا عبید اللہ بن زیاداور حجاج بن یوسف شخص، جن میں ہرایک اپنے سیاہ کر تو توں اور خباشتوں کی پاداش میں بدترین انجام سے دو چار ہوئے ۔ مشہور یہ ہے کہ ابن زیادا پنی ماں کا غیر شرعی بیٹا تھا اور اس کی ماں مرجانہ ایک بد کار اور عصمت فروش عورت تھی ، اسی لیے اسے ابن مرجانہ پکاراجا تا تھا۔ وہ بن ۲۸ یا ۲۹ ہجری میں پیدا ہوا اور ۲۳ سال کی عمر میں بنی امیہ کی طرف سے بھرہ اور فی کا گورز بنا۔ کر بلا کے خونچ کاں واقعہ کے بعد اس نے اہل کوفہ پر ظلم کے پہاڑ تو ڑ دیے، لیکن زیادہ عرصہ نبیں گز را تھا کہ قیام امیر مختار بنا۔ کر بلا کے خونچ کاں واقعہ کے بعد اس نے اہل کوفہ پر ظلم کے پہاڑ تو ڑ دیے، لیکن زیادہ عرصہ ہیں گز را تھا کہ قیام امیر مختار بنا۔ کر بلا کے خونچ کاں واقعہ کے بعد اس نے اہل کوفہ پر ظلم کے پہاڑ تو ڑ دیے، لیکن زیادہ عرصہ نبیں گز را تھا کہ قیام امیر مختار العابدین میں مالک اشتر " کے ہاتھوں ۹ سر سال کی عمر میں واصل جہنم ہوا اور مختار "نے اس کا سر نجس کا ٹ کر امام زین

" جب ہم اس ملعون کے دربار میں پہنچتو سیکھانا کھار ہاتھا، اس حالت میں کہ میرے بابا کا سراس کے سامنے رکھا

🗓 شرح نیج البلاغه، ابن ابی الحدید، ج ۳، ص۱۹۹

تھا، میں نے اس وقت خدا سے دعا کی تھی کہ میں اس وقت تک دنیا سے نہ جاؤں ، جب تک خود کھانا کھاتے ہوئے اس کا سر اپنے سامنے نہ دیکھاوں۔"

تیسرا ظالم وجابر جوکوف پر مسلط ہوااور اہل کوفہ پر بدترین اور لرزہ خیز مظالم کیے اور انجام کار در دناک عذاب میں مبتلا ہوا اور انتہائی عبرتناک اور شدید اذیت آمیز موت کا شکار ہوا، وہ حجاج بن یوسف ثقفی تفاجوعبد الملک بن مروان کی طرف سے کوفے کا گورز بنا۔ انسانوں پر جس ظلم و بر بریت کا مظاہرہ اس نے کیا ہے، تاریخ بشریت میں اس کی مثال نہ پہلے ملتی ہوا در نہ اس کے بعد ۔ اس کے مظالم کی تفصیل اور تذکرہ پڑھ کر ہر انسان کے روئکٹے کھڑے ہوجاتے ہیں، چہ جائیکہ انہیں دیکھنا اور بر داشت کرنا، بیر کہا جا سکتا ہے کہ بیخد اوند عالم کی طرف سے ان افراد کی اس بے وفائی اور دخاباز کی کا جواب تھا جو انہوں نے امیر المونین میلیہ اور آپ کے فرزندوں اما م<sup>حس</sup>ن ملیں اور اور ام م<sup>حس</sup>ین ملیں سے کہ جائیں ملتی ۔

لیکن کوئی بات بھی اس کے سنگین جرائم اور وحشت و ہر بریت کا جواز نہیں بن سکی اورا سے پرسش وعذاب الہی سے نہیں روک سکی اسی وجہ سے انتہائی دردناک اورعبرت آموز طریقے سے چون (۵۴ ) سال کی عمر میں دنیا سے چلا گیا اوراس کی حیات زشت ورسوا کا انجام اس کے قبیل کے افراد کے لیے درس عبرت اور مولائے متقابات کے ارشاد کی صدافت کا ثبوت بن گیا جیسا کہ مندرجہ بالا خطبے میں کہا گیا تھا۔

کہاجا تا ہے کہ اس نوبت پر پہنچنے پر اس نے "حسن بھری" سے شکایت کی اور اس سے دعا کی درخواست کی حسن بھری نے اس سے کہا،" میں نے تجھ سے کہا تھا کہ تونیک اور صالح بندوں کواذیت دینے سے باز آجا، کیکن تونے میری ایک نہ سن (اور بیہ تیرے ان اعمال کا نتیجہ ہے ) حجاج نے کہا،" میں تم سے بیٰہیں کہہ رہا کہ تم خدا سے میرے شفایاب ہونے کی دعا مانگو، بلکه خدا سے دعا کر وکہ جلد از جلد مجھے موت دے دےتا کہ میں اس ہولنا ک عذاب سے نجات پا جاؤں۔"<sup>[[]</sup> دیدی که خون ناحق پروانه شیمع را چند ان امان نداد که شبب راسیص کند!

کوفے کے پارے میں دومختلف نظریات کوفہ اور وہاں کے باشندوں کے بارے میں نہج البلاغہ کے خطبات میں مختلف تعبیرات نظر آتی ہیں ، بعض مواقع پر جبیها که اس خطیے میں ارشاد ہوا،کو فے کوایک مقدس جگہ کےعنوان سے متعارف کرایا گیا جوحوادث شدید اورسیلا ب مظالم کا شکار رہی ،لیکن خداوندعز ّ وجل نے اس مقدس مرکز کو زمانے کے جباروں اور شتم گروں کے قہر سے محفوظ کر دیا ،جبکہ دوسری طرف نیج البلاغہ کے بعض دوسر بےخطبات میں کونے کی واضح طور پر مذمت کی گئی ہے،مثال کےطور پر خطبہ ۲۵ جس میں امیرالمونین کوفے کے متعلق اس طرح ارشادفر ماتے ہیں: ؞ؚٳڹۛڵؖۿڗٙڴؙۅ۫ڹٛٳڵۜۯٲڹؾ؆ؙؠڹٞٲٵؘڝؽۯڮۏؘڡؘۊٙڹۜڿڮؚٳٮڵڽؖ» " (اے کوفہ )اگر تیرایہی حال رہااور تجھ میں اسی طرح آندھیاں چکتی رہی تو خدا تخصے غارت کرے۔" بہت میں روابات کوفہ کی مدح میں ملتی ہیں جیسے کہا یک موقع پر امیر المونین ملاﷺ ہی اس کے متعلق فرماتے ہیں : «لەنەمَلْينَتُنَاوَ هَحَلَّتُنَاوَ مَقَرُّ شِيْعَتِنَا» " به ہما راشہر، ہما رامحلہ اور ہمارے شیعوں کا مرکز ہے۔" 🗊 اورایک دوسری حدیث میں ہم امام حضرت جعفر صادق ملایلا سے سنتے ہیں جو کوفیہ کے بارے میں ہے،جس میں معصومٌ دعافر ماتے ہیں: «ٱللَّهُمَّدِارُمِ مَنْ رَمَاهَا وَعَادِمَنْ عَادَاهَا» «خداوندا! جوکوفے کواپنے تیر ظلم کا نشانہ بنائے تو اسے اپنے تیر کا نشانہ قر اردے اور جواس سے دشمنی کرتے تو اس کو اینادشمن قرارد ہے" ان دونوں روایات کو مدنظرر کھتے ہوئے یہ نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ کوفیہ بجائے خود مقدس مرکز تھا، جہاں اہل ہیت

> <sup>[1]</sup> مووق ج المذهب، ج۳۶ ۳ ۳۰۱۰ اوردائرَ ۱۶ المعارف الشيعة العامه، ج٢، ٣ ۳ ۵ . <sup>[1]</sup> شرح نيج البلاغه، ابن الى ليديد، ج٣، ٣٨ ١٧

## ارر تاليسواں خطبہ

عِنْ الْمَسِيْرِ إِلَى الشَّامِر، قِيْلَ: إِنَّهُ خَطَبَ مِهَا وَهُوَ بِالنَّخِيْلَةِ حَارِجًا مِّنَ الْكُوْفَةِ إلى صِفِّيْنَ <sup>[1]</sup> كما كيا بحكه يذطبهام ن ال موقع پرديا جب آپ "نخيله" (كوفه ك قريب شكركى قيام گاه) مي صفين كى طرف ردائكى كے ليے قيام پذير ہوئے۔

خطبه،ایک نگاه میں

اس خطب کے درحقیقت دو حصوبیں، پہلے حصوبیں مام نے اپنے بیشتر خطبوں کی ابتدا کی طرح سائش وحمد پر دردگار بیان کی ہے اور اُس کی نہ ختم ہونے والی نعتوں کا تذکرہ کیا ہے، جو اس نے اپنے بندوں پر بے حدد حساب نازل کی ہیں اور امام نے انتہائی خوبصورت اور دلآویز انداز میں ان نعتوں پر اس کی حمد وستائش کی ہے۔ دوسرے حصے میں اپنے نشکر یوں کو اس مہم سے جو در پیش تھی ، آگاہ کیا ہے اور انہیں اس راہ کی طرف نشا ندہی کی ہے جس سے گز رکر انہیں اس مقد مہر کشکر سے کتی ہو نا تھا جو پہلے روا نہ کیا جاچا کی این اور میں در میں در میں درخت کی جس سے گر رکر انہیں اس راہ کی طرف نشا ندہی کی ہے اس سے گز رکر انہیں اس مقد مہر کشکر سے کتی ہو نا تھا جو پہلے روا نہ کیا جاچا تھا۔

<sup>[1]</sup> سند خطبہ: جس طرح کداو پر اشارہ کیا گیا، یہ خطبہ ایک سلسلہ ہے ان فرامین جنگ کا جوامام نے اپنے شکر کوجاری کیے تھے۔ یہ اس دقت دیے گئے جب آپ کوفہ سے باہر نخیلہ کے مقام پر صفین کی طرف روائگی کی تیاری کرر ہے تھے۔ کتاب مصا در نیچ البلاغہ میں بیان کیا گیا ہے کہ حضرت نے یہ خطبہ ۲۵ شوال سن کے ساجری میں صفین کی طرف عازم ہونے کے موقع پر دیا۔ اس کے بعد مزید اضافہ کیا مورخین اور ارباب سیر میں سے ایک گروہ (طبق نقل ابن ابی الحدید) نے اسے اپنی کتب میں درج کیا ہے۔ جنگ صفین کے واقعات درج کرنے والوں میں سے ایک "نصر بن مزام" نے اسے پنی کتاب «قلین " میں معمولی سے اختلاف سے درج کیا ہے۔ (مصادر نیچ البلاغہ جلد ۲ ہوں ۱۳ قدمی کے لیے تیار تھے۔ غالباً امامؓ یہ چاہتے تھے کہ اپنے ان ساتھیوں کو جونخیلہ میں موجود تھے اور زیادہ تعداد میں نہیں تھے، یہ یا ددلا نا چاہتے تھے کہ تم صفین کے میدان کی طرف پیش رفت کرنے والے نہا گروہ نہیں ہو بلکہ ایک بڑا گروہ راہ میں ہے جن کے متعلق میں چاہتا ہوں کہ تم سطحق ہوجا سی اور تمہاری افرادی وفو جی قوت کا حصہ بن جا سی۔ اس کی وضاحت سے ہے کہ امیر المونین ملیلا نے اپنا مقد مہ کشکر ساحل فرات کے ایک مخصوص مقام پر بھیج دیا تھا اور اسے محکم دیا تھا کہ اس جگہ بقیہ تشکر کا انتظار کرے اس کے بعد فرات عبور کر کے وجلہ کے اطراف کے قبائل کوائشکر شام سے جنگ کے لیے آمادہ کریں اور اس طرح تینوں گروہ لشکر شام کی طرف پیش قد می کریں۔

پہلاحصہ

الحُمْدُينْهِ كُلَّبَا وَقَبَلَيْكُ وَغَسَقَ وَالْحَمْدُينْهِ كُلَّبَا لَاحَ نَجُمٌ وَخَفَقَ وَالْحَمْدُ يلْهِ غَيْرَ مَفْقُودِ الْإِنْعَامِ وَلَامُكَافَا الْإِفْضَال

" تمام حمد وستائش اس پر وردگار کے لیے ہے جب رات نمودار ہواور پر دۂ ظلمت پھیل جائے اور حمد وستائش ہے اللہ کی جب بھی ستارہ فکلے اور ڈ و بے اور اس پر وردگار کی ثنا ہے جس کے انعامات بھی ختم نہیں ہوتے اور جس کے احسانات کا بدلہ نہیں اتارا جا سکتا۔"

شرح وتفسير

صرف خداہی ستاکش کا سز اوار ہے اس خطب میں امیر المونین ملایلہ انتہائی جامع اورنی تعبیرات کے ذریعے خدائے عز وجل کی حمد د ثنا کرتے ہیں اور اس سلسلے میں کچھ جدید مفاہیم بیان کرتے ہیں اور ان نکات کی طرف اشارہ کرتے ہیں جو عام انسان کی نظر سے پوشید ہ رہتے ہیں ۔ارشادہ وتا ہے: "آنچته کُدون بلد بو کُلَّه مَا وقت <sup>[1]</sup> کَدِن و عَمَت ی <sup>[1]</sup>، وَالْحَتْ کُد بلد بو کُلَّه مُکْلَت آلا سَ <sup>[1]</sup> بَخَمْ و حَفَق <sup>[1]</sup> " حمد و شاخصوص ہے خدا و ندا علیٰ کے لیے جب چیر مُ شب سما سن آجائے اور پر د مُ ظلمت تمام عالم پر چھا جائے اور تعریف و ستائش ہے ای خدا کے لیے جب ستارہ طلوع اور غروب ہوجائے " بید بیان دو ذکات کی طرف اشارہ کرتا ہے: پہلائکتہ: یہ کہ ماری حمد و شنائے رب العزت دائمی اور ابدی ہے، جس طرح کہ رات کا نمود ار ہونا اور اس کی تاریکی کا پہلائکتہ: یہ کہ ماری حمد و شنائے رب العزت دائمی اور ابدی ہے، جس طرح کہ رات کا نمود ار ہونا اور اس کی تاریکی کا پہلائکتہ: یہ کہ ماری حمد و شنائے رب العزت دائمی اور ابدی ہے، جس طرح کہ رات کا نمود ار ہونا اور اس کی تاریکی کا اور جس طرح ستاروں کے طلوع اور غروب ہو نے کو بتا حاصل ہے، ای طرح ماری حمد و شنا ہے اس طرح جاود انی رہے گ اور جس طرح ستاروں کے طلوع اور غروب ہو نے کو بتا حاصل ہے، ای طرح ہماری حمد و شنا ہوں رکا حکی مالی کو طلوع اور غروب ہو نے کو بتا حاصل ہے، میں طرح مادی کہ دو شنا س طرح جاود انی رہے گ اور جس طرح ستاروں کے طلوع اور غروب ہو نے کو بتا حاصل ہے، ای طرح ہماری حمد و شنا پر دردگار کو تھی بتا حاصل ہے۔ پی انسانوں کو دن بھر کی محنت اور مشقت کے بعد آرام و استر احت بخشتے ہیں۔ صرف اس بنا پر نہیں کہ رات کی تار کی کام میں مشغول رہے میں رکا وٹ پیدا کرتی ہے بلکہ اس حقیقت کی بنیا دیر کہ تار کی بجائے خود آرام و سکون کا با عث اور خواب آور ہن کی رات کی ای کی طرف اس کی کا بہتریں دفت رات کا ہوتا ہے جب چراغ بچھ دار ہوں کا بی میں ای کی طرف

ڐؙڶٱۯ؞ؘؽؾؙۿڔٳڹٛڿؘۼڶٳڵڷۿؙۼڶؽڴؙۿٳڶڹۧٛۿٵۯڛٙۯڡٙڽٞٵٳڸؾۉڡؚڔٳڵڦؚۣڽؠٙڐ۪ڡٙڹٛٳڵۿ۠ۼٞؽؙۯٳڵڋؾٳٞؾؽڴۿ ۑؚڵؽڸؚڷؘۺػؙڹؙۅ۫ڹ؋ؚؽ؋ٵڣٙڵٲؾؙڹڝؚڔؙۅ۫ڹ<sup>ۿ</sup>

" اے رسول ! ان سے کہہ دیں کہ مجھے بتا وَاگر میر اخدادن کی روشن کوتمہارے او پر قیامت تک باقی رکھتو کون سا

 دوسرامعبود ہے جوتمہارے لیےرات نمودارکر سکتے تا کہتم اس میں آ رام کرسکو، کیا تم نہیں دیکھتے۔" اوراس کے بعد کی آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

وَمِنُ رَّحْمَتِهٖ جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيْهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهٖ وَلَعَلَّكُمُ تَشْكُرُوْنَ۞؞<sup>ِ</sup>

"اس نے اپنی رحمت سے تمہمارے لیے دن اور رات مقرر کیا تا کہ تم سکون حاصل کر سکواور خدا کی فضل وکرم تک پنچ سکوتا کہ تم شکر گزار بن جاؤ۔"

یہی معنی قرآن مجید کی اور بہت سی آیات میں بھی موجود ہیں اور علمی تحقیقات نے بھی ثابت کر دیا ہے کہ رات کی ہیداری اور دن کے وقت سونا انسان کی صحت اور سلامتی کے لیے شدید نقصان کا باعث ہوتا ہے خصوصاً بینا ئی کے زائل ہونے کا سبب بن سکتا ہے۔

اسی طرح ستاروں کے طلوع اور غروب ہونے کے فوائد کسی سے پوشیدہ نہیں ہیں۔اس لیےان کی مدد سے رات کے وقت اوقات منظم کیے جاسکتے ہیں اور دریا ؤں اور صحراؤں میں سفر کرتے ہوئے راہ کانعین کیا جاسکتا ہے اور رہنمائی حاصل ک جاسکتی ہے،اسی لیے قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

«وَهُوَالَّانِ مِی جَعَلَ لَکُمُ النَّجُوُمَ لِتَهْتَلُوْا بِهَا فِی ظُلُمْتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ <sup>ﷺ</sup>» «اسی نے تمہارے لیے سارے مقرر کیے ہیں تا کہتم <sup>خش</sup>لی ودریا کی تاریکیوں میں ہدایت حاصل کرسکو۔" اور دوسری جگہ ارشاد ہوتا ہے:

« وَبِالنَّجُمِ هُمْ يَهْتَدُوْنَ<sup>E</sup>» « وَبِالنَّجُمِ هُمْ يَهْتَدُوْنَ<sup>E</sup>» « ساروں کے ذریعے سے ان کی ہدایت کی گئی ہے۔"

جی پال! جس زمانے میں راستوں اور سمت کی نشاندہی کے موجودہ وسائل ایجادنہیں ہوئے تصر تو انسانوں کے لیے بے نشان صحراؤں اور دریاؤں کوعبور کرنے کا وسیلہ دن کے وقت آفتاب کا غروب ہونا اور رات کے وقت ستاروں سے رہنمائی حاصل کرنا ہوتا تھا اسی لیے اس زمانے میں سفر کرنے والے قافلے والے اپنے ساتھ ایسے فردیا افراد کور کھتے تھے جو

> <sup>[]</sup> سورهٔ فقس : آیت ۳۷ <sup>[]]</sup> سورهٔ انعام : آیت ۹۷ <sup>[]]</sup> سورهٔ خل : آیت ۱۶

ستاروں کے متعلق آگا،ی رکھتے شخص تا کہ صحرا وُں اور دریاوُں میں راستہ نہ بھٹک جائیں اور شاید اسی وجہ سے رسول اکر م سلی ٹی آیہ ہو نے اپنے اہل بیت عصمت عبر طللہ کو شخوم " سے تشبید دی تھی کہ لوگ ان کی برکت سے صراط منتقیم کو تلاش کر سکیں اور گمراہی اور بے راہ روی سے اپنا دامن محفوظ رکھ کیں۔ تمام دیگر نعمت ہائے الہٰ میں سے امام کا تاریکی شب اور ستاروں کے طلوع وغروب کا تذکرہ کرنا اس وجہ سے جس

ممکن ہے کہ امامؓ اپنے اصحاب کو بیہ پیغام دے رہے ہوں کہ امامؓ کی حکومت کےخلاف شامیوں کے قیام اور اس ظلمت عقل کے دور میں جومسلمانوں پر پھیلائی جارہی تھی روشنی کا داحد ستارہ درخشندہ وتا ہاں وجود ولایت تھا۔

اس کے بعداما مؓ اس حمد خدا کے دوسرے حصے میں فرماتے ہیں:

«وَالْحَمْلُ لِلْهِ غَيْرَ مَفْقُوْدِ الْإِنْعَامِ ، وَلَا مُكَافَإِ الْإِفْضَالِ» «حَرْخُصوص بِاس ذات داجب سے کہ جس کی نعمتوں کا کوئی اختتام نہیں ادرجس کے احسانات کا کوئی بدلہ نہیں ادا کیا حاسکتا۔"

جملہ اوّل میں امامؓ درحقیقت اس نکلتے کی طرف اشارہ کرر ہے ہیں کہ ربؓ العالمین کی نعمتیں کسی ایک یا چند نعمتوں تک محد د ذہیں بلکہ ہماری زندگی کی ہر ساعت اور ہر گو شے پر محیط ہیں۔

دوسرا جملہ اس حقیقت کا شاہد ہے کہ ہندگان خدا میں سے کوئی بھی حتی کہ انبیائے کرام اور اولوالعزم رسول بھی اس کی نعمتوں کے شکر بجالانے کا حق ادانہیں کر سکتے کیونکہ اوّل تو وہ اس سے مستغنی و بے نیاز ہے کہ کوئی اس کی نعمتوں کا شکر ادا کرے دوسرے اس کی ستائش ویثا خوانی اور اظہارتشکر کی صلاحیت اور اس کی طاقت بھی خداوند عالم کی اپنے بندے پر ایک مزید نعمت اور عطا ہے جس کا پھر شکر ادا کرنا واجب ہے کیونکہ شکر خدا سے مزید متیں نازل ہوتی ہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت امام زین العابدین ملیس کی مشہور مناجات میں معصومؓ اس طرح بار گاہِ ربّ العزّ ت میں التجا کرتے ہیں:

 فَكَيْفَ لِي بِتَحْصِيْلِ الشُّكْرِ ، وَشُكْرِيق إِيَّاكَ يَفْتَقِرُ إِلَى شُكْرٍ ! فَكُلَّهَا قُلْتُ لَكَ الْحَبُدُ، وَجَبَ عَلَى لِذٰلِكَ إِنْ اقُوْلَ لَكَ الْحَبُنُ "

«باراللہا! میں کس طرح تیرا شکرادا کر سکتا ہوں ، کیوں کہ شکرادا کرنے کی تو فیق اور طاقت بھی تیری ، ی عطا کردہ فعت اور احسان ہے، جو کہ مزید ایک اور شکر کا متقاضی ہے، اس لیے جب بھی میں کہوں" تعریف تیرے لیے ہے" تو میرے او پر واجب ہے کہ اس حمد کی ادائیگی کی نعمت پر پھر دوبارہ کہوں کہ" حمد تیرے لیے مخصوص ہے" (اور اس طرح ہر شکر کی ادائیگی پر

<sup>🗓</sup> مناجات شاکرین۔ پندرہویں مناجات ، بحارالانوار،جلد ۹۱، ص۲۹۱

ایک اور شکر واجب ہوگا، کیوں کہ ہر شکر کے ساتھ تیری مزید تعنیں مجھ پر نازل ہوں گی)اس لیے اظہار تشکر کا آخری درجداور انتہائے حدومتائش پر وردگار بیہ ہے کہ بندہ اس کے حضور بیاعتر اف اور اپنے اس عجز کا اقر ارکر لے۔ حضرت امام جعفر صادق میں سے ایک حدیث روایت کی گئی کہ خداوند عالم نے حضرت موٹی میں پر وحی کی کہ اے موٹی ! میر اشکر اداکر نے کاحق اداکر و۔ جناب موٹی نے عرض کی ، پالنے والے تیر احقِ شکر اداکیسے اداکر پاؤں گا ، کیوں کہ جب بھی تیر اشکر اداکر وں گا تیری ہی عطاکر دہ نعمت کے باعث اور تو فیق اور مدد سے ہوگا، جس کی وجہ سے ایک اور شکر مجھ

جواب آیااے موتیٰ!ابتم نے میری نعمتوں کا شکرادا کیا ہے جب بیا قرار کرلیا کہ شکرادا کرنے کی تو فیق بھی میری ہی مدد ہے مکن ہے۔ <sup>[1]</sup>

بندہ ہمان بِه که زتقصیر خویش عذر به درگاہ خدا آورد ورنه سنزاوار خداوندیش کس نتواند که بجا آورد "بندگانِ الہی میں وہی افضل و برتر ہے جو حمدِ الہی کاحق ادانہ کر سکنے پر اپنے پر وردگار سے معذرت طلب کرے ورنہ کوئی ہستی الیی نہیں جو الیی حمد کر سکے "

دوسراحصه

ٱمَّابَعُںُفَقَںُبَعَثُتُ مُقَيَّمَتِى وَٱمَرُتُهُمْ بِلُزُومِ هَذَا الْبِلُطَاطِ حَتَّى يَأْتِيَهُمُ آمُرِى وَقَدُرَآيَتُ آنُ آقُطحَ هَذِهِ النُّطْفَةَ إلى شِرُذِمَةٍ مِنْكُمْ مُوَطِّنِينَ آكْنَافَ دِجُلَةَ فَأُنْهِضَهُمْ مَعَكُمُ إلى عَدُوَّ كُمْ وَ آجْعَلَهُمْ مِنْ آمُدَادِ الْقُوَّةِ لَكُمْ

"امابعد، میں نے مقدمہ کشکر کوآ گے روانہ کر دیا ہے اور اسے حکم دیا ہے کہ نہر فرات کے کنارے قیام کریں اور میر ا ارادہ ہے کہ اس دریا کوعبور کر کے اس گروہ تک پنچ جاؤں جواطراف دجلہ میں موجود ہے اور اسے بھی تمہارے ساتھ دشمنوں سے مقابلے کے لیے تیار کروں اور انہیں تمہاری کمک کا ذخیر ہیناؤں۔"

🎞 بحارالانوار،جلد ۲۳،ص۵۱ ۳،حدیث ا 🕫

شرح وتفسير

ዮለዮ

" میں نے اپنے لیے بیارادہ کیا ہے کہ فرات کوعبور کروں اوران لوگوں کو جوتم ہی میں سے ہیں اوراطراف دجلہ میں سکونت پذیر ہیں ان سے مل کرانہیں ترغیب دوں کہ وہ بھی تمہارے ساتھ شامل ہو کر دشمن کی طرف پیش قدمی کریں اوران کی مدد سے تمہارے لیے مزید قوت اور کمک فراہم کروں۔"

اس ترتیب سے امام خود شرق عراق اور مدائن کی طرف عازم سفر ہوئے اور آپ کا ہراول دستہ فرات کے مغربی کنارے کی جانب روانہ ہوا ہیکن اثنائے راہ میں اس مختصر ہراول دیتے کے سالا رکو یہ اطلاع ملی کہ امیر شام ایک بڑ لے شکر کے ساتھوان کی طرف پیش قدمی کر ہا ہے، لہٰذا اس خطرے کے پیش نظر کہ وہ اپنی ناکا فی تعداد کے باعث مبادا اس بڑ لے شکر کے نریح میں آجائیں ، سالا ارمقد مہ کشکر نے تیزی سے دریائے فرات عبور کیا اور مشرق کی سمت امیر المونیین ملاک کے شکر سے جاملا - امام کو جب اس کی اطلاع ملی تو آپ نے اظہار پہند بیدگی کیا اور تمام سیاہ کو یکجا کر کے دشمن کی طرف روانہ ہوئے ۔

ال موقع پر مینکته قابل توجّه ہے کہ «ملطاط »کاکلمہ «مَلْط » یا الَّظ » کے مادؓ ے سے مُسْتَق ہے اور امامؓ نے ال جگہ اس سے ساحلِ فرات مرادلیا ہے۔ ال طرح امامؓ نے لشکر کی رہنمائی کرتے ہوئے انہیں عکم دیا کہ وہ ساحل فرات کے ساتھ ساتھ پیش قدمی کریں کیوں کہ شام عراق کے ثال میں واقع ہے اور دریائے فرات بھی ثال سے جنوب کی طرف بہتا ہے، اس طرح وہ ایک طرف توقلت آب کا شکار نہیں ہوں گے اور دوسری طرف درختوں کا سامیہ انہیں موسم کی تمازت سے محفوظ رکھ گااور وہ راہ گم کرنے کے خطرے سے بھی محفوظ رہیں گے اور عقب میں آنے والے لشکر کے لیے ان سے ملحق ہونے میں کوئی دشواری نہیں ہوگی ، ان تمام وجوہ کی بنا پر میر استہ انہ کی مناسب تھا۔

دوسرے آب فرات کو" نطفہ" سے موسوم کرنا بقول سیدرضیؓ ایک نادرادرا چھوتی تشبیہ ہے۔ اس کلمہ یعنی" نطفہ" کے معنی ارباب لغت کے ایک گروہ کے مطابق صاف پانی کے ہیں اور دوسر ے گروہ کے خیال کے مطابق آب جاری کے ہیں۔ دونوں صورتوں میں امامؓ کا اشارہ آب فرات کے پینے کے قابل ہونے اور کھارا نہ ہونے کی طرف ہے۔ اگر چہ بظاہر اس میں پچھ کثافت بھی بھی نظر آتی ہے لیکن فور آبی سے پانی مکمل شفاف اور گوارا ہوجا تا ہے۔

اس جگه سیّدرضی نے کچھ جملے کہے ہیں جومندرجہ بالابحث تے تعلق رکھتے ہیں،وہ کہتے ہیں:

يَعْنِى - عَلَيْهِ السَّلَامُ-بِالْبِلُطَاطِ هَاهُنَا-اَلسَّهْتَ الَّذِي أَمَرَهُمُ بِلُزُوْمِهِ وَهُوَ شَاطِئُ الْفُرَاتِ وَ يُقَالُ ذٰلِكَ أَيْضاً لِشَاطِئِ الْبَحْرِ وَ أَصْلُهُ مَا اسْتَوىٰ مِنَ الْأَرْضِ وَ يَعْنِى بِالنُّطْفَةِ مَاءَ الْفُرَاتِ وَهُوَمِنْ غَرِيْبِ الْعِبَارَاتِ وَعَجِيْبِهَا"

«ملطاط» سے امام کی مرادوہ سمت ہے جس کی طرف امامؓ نے سفر کا تھم دیا تھا اور فرمایا تھا کہ اس سے علیحد گی نہ

اختیار کی جائے اور وہ ساحل فرات تھا، کیونکہ دریا کے کنارے اور ساحل کوبھی «مِلْطَاطٌ» کہا جاتا ہے۔ در حقیقت اس کے معنی ہیں صاف زمین جو دریا کے ساتھ واقع ہواور نطفہ سے اس جگہ امامؓ کی مراد آب فرات ہے اور بیا یک نہایت خوبصورت اور دلآ ویز تشبیہ ہے۔

چندد کچسپ تاریخی نکات

بعض شارحین نہج البلاغہ نے اس خطبے کے ذیل میں پچھ تاریخی واقعات کوتشریحی طور پر بیان کیا ہے، جن میں سے کچھ کا تذکرہ ہم ذیل میں کررہے ہیں۔ <sup>[1]</sup>

ا کسریٰ کے ک میں

امام " الم مالي مدائن کے سفر کے دوران ایوان مدائن میں اور سر کی نے کس میں پہنچ اور آپ سے صحابی نے اس کھل کی ویرانی دیکھنے کے بعد می مشہور شعر پڑھا: جرّت الرِّیائے علی قَحَلَّ دِیمَارِ هِمْ فَحَکَّ مَعْتَلَ حَالَتُوْ اعلی مِدِیمَا الرِّیما کے " ہوا اس کھل کے کھنڈرات میں اس طرح چل رہی تھی گویازبان حال سے کہدر ہی ہو کہ یہاں کے باسیوں کے لیے ایک دعدہ گاہ مقرر تھی جس کی جانب دہ ردانہ ہو چک ۔ " امام نے فرمایا:" تم نے ان آیات کی تلاوت کیوں نہیں کی (جواس شعر سے زیادہ حقیقت بیان کر رہی ہیں): " کھ تر کُوُ امن جَدَّاتِ قَ عُمْدُوْنِ ..... " <sup>(1)</sup> " کھ تر کُوُ امن جَدَات این آیات کی تلاوت کیوں نہیں کی (جواس شعر سے زیادہ حقیقت بیان کر رہی ہیں): موالوگ ( خداجانے ) کتنے باغ اور چیشے اور کھیتیاں اور نفیس مکانات اور آرام کی چیزیں جن میں دہ میں اور چین نہیں نہیں مہلت دی گئی ۔"

۲ \_ کربلا کی زمین پرامام کاورود

<sup>[1]</sup> یہ تاریخی نکات شرح نیچ البلاغہ، ابن ابی الحدید ج<sup>۳</sup> میں اس خطبے اور خطبہ ۲۶ کے ذیل میں بیان کیے گئے ہیں۔ <sup>[2]</sup> سورہ دخان: آیت ۲۵–۲۹ امامؓ اپنے اس سفر کے دوران سرزمینِ کر بلا سے گزرے، یہاں آپؓ نے تھوڑی دیر قیام کیا اور اس خاموش سرز مین کی طرف نظر کی ، آنے والے حوادث آپؓ کی نگا ہوں میں پھر گئے۔ آپؓ نے اپنے اصحاب کے ساتھ اس جگد نما زادا کی ، نما ز سے سلام کے بعد آپ نے وہاں کی خاک اٹھا کر سوکھی اور فرمایا:

ۿاۿؙڹٵڡؘۅ۫ۻۣۼؙڔؚػٳڸۿؚؚؗۿۅؘڡؙڹؘڶڂؙڔػٳؠۣۿڎؿؙۿۜۯٲۅ۫ۿٙڹؚؾٮؚ؋ٳؚڵڡڡؘػٳڹۣٳٙڂڗؿؙۿۜۊؘڶۿڹٵڡؙڗؚٳڨ۠ ۮؚڡٵؿؚؚ۫ۿۄ

" آەاب خاك كربلا! روزِحشر كتنے لوگ تيرى خاك سے الطميس كے جوبغير كسى حساب كتاب كے جنت ميں داخل كيے جائيں گے۔"اس كے بعد آپ نے شہيدان كربلا كى قتل گا ہوں اوران كے خيموں كے نصب ہونے كے مقامات كى طرف اشاروں سے نشاند ہى كى - اس جگہ وہ اتريں گے اوران كا قيام ہوگا۔ پھر دوسرى جگہوں كى طرف اشارہ كيا اور فرمايا: " يہاں ان كاخون بہا يا جائے گا۔"

۳-امامٌ سرز مين انبار پر

جس وقت امام انبار (شالی عراق کا ایک شہر) پہنچ تو استقبال کے لیے آنے والے اپنی سواریوں سے اتر گئے اور امام کے مرکب کے ساتھ بطور عزت واحتر ام پیدل دوڑ نا شروع کر دیا۔ امام نے ان سے دریافت کیا کہ بیکیا کر رہے ہو۔ انہوں نے جواب دیا کہ میہ ہمارادستوراور رواج ہے کہ جب ہمارا حاکم یہاں آتا ہے تو اس کی اس طرح تعظیم کرتے ہیں۔ امام نے فرمایا " تمہمارے حکمران کو اس سے کوئی فائدہ نہیں پہنچتا اور تم بے مقصد اس زحمت اور مشکل کا شکار بنتے ہو، آئندہ اس قسم کا فضول کا م نہ کرنا۔ "

ای داستان کے ذیل میں بیجھی ملتا ہے کہ انبار کے باشندوں نے چو پایوں اور غذائی اجناس کی شکل میں کافی اشیاء بطور ہدیدامام کی خدمت میں پیش کیں ،امام نے فرمایا" ان چیز وں میں سے جانور قبول کر لیتا ہوں اور بیتم ہار ے خراج میں محسوب کر لیے جائیں گے لیکن جو کھانے کی چیزین تم نے دی ہیں وہ میں بغیر قیمت ادا کیے قبول نہیں کر سکتا۔" اگر چہ اہل انبار نے از حد اصر ارکیا کہ حضرت ان چیز وں کو ہماری جانب سے بطور ہدیہ قبول کر لیس ، مگر امام نے کسی طرح انہیں کی لیے ا اس حال میں نھا کہ اس وقت کے دنیا وی حکمر ان اپنے لشکر کے تمام اخراجات راہ میں پڑنے والے شہروں سے وصول کرتے سے ا

لنگریوں نے جواب دیا: " ہاں ہم تیج کہ در ہے ہیں۔" را جب نے کہا: " خدا کی قسم ! میں نے بید عبادت گاہ اس و یرانے میں صرف اس چیشے کو تلاش کرنے کے لیے بنائی تھی ، مگر سوائے کسی نہی یاوسی نبی کے کوئی اسے تلاش نہیں کر سکتا۔" تم یا یوسی نبی کے کوئی اسے تلاش نہیں کر سکتا۔" مقابلہ میں انہیں توت اور استحکام اور فتح یا بی حاصل ہو سکے۔ مقابلہ میں انہیں توت اور استحکام اور فتح یا بی حاصل ہو سکے۔ مرحوم علا مدیح کسی اس حدیث کا تذکرہ کرنے کے بعد اس میں مزیدا ضاف کرتے ہوئے فرماتے ہیں: مرحوم علا مدیح کسی اس حدیث کا تذکرہ کرنے کے بعد اس میں مزیدا ضاف کرتے ہوئے فرماتے ہیں: مرحوم علا مدیح کسی اس حدیث کا تذکرہ کرنے کے بعد اس میں مزیدا ضاف کرتے ہوئے فرماتے ہیں: مرحوم علا مدیح کسی اس حدیث کا تذکرہ کرنے کے بعد اس میں مزیدا ضاف کرتے ہوئے فرماتے ہیں: مرحوم علامہ خواہی اور استحکام اور فتی یوں حکم میں مرتبہ شہادت پر فائز ہوا۔ ضرح امام میں اس کی ناز دہنازہ شہولیت اختیار کرلی اور صفین کی جنگ میں لیاۃ الھر پر کے معرک میں مرتبہ شہادت پر فائز ہوا۔ ضرح امام میں اس کی جگ مشاہدہ کر رہا ہوں اور ایش میں اس کی بنگ میں ایں: شخدا کی قسم ! گویا میں اسے دیکھر ہا ہوں اور اس کی اس کی جگ مشاہدہ کر رہا ہوں ۔ سے اس میں اس کی میں این شی میں مرتبہ شہادت پر فائز ہوں اور اس کی میں کی میں اس کی جگ

۵\_امامٌ شهرَرَقَتْه ميں

جس وقت امیر المونین طلیلا شہر رقد (شمال مغربی عراق کا ایک شہر) پہنچ تو آپ نے وہاں کے باشدوں کوتکم دیا کہ دریائے فرات پر پل بنایا جائے تا کہ امام کالشکر دریا عبور کر سکے اور شام کی طرف پیش قدمی کر سکے۔انہوں نے پنچکچا ہٹ اور لپس و پیش کا مظاہرہ کیا اور نہ خود اس کا م کے لیے پیش ہوئے اور نہ پل بنانے کے لیے کشتیاں فراہم کرنے کی کوشش کی ،امام نے اس جگہ سے سفر کا ارادہ کیا تا کہ کسی دوسرے مقام سے دریا عبور کیا جا سکے اور ما لک اشتر "کو اہل رنے کی کوشش کی ،امام ما مور کیا۔ ما لک "نے انہیں دھمکی دی ،خدا کی قسم !اگر تم نے اس شہر کے کنارے فرات پر پل نہیں بنایا جس سے امیر المونین کا لیک ردیا عبور کر سکے تو میں تم لوگوں کو بخت سز ادوں گا ۔ اہل تر چھر کی کنا رے فرات پر پل نہیں بنایا جس سے امیر المونین کا کرتے ہیں ،خوفز دہ ہو گئے اور کہنے لگے ،ہم پل بنانے کے لیے تیار ہیں۔ ما لک ٹے زمان کی خدمت میں قاصد بھیجا کہ اہل رقد پل بنانے پر رضا مند ہو گئے اور کہنے لگے ،ہم پل بنانے کے لیے تیار ہیں۔ ما لک ٹر نے امام "کی خدمت میں قاصد بھیجا کہ اہل

🗓 بحارالانوار: ج۲۱۵، ص۲۱۵

انجإسوال خطبه

ومن كلام لەعليەالسلام<sup><sup>[1]</sup> وَفِيْهِ جُمْلَةٌ قَمْنَ صِفَاتِ الرَّبُوْبِيَّةِ وَالْعِلْمِ الْالِي وِ اس خطب ميں امير المونين ماينان نے خدادند جليل كى صفات عليا ميں سے پچھ صفتوں كااور اس كے علم بے پاياں كابيان كيا ہے۔</sup>

خطبہ،ایک نگاہ میں

ی خطبہ جیسا کہ او پر کے عنوان میں اشارہ کیا گیا ،علم الہی اور صفات پر دردگار سے متعلق ہے۔ اس کی صفاتِ جلالیہ سے مختلف حصوں کی طرف جامع اشارات موجود ہیں ، اس کی پاک ذات کو منکرین الہی اور اسے دوسری چیزوں سے تشبیہ دینے والوں کی بے بنیا د باتوں ( افراط وتفریط سے کام لینے والوں ) سے پاک و پاکیزہ شارکیا ہے۔

الْحَمَّلُ بِلْوالَّانِ ى بَطن حَفِيَّاتِ الْأُمُوْرِ وَكَلَّتْ عَلَيُهِ آعْلَامُ الظُّهُوْرِ وَامْتَنَعَ عَلَى عَيْنِ الْبَصِيْرِ فَلَا عَيْنُ مَنْ لَمْ يَرَكُ تُنْكِرُ لُا وَلَا قَلْبُ مَنْ آتُبَتَهُ يُبْصِرُ لاسَبَق فِي الْعُلُوِّ فَلَا شَىءَ آعْلَى مِنْهُ وَ قَرُبَ فِي اللُّنُوِّ فَلَا شَىءَ آقُرَبُ مِنْهُ فَلَا اسْتِعْلَا وُلا بَعَانَ مَنْ عَنْ عَنْ مَنْ عِلْقِهِ وَلَا قُرْبُهُ سَاوَا هُمْ فِي الْعُلُو لَمْ يُطْلِعِ الْعُقُولَ عَلَى تَخْدِيدِ صِفَتِهِ وَلَمْ يَحْجُبُهَا عَنْ وَاجِبِ مَعْرِفَتِهِ فَهُوَ الَّذِي تَشْهَدُ لَهُ أَعْلَامُ

<sup>[1]</sup> سند خطبہ: بیخط بعض ایسے، خطبات امیر الموننین کو مرتب کرنے والوں نے بھی امامؓ سے ففل کیا ہے جو سیّدرضیؓ مرحوم کے بعد تک زندہ رہے۔ان میں سے مرحوم علامہ مجلسی نے " روصنة البحار" میں اورعلی بن محمد بن شاکر واسطی نے جو سیّدرضیؓ کے ہم عصر سے کتاب " عیون الحکم والمواعظ " میں بیہ خطبہ فل کیا ہے۔(مصادر نیج البلاغہ جلد ۲، صفحہ ۱۸) الُوُجُوُدِ عَلَى الْحَرَارِ قَلْبِ فِرى الْجُحُودِ تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُهُ الْمُشَرِّبُونَ بِيهِ وَ الْجَاحِلُونَ لَهُ عُلُوًا كَبِيرًا. «تمام حمدوستائش مخصوص بخداوند على واعلى كے ليے كه جس كى پاك ومنزه ذات ہر شے سے زيادہ پوشيرہ اور يچى ہوئى ہے ،ليكن اس كى واضح اور روثن نشانياں اس كى موجود گى اور متى كى نا قابل تر ديد گوانى ديق ہيں۔ ظاہرى نگا ہيں اس ك د كيھنے كى قدرت نہيں ركھتيں ليكن اس بنا پر نداس كے مشاہد ے سے قاصر آنگھ اس كا انكاركر سى ہے اور نة قلب معرفت اس ك مشاہد ہے كى طاقت ركھتا ہے۔ وہ اپنے مقام كى بلندى ميں سب سے افضل و برتر ہے اور كوئى مخلوق اس كى ہم سرنييں ہے۔ وہ اس طرح مخلوق كن زديك ہے كمكوئى چيز اس سے نزد يك تر نہيں ہے نداس كى عظمت اور بلندى اے محلوق اس كى ہم سرنييں ہے۔ وہ مشاہد ہے كى طاقت ركھتا ہے۔ وہ اپنے مقام كى بلندى ميں سب سے افضل و برتر ہے اور كوئى مخلوق اس كى ہم سرنييں ہے۔ وہ اس طرح مخلوق كن زديك ہے كمكوئى چيز اس سے نزد يك تر نہيں ہے نداس كى عظمت اور بلندى اے محلوقات سے دور ركھتى ہے اور ندائس كا قرب اُس كى ان مار بندى ميں سب سے افضل و برتر ہے اور كوئى محلوقات سے دور ركھتى اس طرح محلوق كن زديك ہے كمكوئى چيز اس سے نزد كم تر نہيں ہے نداس كى عظمت اور بلندى اے محلوقات سے دور ركھتى ہوں منہ ہى كا قرب اُس كى كا ہم رتبہ بناديتا ہے۔ اس نے عنول انسانى كواپتى پوشيدہ صفات سے آگاہ نہيں كيا ،ليكن اس کر ساتھ ہى انہيں اپنى معرفت كے حصول اور كم سے كم لازى شاخت كى صلاحيت سے حروم بھى نہيں ركھا۔ پس وہ ايك ايں ذات ہے جس كا وجود پر عالم موجودات ميں واضى نشاندى گواہ ہيں، اس طرح كم (زبان سے) اس كے وجود كے منكر بھى دلوں كى گہرائيوں ميں اس كے وجود كا قراركر تے ہيں۔ دات واجب اس سے کہيں بلند و برتر ہے كم موجودات ميں كى كواس سے تشير دى جاسے يا اُس ذات كال الكاركيا جا ہے۔ "

شرح وفسير

ایے خیال وقیاس ووہم وگمان سے برتر ذات

جیسا کہ درج بالاعبارات میں ارشارہ کیا گیا یہ تمام خطبہ صفات جمال وجلال ربّ العزّت کے بارے میں ارشاد کیا گیا ہے اور امامؓ نے انتہائی مختصر کیکن وسیع معنی و مفاہیم پر شتم ل اظہار خیال کیا ہے اور ذاتِ واجب کے بہت سے اسائے حسنیٰ کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ پہلے حصے میں اس کے پارٹی اوصاف کے بارے میں ذکر ہے جوایک دوسر کے کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

، أَكْمَهُ لَمِلْهِ الَّانِ ثَى بَطَنَ ﷺ خَفِينَاتِ الْأُمُوَدِ وَ حَلَّتْ عَلَيْهِ أَعْلَامُ الظُّهُوَدِ » «حمد وثنا مخصوص برب العالمين كے ليے كہ جس كى ذات پاك ہر چيز سے زيادہ پوشيرہ اور مخفى بے ليكن انتہائى واضح اورروثن نشانياں اُس كى ذات واجب كے وجودكى گواہى ديتى ہيں۔"

🎚 بَطَن بطن کے مادّ سے ہے(بروزن حدّتن) لین شکم میں چھپا ہوا، ریکلمہ ہراس چیز کے لیےاستعال ہوتا ہے جو پوشیدہ ہو۔

« وَاحْتَدَعَ عَلَى عَدْنِ الۡبَصِيْرِ » « د يَعْضِ والى ظاہرى چَنْتم بيناس كے مشاہد بے پرقا درنييں ہے۔ " ليكن اس دليل كى بنيا دير : « فَلَا عَدْنُ مَنْ لَحْديَة لا تُنْ كَرُدُ لا وَلَا قَلْبُ مَنْ أَثْدَبَته لا يُبْصِرُ لاُ « كسى آنكھ نے اسے د يكھانہيں ،اس كے وجود كا انكارنہيں كيا جا سكتا اور نہ أس كى معرفت ركھنے والا دل أس كا مشاہدہ كرسكتا ہے۔ "

اس جملے « اَلَّنِ مَیْ بَطَنَ خَفِیتَّاتِ الْأُمْوُدِ »کی تفسیر میں مفسرینِ <sup>نی</sup> البلاغہ نے کمی امکانات کا اظہار کیا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ بَطَن اِس جگہ علم کے معنی میں آیا ہے یعنی وہ خداجو پوشیدہ اسرارے آگاہ ہے۔اورکہیں کہا گیا کہ بَطن خِفی کرنے اور پوشیدہ کرنے کے معنی میں ہے یعنی وہ خداجس کی وجہ سے کا ننات کے اسرار پوشیدہ ہیں۔

لیکن وہ تفسیر جس کا تذکرہ ہم شروع میں کر چکے ہیں کہ بطن اس جگہ پوشیدہ اور چیچی ہوئی چیز کے معنوں میں استعال ہوا ہے اور یہاں اس کا مفہوم یہ ہے کہ خداوند متعال ایسے پوشیدہ اور مخفی اسراروں میں پنہاں ہے ، جوعقول انسانی کی پنچ ، دسترس اور گرفت سے بالاتر ہیں اور دوسری تعبیر کے مطابق اُس کی حقیقت ذات پنہاں سے زیادہ پنہاں ہے اور یتعبیر بعد ک جملوں سے زیادہ مطابقت رکھتی ہے اور اسی دلیل کی بنیاد پر ہم اس تفسیر کو دیگر تفاسیر پر فو قیت دیتے ہیں ۔ درحقیقت اس جملوں جل کا مفہوم معروف فلسفی کے اس شعر کے صفرون سے طاہر ہوتا ہے :

وُجُودُه مِنْ أَظْلَقِرِ الْأَنْسَيَاءِ وَ كُنْهُهُ فِي غَايَةِ الْحِفَاءِ " أس كاوجود مقدس وبابركت برظاہر سے زياده نماياں ہے اور اس كاغيب ذاتى ہر غيب سے زياده پر اسر ار ہے۔" جملہ «حلَّت عَلَيْهِ أَعْلَا هُر الظُّلُهُوْرِ "اس حقيقت كى طرف اشاره كرتا ہے كہ اس كى نشانياں كائنات ميں ہر جگہ واضح اور روثن ہيں ۔ بى ہاں! آسانوں ، ستاروں ، كہشاؤں ، صحراؤں، درياؤں ، درختوں كے پتوں ، ميووں اور تمام موجودات عالم كے ماتھ پر اور جس قدر علم و دانش انسانى وجود ميں ترتى كے منازل طے كرتا جارہا ہواور كائنات كے اسر ار آشكار ہوتے جارہے ہيں، ذات پر وردگاركى حكمت وقدرت پر دلائل ميں اضاف ہوتا جارہا ہے۔

تیسرا جملہ "و الْمَتَعَمَّع عَلَى عَيْنِ الْبَصِيْرِ اس حقيقت كا اظہار كرتا ہے كہ تيز ترين نگاہ بھى اُس كے مشاہدے سے قاصر ہے، كيوں كہ مشاہدہ حتى جسم وجسمانيات سے مخصوص ہے اور سمت اور مكان ثانوى حيثيت كى حامل ہے۔ حالاں كه اُس كى بے مثال ذات جسم وجسمانيات اور زمان و مكان سے مبرّ اہے۔ اس كى ذات بے عيب ہے اور ان عوارض و نقائص سے پاک ہے۔ جبيبا كہ سورہ مباركدانعام ميں ارشادہوتا ہے:

«لَا تُلَدِكُهُ الْآبَصَارُ نَوَهُوَ يُنُدِكُ الْآبَصَارَ ، وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْحَبِيُرُ» " نگامیں اس کود کی نہیں سکتیں لیکن وہ تمام نگاہوں کود کی سکتا ہےاوروہ بخش دینے والا اور باخبر ہے۔" اوراً س وقت که حضرت مولی ملاظلان نے بنی اسرائیل کی جانب سے درخواست کی: «رَبَّ أَرِنْيَ أَنْظُرُ إِلَيْكَ»<sup>3</sup> "خداوندا" مجھےا پناجلوہ دکھا تا کہ میں تجھد کھ سکوں **۔**" یہ درخواست ظاہری آنکھوں کے ذریعے مشاہدے کے لیےتھی ،جس کا جواب «آج، بتر اپنی پتم مجھے ہر گرنہیں دیکھ سکتے ، کےالفاظ سے دیا گیا۔اس کے ساتھ ہی ایک عظیم تحلّی گرج جیک کے ساتھ نمودار ہوئی اور حضرت موسیٰ پلای<sup>ھ ع</sup>ش کھا کر گر یڑےاوران کے ساتھی جاں بحق ہو گئے۔ جب حضرت موٹی کو ہوش آیا توبار گاہ ربّ العزّت میں عرض کی : «سُبْحَانَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَاأَوَّلُ الْمُؤْمِدِيْنَ» " خداوندا تو پاک و پاکیز ہ ہے(اس سے کہ تجھےد یکھا جا سکے) میں تیری بارگاہ میں تو بہ کرتا ہوں اور سب سے پہلے ایمان لانے دالوں میں سے ہوں۔" ( اس بات پر کہ جب تیرے پرتو کی ایک ہلکی سی جھلک دیکھنے کی طاقت بھی مخلوقات عالم میں نہیں تو پھر تیری ذات کے مشاہد ہے کی طاقت کس میں ہو سکتی ہے؟ ) اوراس کے بعد دالے جملے «فَلَل عَدْنِ مَنْ لَحْدِيَةٍ كَا" سے ايك داضح اور روثن حقيقت كی طرف انگشتنما كی گئ ہے،اس معنی میں کہ کوئی خِردمند اور منصف مزاج انسان ان تمام براہین و دلاکل کی روشنی میں کسی طرح بھی اس کی ذات واجب کے وجود سے منگرنہیں ہوسکتا۔اگر چیقسی ونظری مشاہدہ خارج از امکان ہےاور وہ صاحب ایمان جوقلب کی گہرائیوں ے اس واجب الوجود کا یقین رکھتا ہے اس کے ظاہری اور<sup>حش</sup>ی مشاہدے کا منتظر نہیں رہتا اور یہ حقیقت بھی فراموش نہیں کرنا چاہیے کہ اگر چددید ہُ دل سے اس کا مشاہدہ کیا جا سکتا ہے اور کلام مولاً کے مطابق: «َلا تُلْدِكُهُ الْعُيُوْنُ بِمُشاهَدَةِ الْعِيَانِ وَلَكِنْ تُنْدِكُهُ الْقُلُوْبُ بِحَقَائِق الْإِيْمَانِ»<sup>[2]</sup> « آئلصیں اس کود بکی*ن بی*ں سکتیں ،لیکن دل ایمان کی حقیقت کی روشنی میں اسے درک کر سکتا ہے۔" لیکن بہادراک اورمشاہدہ بھیصرف اُس کے اسمائے حسنیٰ اور صفات علیا کی حد تک محدود ہے نہ کہ اُس کی حقیقت

> <sup>[]]</sup> سورهٔ انعام، آیت ۱۹۳ <sup>[]]</sup> سورهٔ اعراف: آیت ۱۴۳ <sup>[]]</sup> خطبه نمبر (۲۵

ِ ذات کا مشاہدہ اوراس مرحلے پر نہصرف عام انسان بلکہ افضل ترین مخلوقات عالم اس طرح اس کی بارگاہ میں مدح سرا ہوتی :2 «مَاعَرَفْنَاكَحَقَّ مَعْرِفَتِكَ» "بارالها! بهم تیری معرفت اس طرح حاصل نه کر سکےجس طرح معرفت حاصل کرنے کاحق تھا۔" اس کے بعداما م خداوند عالم کی چوتھی صفت کے بیان میں ایک اورا ہم موضوع کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں: «سَبَقَ فِي الْعُلُوّ فَلَا ثَتِيءَ أَعْلَى مِنْهُ وَ قَرُبَ فِي السُّنُوّ فَلَا ثَتَىءَ أَقَرَبُ مِنْهُ» " مقام ومرتبے کی بلندی میں کوئی اُس کا ہم سرنہیں اورکوئی ہستی اُس سے برترنہیں، اس کے باوجود وہ اپن مخلوق سے اتنانز دیک ہے کہ کوئی اس سے زیادہ مز دیک ترنہیں ہے۔" ادراس بیان سے نتیجہ اخذ کرتے ہوئے اس طرح مزیداضا فہ کرتے ہیں: «فَلَا الْسَتِعْلَاؤُهُ<sup>11</sup> بَاعَدَهُ عَنْ ثَنْيَءِمِّنْ خَلْقِهِ وَلَا قُرْبُهُ سَاوَاهُمْ فِي الْمَكَانِبِهِ» " نهاس کابلندم رنبها سے اس کی مخلوقات سے دور کرتا ہےاور نه مخلوقات سے نز دیکی اسے ان کا ہم رنبہ بناتی ہے۔" ممکن ہے کہ طحی نظر سے دیکھنے پر پیڈصور پیدا ہو کہ ہیتوصیفات الہی ایک دوسرے سے باہم متناقض اور متضاد ہیں کیسے ممکن ہے کہ کوئی چر ہیک دفت ہر چز سے دورادر بالا تربھی ہواورنز دیک ترین بھی ۔ کیسے ممکن ہے کہ کوئی چزیز دیکی کی حالت میں دوربھی ہواور دور ہوتے ہوئے نز دیک بھی، بلکہ نز دیک ترین بھی ہو۔ جی پاں اگر بالفرض مخلوقات سے،جن سے بہارا دائمی رشتہ اور تعلق ہےاور جوسب کے سب محد وداور متناہی وجود کے حامل ہوتے ہیں،اس حقیقت کو پر کھنے کی کوشش کی جائے تو یقیدناً بہ تضاداور نقائص نظراً تے ہیں لیکن ایک دقیق خکتے پرغور وفکر ے بہ سئلہ بخو بی واضح ہوجا تا ہےاوران صفات خداوند کی <sup>حق</sup>یقت کا ادراک ہوجا تا ہےاور وہ نکتہ ہیہ ہے کہذات واجب ہر لحاظ سے متنا ہی ، بے نیاز اورغنی مطلق ہے۔ اس کی ذات ہا برکت زمان ومکان وعلم وقدرت کے لحاظ سے لامحدود ہے ، بلکہ صح

تر ہیہ ہے کہ دہ زمان دمکان کی قیود سے بے نیاز اور برتر ہے، ہر جگہ اور ہرزمانے میں موجود ہے، لیکن اس کے ساتھ لا مکان و لازمان بھی ہے۔

ایپا مادرائے فکر وعقل وجود ہر شے سے نز دیک بھی ہےاور ساتھ ہی چونکہ اس سے مشابہ بھی نہیں ہےاس لیے ہر

🗓 استعلاء بھی برتر ہونے کے معنیٰ میں آتا ہے اور بھی برتر ی طلب کرنے کے معنیٰ میں آتا ہے۔ یہاں پہلے والے معنیٰ میں آیا ہے۔

شے سے دوربھی ہے، ہر چیز سے زیادہ واضح اور آ شکار بھی ہے، کیونکہ ہر شے اس کے وجود کی نشانی ہے اور ہر شے سے زیادہ پنہاں و پوشیدہ بھی، کیونکہ وہ ان مخلوقات سے جن سے ہم آ شاہیں مشابہتے نہیں رکھتا۔ اس تمام گفتگو سے بینتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ علوا ور رفعتِ ربّ العرّ ت سے مراداس کے وجود دوستی کی بلندی ہے نہ کہ مکانی برتر کی اور اسی طرح قرب دنز دیکی سے مرادا حاطہ وجود کی نز دیکی ہے نہ کہ قرب مکانی۔

یہ ایک نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ ان صفات کی تفہیم وادراک ہمارے جیسے افراد کے لیے جو ہمیشہ ان صفات سے تعلق رکھتے ہیں جو ممکنات کی حدود میں ہوتی ہیں، بہت مشکل ہے لیکن مثالوں سے استفادہ کرنے سے، خواہ میا مثال ناقص ہی کیوں نہ ہوں، اذہان کسی نہ کسی حد تک اس حقیقت کے نز دیک تر ہوجاتے ہیں ۔ مثال کے طور پر ہم کس طرح اس حقیقت کو کیوں نہ ہوں، اذہان کسی نہ کسی حد تک اس حقیقت کے نز دیک تر ہوجاتے ہیں ۔ مثال کے طور پر ہم کس طرح اس حقیقت کے نز دیک تر ہوجاتے ہیں ۔ مثال کے طور پر ہم کس طرح اس حقیقت کو کسی حو سکتے ہیں کہ اُن کسی نہ کسی حد تک اس حقیقت کے نز دیک تر ہوجاتے ہیں ۔ مثال کے طور پر ہم کس طرح اس حقیقت کو سمجھ سکتے ہیں کہ اُن کسی نہ کسی حد تک اس حقیقت کو سمجھ سکتے ہیں کہ اُن کا وجود ہمیشہ اور ہرز مانے میں رہا ہے، جبکہ وہ خودز مان و مکان سے بے نیاز ہے۔ اسے ہم ایک ناقص اور نا کسی مثال مثال مثلاً ریاضی کے بعض اصولوں کی مدد سے کسی حد تک سمجھ سکتے ہیں مثلاً ریاضی کے بعض اصولوں کی مدد سے کسی حد تک سمجھ سکتے ہیں مثلاً ریاضی کے بعض اصولوں کی مدد سے کسی حد تک سمجھ سکتے ہیں مثلاً ریاضی کے بعض اصولوں کی مدد سے کسی حد تک سمجھ سکتے ہیں مثلاً ریاضی کے بوض اصولوں کی مدد سے کسی حد تک سمجھ سکتے ہیں مثلاً ریاضی کے بعض اصولوں کی مدد سے کسی حد تک سمجھ سکتے ہیں مثلاً ریاضی کے بعض اصولوں کی مدد سے کسی حد تک سمجھ سکتے ہیں مثلاً ریاضی کے بعض اصولوں کی مدد سے کسی حد تک تر ہو تر ہیں ۔ نہ مثلاً ہ رُخض جا دتا ہے کہ " دوجہ حد و چار کے بر ابر ہوتے ہیں ۔ نہ اول کا نئات میں ہر جگہ اور ہرز مانے میں برقر ارتضا اور رہ کا نہ کہ مرف ہمار ہے دوراورز مانے میں، حالا نکہ اس کا نہ کوئی زمان ہے نہ مکان ۔

اور جیسا که حضرت ؓ نے ارشاد فہرمایا:" اُس کی رفعت اور عظمت ِ ذات اسے مخلوقات سے دور نہیں کرتی اور اس کی بیر نز دیکی اسے ان مخلوقات کا شب یہ یامثل نہیں بنادیتی ہے۔اس کا واضح ثبوت وہ حقیقت ہے جسے ذکر کہا گیا۔

بعض شارعین نیچ البلاغہ نے ایک ناقص مگر کسی حد تک مناسب مثال سے اس پر اس طرح گفتگو کی ہے کہ جس طرح روشن کی اہریں کسی شیشے کے اندر نفوذ کر جاتی ہیں اور اسے بھی روشن کر دیتی ہیں اور اس حالت میں وہ ہر چیز سے زیادہ شیشے سے نزدیک تر ہوتی ہے پھر بھی اس کی مثل قرار نہیں دی جاسکتی ، بلکہ اس سے کہیں برتر وبالا تر اور لطیف ہوتی ہے۔ شاید قرآن مجید میں جوذات الہی کونور سے تشبیہ دی گئی ہے وہ اسی معنی میں ہے " اللہ ہُنو ڈر اللہ بلوات والرکھ ڈر جن <sup>11</sup>

پانچویں توصيف الہی میں ایک اوراہم حقيقت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: «لَحْد يُطْلِعِ الْعُقْوُلَ عَلَى تَحْدِيْكِ صِفَتِهِ ولَحْد يَحْجُبْهَا عَنْ وَاجِبِ مَعُر فَتِهِ»

مدیسترین مصور صلحی می سوید یو سوم موجه کو موجو موجه می موجود موجه معنی موجود موجه معنی موجود موجه معنی معرفت سے روکا ہے۔" " ندائس نے اپنی حقیقت ذات سے عقول بشری کوآگاہ کیا ہے اور ند ختر درت کی حد تک اپنی معرفت سے روکا ہے۔" مندائس کی حقیقتِ ذات کسی پر روثن ہو سکتی ہے اور ند حقیقت صفات ، کیوں کہ اس کی ذات بھی لا متنا ہی ہے اور صفات بھی ، پھر کس طرح ممکن ہے کہ عقل وخر دِانسانی جوانتہائی محدود ومتنا ہی ہے اس ذات لامتا ہی کاادراک کر سکے؟لیکن اسی

🗓 سورهٔ نور، آیت ۳۵

کے ساتھا اس کے وجود بابر کت کے اتنے آثارتمام موجودات ِ عالم کی جیس پر نمایاں ہیں کہ ہڑ خص اجمالی طور پر اس کی <sup>م</sup>ستی اور صفات سے آگاہ ہو سکتا ہے۔ <sup>[1]</sup>

ہم پھرایک ناقص مثال کے ذریعاس کی کچھٹزیدوضاحت کرناچاہیں گے۔ہم میں سے ہر شخص جانتا ہے کہ روح کاوجود ہے اورزمان ایک حقیقت ہے لیکن روح وزمان کی حقیقت کا ادراک سہل نہیں۔ ہر شخص جانتا ہے کہ ایک زندہ کا وجود ، ایک مردے کے وجود سے مختلف ہوتا ہے ، لیکن حیات کی حقیقت کیا ہے؟ اس کا سجھنا انتہا کی دشوار امر ہے ، بالفاظ دیگر ہم ان امور کا اجمالی علم رکھتے ہیں ، نہ کہ تفصیل ۔ اس کے بعدایک گہر ااور دقیق نتیجہ بتاتے ہوئے فرماتے ہیں: «فَهُوَ الَّانِ ی تَشْهَ لُ لَهُ أَعْلَا هُ الْوُجُوْدِ عَلَى إِقْرَادِ قَلْبِ ذِي الْجُحُوْدِ الَّ

" پس وہ ایسی ذات ہے کہ جہان <sup>م</sup>ستی میں ذرّے ذرّے سے ظاہر مونے والی نشانیاں جواس کے وجو دِرحت کی دلیل ہیں کہاس کا انکار کرنے والوں کے دل بھی اس کا اقر ارکرتے ہیں۔"

درحقیقت منگرین ذات اللی صرف زبان سے اس کا انکار کرتے ہیں،لیکن دلی طور پراس کے بابر کت آثار کے مشاہد سے کی بنا پراس کے وجود کا اقرار کرتے ہیں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ وہ خودکومنگرین کی صف میں شار کرتے ہوں ،جبکہ اُس سے وجود کا نوران کے دلوں اور ذہنوں کی گہرائی میں جلوہ نماہے،جس طرح قر آن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

وَلَبِنْ سَٱلْتَهُمْ مَّنْ خَلَق السَّلُوْتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّبْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ • فَأَنَّ يُؤْفَكُوْنَ® وَلَبِنْ سَٱلْتَهُمْ مَّنْ نَّزَّلَ مِنَ السَّبَآءِ مَآءً فَاَحْيَا بِدِالْأَرْضَ مِنُ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُوْلُنَّ اللهُ -قُل الْحَبْدُ لِله - بَلْ آَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُوْنَ ؟ "

" اگرتم ان سے پوچھو کہ کس نے آسانوں اورزمینوں کوخلق کیا اور چانداور سورج کو مسخر کیا تو دہ کہیں گے اللّٰہ نے ، پھر کس طرح دہ (اللّٰہ کی عبادت سے )منحرف ہوتے ہیں ۔۔۔ادرا گران سے دریافت کرد کہ کون ہے جو آسان سے پانی برسا کراس کے وسلے سے مردہ زمینوں کو حیات نو بخشاہے دہ کہیں گے اللّٰہ، کہہ دد (اے رسول ملّٰ لِلْلَّايَدِبِّمَ) کہ حمد وستائش خدا کے لیے مخصوص ہے، کیکن اکثر لوگ میٰہیں جانتے۔"

یہ بات ماورا ئے عقل وفہم ہے کہ خدا کا انکار<sup>س</sup> طرح کیا جاسکتا ہے، جبکہ کا ننات <sup>م</sup>ستی کا ذرّہ ذرّہ اور ہمارا اپناسرا پا

<sup>[[]</sup> مزید وضاحت کتاب پیام امام خطبہ اوّل کے ذیل میں، ج۲، ص ۸۲ پر ملاحظہ فرما عیں۔ <sup>[[]</sup> **جود، و ج**د، جاننے سے انکار کرنے کے معنیٰ میں ہے، جمود ہمیشہ تق کے مقابلے میں ایک قسم کا تعصب، دشمنی، لجاجت ہے۔ <sup>[[]</sup> سورہُ عکبوت، آیات ۲۱، ۱۲۳ وجوداس کی صنعت کا مند بولنا شاہ کار ہے۔ ہمارا اپنا وجود، مثال کے طور پر آنکھ پرغور وفکر بی اس خلّا ق عظیم کی صفات جلال و جمال سے آگاہ کرنے کے لیے کافی ہے۔ یہ آنکھ جو سات طبقوں سے تشکیل شدہ ہے جن میں سے ہرایک اپنی مخصوص بناوٹ کی بنا پر بجائے خودا یک حیرت انگیز اور کا مل عضو ہے۔ یہ آنکھ کہ جس کے خلیے تما م دانشمندوں کو حیر ان کر دیتے ہیں اور تما م علمی ترقی کے باوجود اس پر قادر نہیں ہیں کہ اس کے مختلف النوع و خلائف میں سے کوئی معمولی ساو ظیفہ بھی انجام دے سکیں۔ اگر کا نئات عالم میں وجود خداوندی کی کوئی اور نشانی نہ ہوتی تو بھی صرف یہی ایک عضو انسانی شاخت پر دور گار کے لیے کافی تھا ، چرکس طرح ایک صاحب عقل وخرد اس کے وجود کا نگار کر سکتا ہے، جبکہ جس طرف نگاہ اٹھتی ہے اس کے آثار اور نشانیاں پھیل ہوئی نظر آتی ہیں۔

یہ تمام ذی حیات مخلوقات جن کی انواع واقسام لاکھوں کی تعداد میں آج کل کے دانشوروں کے مطابق صحراؤں اور جنگلات میں ناشاخت شدہ ہیں اور ان گنت تعداد میں سمندروں کی تہہ میں پوشیدہ ہیں ، جن میں سے ہرایک تنہا اپنی ذات میں ذات واجب کی عظمت وقدرت اور اس کے بیکر ان علم کی دلیل ہے، پھر س طرح ممکن ہے کہ ان حقائق سے چشم پوش کرتے ہوئے کوئی صاحب فنہم وخر دول کی گہرائیوں سے خدائے واحد کا انکار کر سکے، سوائے اس کے کہ صرف ہوائے نفسانی اور دنیاوی مفادات کی خاطرز بان سے اس کا انکار کرد یا جائے ۔ بعض مغربی دانشور اور مفکرین کے بقول اگرکوئی شخص چاہے کہ خدا کا انکار کرد ہے جو ہے کوئی صاحب فنہم دیران سے ان کا انکار کر سکے، سوائے اس کے کہ صرف ہوائے نفسانی اور دنیاوی مفادات کی خاطرز بان سے اس کا انکار کرد یا جائے ۔ بعض مغربی دانشور اور مفکرین کے بقول اگرکوئی خص چاہے کہ خدا کا انکار کرد ہے تو پھراسے جاہے ہے کہ چشم حقیقت بند کر لے اور ان تمام حقائق سے صرف نظر کر لے ۔ اسی طرح ایک دوسرے دانشور کے بقول ہرنئی اور تا ز ، علمی تحقیق اس کا رکان کوئی پوشید ہ راز دریافت کرتی ہے

ای سرس ایک دو سرے داسور سے بھوں ہر کی اور مارہ کی یں ان کا خاصی کا توں پوسیدہ راز دریادت سرکی ہے۔ اور پھر اُس سے پردہ اٹھاتی ہے۔خداوند عالم تک رسائی کا ایک نیا راستہ دکھاتی ہے اور اس طرح علم ودانش کے فروغ کے ساتھ راہ خداشناسی واضح تر ہوتی جاتی ہے۔

اس خطبے کے اختتام پراما ٹم فرماتے ہیں: «تعالی اللهُ عَمَّا یَقُوْلُ الْمُشَبِّہُوْنَ بِہوَ الْحِمَاحِلُوْنَ لَهُ عُلُوًّا کَبِیدَرًا» " خداوند عالم اس سے کہیں برتر اور افضل ہے کہ کوئی شخص اس کے لیے تشبیہ قرار دے سکے پااس کے وجود سے انکار کہ سکہ "

لفظ « مُشَيِّبَهَ» ( مشابهت دینے والوں کا گروہ ) کے دومصداق ہیں : - ایک وہ لوگ جواللہ کو بندوں سے تشبیہ دینے ہیں ادر مثلاً اس کے لیے جسم واعضاءادر ہاتھ پیر دغیرہ کے قائل ہیں اور دوسرا گردہ وہ ہے جو دیگر مخلوقات کو اُس سے تشبیہ دیتا ہے اور اس کا شریک و ہمتا قرار دیتا ہے ،جس طرح بجائے عبادت الہٰی کے بتوں کی پوجا کی جاتی ہے اور خداوند عالم کے بجائے انہیں سجدہ کیا جاتا ہے۔ مفسرین نیچ البلاغہ میں سے پچھ مفسرین نے جملہ بالا کی پہلی تفسیر مراد لی ہے جبکہ دوسرے مفسرین نے اسے تفسیر ثانی کا مصداق لیا ہے لیکن جملہ "وَالْمُنْشَبِّہُونَ بِهِ" پرغور کرنے سے دوسری تعبیر زیا دہ قرین قیاس نظر آتی ہے۔ ہر چند سے دونوں گروہ خوداشتاہ میں گرفتارہیں، کیوں کہ نہ تو ذات باری صفات مخلوقات کی حامل ہے کہ ایسی صورت میں دہ حواد ثات سے مغلوب و سخر ہوجاتی اور نہ مخلوقات میں کوئی اس کے مرتبہ اور مقام عظمت پر فائز ہو سکتا ہے، اس وجہ سے کہ بندہ اس کی صفات عظمت میں سے ایک صفت کا بھی حامل نہیں ہوتا۔



اس کا وجود آشکار اور حقیقت ذات پنہاں ہے اس کا وجود آشکار اور حقیقت ذات پنہاں ہے طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ سب سے پہلے یہ کہ اس کی ذات والاصفات کی حقیقت کا عالم امکانات سے بلنداور پوشیدہ ہونا بہ ایں معنیٰ کہ تمام کا نتات میں اس نے ظہور نے جلو بے اس طرح بھر بے ہیں کہ کسی کو مجال انکار نہیں اور نہ کو گی اس پر قادر ہے کہ اس کی ذات پاک کا احاطہ کر سکے۔

اور بیال نے وجود مقدل خےان کہت اتاریں سے ایک ہے لہ ہم جب بی ال کی طیفت دائے تو س کی روگ میں سبجھنے کے لیے ایکقدم آگے بڑھتے ہیں تو اس کی لامتنا ہی ذات کی شعاعیں ہماری فکر کو پیچھے دھکیل دیتی ہیں اور جب ہمارا طائز فکر اس کی بلندیوں کی تلاش میں محو پر داز ہونے کی سعی کرتا ہے تو اس کے بال و پر اس آ فتاب کی تمازت سے خاکستر ہو چاتے ہیں ۔ بقول ابن ابی الحدید معتز لی کے : <sup>11</sup>

| غَداً الْفِكْرُ كَلِيْلًا  | فِيْكَ يَا أُعْجُوْبَةَ الْكُوْن            |
|----------------------------|---------------------------------------------|
| وَبَلْبَلْتَالْعُقُوْلَا   | ٲٛڹٝؾؘڂؾۜٙۯؚؾؘۮؘۅؚؽٵڵڵۘٞؾؚ                  |
| فِيْكَشِبْرًا فَرَّمِيْلًا | گُل <b>َّ</b> ؠَاقَ <i>َ</i> ىَّمَ فِكْرِ ئ |

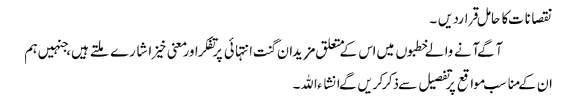
🗓 میا شعار "شرح باب حادی عشر" کے حواشی میں صفحہ اول پر ابن ابی الحدید سے قل کیے گئے ہیں۔

تَاكِصَّا يَحْبِطُ فِيْ عَمْيَاء ا۔ ۱۵ باع توبہ جہان مسی تیری ذات (کی جستجو) میں ہماری فکر خستہ ہے۔ ۲۔ تواپنی معرفت کے متلاشیوں کو حیرت میں مبتلا کر دیتا ہے اور عقلوں کو تہہ وبالا کر ڈالا۔ ۳۔ جب بھی میری فکر تیری سمت ایک قدم بڑھتی ہے تو ساتھ ہی ایک میل دور ہوجاتی ہے۔ ۳۔ ہاں یہ واپس پلٹ کر ظلمتوں کا شکار ہوجاتی ہے اور اس سے نجات کی کوئی سبیل بھی نہیں ملتی۔ ۶ میں ایکن اس کے بالمقابل سیبھی نا قابل تر دید ہے کہ صحن میں موجودات عالم میں خواہ وہ ظاہری ہوں یا بلطنی ، اس کا سَنات کا فوق العادہ نظم وضبط ، اس کی خلفت میں پوشیرہ اسر ار ور موز اور بجائیب وغرائب ہر شے سے اس طرح ظاہر اور عیاں جو معصوم نے روز عرف بارگا ماحدیت میں پیشیر کا سی تیں ار موجودات عالم میں خواہ وہ ظاہری ہوں یا بلطنی ، اس ہے جو معصوم نے روز عرف بارگا ماحدیت میں پیش کی تھی جہاں آپ فرمات ہیں ہوں الیوں الی کی اس ہ میں خواہ میں خواہ اس کی خلقت میں پیشیرہ اسر ار ور موز اور بجائب وغرائب ہر شے سے اس طرح ظاہر اور عیاں میں کہ نگاہ عدل سے اس کام مشاہدہ انسان عاقل کو بے اختیار اُس عظیم المرتبت اور عدیم المثال دعا کے اہم حسین سیسے کی اور ای اللہ کی تھی موجود ہوں ہوں اور ای اس ہ میں کہ نگاہ عدل سے اس کا مشاہدہ انسان عاقل کو بی اختیار اُس عظیم المرتبت اور عدیم المثال دعا کے اہم حسین سیسے ای ور دال تی سے جو معصوم نے روز عرف بارگا ہوں پیش کی تھی جہاں آپ قرماتے ہیں : ہ میں ہو نہ ہوں الیا ہوں الیوں ہوں اُل کی کھی جہاں آپ قرماتے ہیں :

"بارالہا! توہم سے کب پنہاں و پوشیدہ ہے کہ ہم کسی دلیل کے محتاج ہوں جو تیری طرف ہماری رہنمائی کرے اورتو ہم سے کب اور کہال دور ہے کہ ان آثار کو تلاش کریں جوہمیں تجھ سے نز دیک کر دیں؟ بصارت کھو بیٹھے وہ آنکھ جو تجھے اپنا محافظ اورنگہبان نہ جانے۔"

بدالفاظ دیگر خداوند متعال کی فکرانسانی سے نز دیکی و دوری یعنی ایک طرف وہ ہم سے خود ہماری ذات سے نز دیک تر ہے اور دوسری طرف اتنا دور اور برتر کد اس سے بالاکسی چیز کی نصور نہیں کیا جا سکتا ہے۔ یہ اس کی ذات کے لامتنا ہی اور بے مثال ہونے پر دوسری دلیل ہے، کیوں کہ وہ ہر جگہ ہے کوئی جگہ اس کے وجود سے خالی نہیں ہو کتی ہے ورنہ محدود ہونا لازم آئے گا، حالال کہ وہ بہت بلند ہے اس تک کسی رسائی ممکن نہیں ورنہ ہماری سوچ اور فکر میں اس کی محدود یت کے لفتون شبت ہوجا کیں گے۔

گفتگوکا تیسرا محور مخلوقات کو کسی بھی صورت اُس کی پاک ذات سے تشبید دینا یا کسی صفت میں برابر ہونے کی نفی میں ہے۔ یہ بھی اُس ذات ِپاک کی لامتنا ہی ہونے سے تعلق رکھتے ہیں، کیوں کہ تمام مخلوقات ناقص ہیں۔ ان کا وجود محدود ہے اوران کی صفات نقصان اور عدم سے مربوط ہیں، جب اسے کسی مخلوق سے تشبید دیں یا اپنی فکر میں اسے کسی صفت میں شریک یا شہید قرار دیں ، مخلوقات کی صفات کو اُس میں دیکھیں، اسے واجب الوجود یا لامتنا ہی ہونے سے کم تر خیال کریں اور مالی



يجإسوال خطبه

ومن كلام لەعلىدەالسلام <sup>[]</sup> وَفِيْدِبَيَانُّ لِّهَا يَخْرَبُ الْعَالَمُ بِهِ مِنَ الْفِتَنِ وَبَيَانُ هٰذِيدَالْفِتَنِ اسخطبه ميں ان فتوں كوبيان كيا گيا ہے جومعا شروں كى تباہى كاسب بنتے ہيں اوران كى تشريح كى گئ ہے۔

خطبہ، ایک نگاہ میں

امام اس خطب میں انسانی معاشروں میں بگاڑ اور فساد پیدا کرنے والے مختلف عوامل میں سے ایک اہم عامل کی طرف انگشت نمائی کرتے ہیں اوران واضح اور عیاں انحرافات جو بعد ختمی مرتبت اسلامی معاشرے میں نمودار ہو گئے تھے، کی وجو ہات پر انتہائی اہم گفتگو کرتے ہوئے اس حقیقت کو بیان کرتے ہیں کہ شیطان اور اس کے پیر دکار کس طرح سادہ لوح افراد کواپنے دام فریب میں جکڑنے کے لیے حق و باطل کومخلوط کر دیتے ہیں تا کہ اپنے حس و باطل و مذموم مقاصد کی تحمیل کر سکیں۔

ان کار کنان باطل کواس حقیقت کا کلّی ادراک ہے کہ اگر حق اپنی خالص اور حقیقی شکل میں سامنے آئے توان کے لیے معاشر بے اورانسانوں کو گمراہ کرنے اور بہکانے کی کوئی سبیل باقی نہیں رہتی اوراس کے برعکس اگرابلیسیت اپنی واقعی مکروہ شکل میں نظر آ جائے تو کوئی فر داس کی راہ پر ایک قدم بھی گا مزن نہیں ہو سکتا ۔ یہی بنیا دی سبب ہے اس بات کا کہ کفر ونفاق

کے گماشتے ہمیشہ سے حق وباطل کواس طرح ملاجلا کر پیش کرتے ہیں کہ ظاہری حق نمائی سے سادہ لوح اور سطحی فکر ونظر کے حامل افراد کو فریب دیا جا سکے اور باطنی کفر و خباشت سے اپنے مذموم مقاصد حاصل کیے جاسکیں۔ جی ہاں! بیدا یک ایساز ہر قاتل ہے جس پر شیرینی کی تہہ چڑ ھا دی گئی ہے تا کہ ناوا قف اور عاقب نااندیش افراد اس کی جانب راغب ہوجا کیں۔ بید مفسد فریب ساز ہمیشہ باطل کو لباس حق میں پیش کرتے ہیں تا کہ اس طریقے سے لوگوں کو حق سے خافل کر سکیں۔

پہلاحصہ

اِتَّمَا بَلُءُوْقُوع الْفِتَنِ آهُوَاءٌ تُتَّبَعُ وَ آحْكَلَّمٌ تُبْتَدَعُ يُغَالَفُ فِيهَا كِتَابُ اللهو يَتَوَلَّى عَلَيْهَا رِجَالُ رِجَالًا عَلَى غَيْرِ دِينِ الله فَلَوْ آنَّ الْبَاطِلَ خَلَصَ مِنْ مِزَاجِ الْحَقِّ لَمْ يَخْفَ عَلَى الْمُرْ تَادِينَ وَ لَوْ آنَّ الْحَتَّى خَلَصَ مِنْ لَبُسِ الْبَاطِلِ انْقَطَعَتْ عَنْهُ ٱلْسُنُ الْمُعَانِ بِينَ وَ لَكِنْ يُؤْخَذُ مِنْ هذَا ضِغْتُ وَ مِنْ هَذَا ضِغْتُ فَيُمْزَجَانِ فَهُنَالِكَ يَسُتَوْلِى الشَّيْطَانُ عَلَى أَوْلِيَا يُوَ يَنْجُو الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمُ مِنَ الله الْحُسَنى.

"فتنوں کی پیدائش کا آغاز ہواوہوں کی پیروی اور برعتوں کی تقلید ہے ہوتا ہے جس ہے کتاب خدا کی مخالفت ہوتی ہے اور ایک گروہ (کورچیثم ونافنہم یا حقیقت نا شناس ہوا پر ست و گمراہ) ان کی پیروی کرنے کھڑے ہوجاتے ہیں اور دین خدا کے مقابلے میں ان شیطانی اعمال کی حمایت کرتے ہیں۔ اگر اس باطل کو جوحق سے گھلا ملا دیا گیا ہے ،علیحد ہ کر دیا جائے تو کسی طالب حق سے مقابل میں ان شیطانی اعمال کی حمایت کرتے ہیں۔ اگر اس باطل کو جوحق سے گھلا ملا دیا گیا ہے ،علیحد ہ کر دیا جائے تو کسی طالب حق سے مقابل میں ان شیطانی اعمال کی حمایت کرتے ہیں۔ اگر اس باطل کو جوحق سے گھلا ملا دیا گیا ہے ،علیحد ہ کر دیا جائے تو کسی طالب حق سے پوشیدہ نہیں رہ سکتا اور اگر حق باطل کی ملاوٹ سے پاک اور منز ہ ہوتو دشمنان حق کی زبانیں گنگ ہوجا ئیں گالب حق سے پاک اور منز ہ ہوتو دشمنان حق کی زبانیں گنگ ہوجا کیں گی لیک ہوتا ہے گالب حق سے پاک اور منز ہ ہوتو دشمنان حق کی زبانیں گنگ ہوجا کیں گالب حق سے پاک اور منز ہ ہوتو دشمنان حق کی زبانیں گنگ ہوجا کیں گی لیک ہوتا ہے گی لیکن ہوتا ہے کہ کچھوتی لیا جاتا ہے اور کچھ باطل اور پھر ان دونوں کو آلب میں ملا دیا جاتا ہے اور ہوتا ہے جہ کہ پچھوتی لیا جاتا ہے اور پھر ان دونوں کو آپن میں ملا دیا جاتا ہے اور ہو کہ کر اور کہم باطل اور پھر ان دونوں کو آپن میں ملا دیا جاتا ہے اور ہو کر ان مطل ہو جاتا ہے اور سی میں ملا دیا جاتا ہے اور پھر ان دونوں کو آپن میں ملا دیا جاتا ہے اور ہو مرحلہ ہوتا ہے جہاں شیطان اپنے دوستوں اور اور کردیں ہو جاتا ہے اور سوا تا ہے اور سوائے اس کے کہ رحمت خدا جس کے شامل حال ہو جا تا ہے کوئی اس سے خات حاصل نہیں کر سکتا۔"

شرح وتفسير

ہ**واد ہوس کی پیروی فتنو ل کی ابتار اہے** پی<sub>ن</sub>خط بہ کس زمانے میں اور کن حالات وشرائط میں ارشاد کیا گیا، دانشمندوں کے درمیان موضوع بحث رہا ہے۔ پچھ اس بات کے معتقد ہیں کہ امیر المونین ؓ نے ظاہری خلافت کے حصول کے چھدن بعد بیخطبہ ارشاد کیا ، جب کہ بعض دیگر علا اسے اس زمانے سے مربوط کرتے ہیں جب حکمیت کا فیصلہ سامنے آچکا تھا ، الدبتہ خطبے کے مندرجات دونوں مواقع سے ہم آ ہنگ نظر آتے ہیں خواہ وہ آغاز خلافت ظاہری کا زمانہ ہویا اس زشت وشرمناک انجام کا جومسکہ حکمیت کا ہوا۔اب ہم اس خطبے کی نشر کے وقف یہ کو بچھنے کی سعی کرتے ہیں۔

امام اس خطبے کے آغاز میں ان موارد کا تذکرہ کرتے ہیں جو تمام اسلامی معاشروں میں فتنہ دفساد کا سرچشمہ ہوتے ہیں، چاہے وہ دورِرسالت مآبؓ کی رحلت کے فور أبعد کا ہو، یاجمل وسفین اور نہروان کا پر آشوب اور سکین دور ہواور اس گمراہی اور حق سے روگردانی کے اصل منبع اور سرچشمے کی طرف بلیغ انداز میں اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

؞ٟٳ۪ؠٚؖٙٵڹٮؙ؞ؙۅؙۊؙۅؚ؏ٵڵڣؾؘڹٲٞۿۅؘٳ؞۠ؾؙؾۜڹڂۅؘٲڂػٵؗؗۿڒؾؗڹؾؘٮؘڠ<sup>ؙؗ</sup>ٞؗؗٵؽؙڬؘٵڶڣؙڣۣؽۿؘٳڮؾٵڹٵٮڵٶ

«فننوں کی پیدائش کا آغاز ہواد ہوں اور بدعتوں کی پیروی سے ہوتا ہے جو کتاب خدا کی مخالفت ہے۔"

درست ہے کہ فتنہ دفساد کی حقیقی جڑیں دو ہیں ایک اپنی خواہشات نفس کی پیروی اور دوسرے مفسدین اور منافقین کے خود ساختہ جھوٹے احکامات جو کتاب خدا کے صریحاً خلاف ہیں۔ بے شک اگر لوگوں کے درمیان حقیقی احکام اللی کا نفاذ ہوتا اور قوانین اسلامی کی اصالت کی حفاظت کی گئی ہوتی اور دین خدا میں ناروا بدعتیں نہ رائج کی گئی ہوتیں اور اسی طرح خالص قوانین اسلام کے نفاذ میں ہواوہوں کی حاکمیت آڑے نہ آجاتی تو سیتمام فتنے اور فسادات وجود ہی میں نہ آتے ، کیوں کہ حقیقی قوانین اسلامی نفاذ میں ہواوہوں کی حاکمیت آڑے نہ آجاتی تو سیتمام فتنے اور فسادات وجود ہی میں نہ آتے ، کیوں کہ حقیقی قوانین اسلامی نفاذ میں ہواوہوں کی حاکمیت آڑے نہ آجاتی تو سیتمام فتنے اور فسادات وجود ہی میں نہ آتے ، کیوں کہ حقیق نشاند ہی کرتے ہیں۔

فتنہ دفساداس وقت سامنے آتا ہے جب پچھد نیا پرست اپنے حق سے زیادہ طلب کرنا چاہتے ہیں اور قوانین الہی کو ان کے مفادات کی راہ میں حاکل ہونے کی بنا پرتحریف کا شکار بنا دیا جاتا ہے ؛ حق وانصاف کو پیروں تلے روند دیا جاتا ہے ؛ مفاد پرست افراد کے گردہ اپنے او پر عائد ہونے والے وظائف الہی کوفر اموش کر دیتے ہیں اور نت نگی بدعتیں ظاہر ہونے گتی ہیں۔

درحقیقت جس جگہ بھی بیافسادی گروہ تحریف اور غلط تفاسیر کی مدد سے اپنے ہواد ہوں کی بھیل کرسکتا ہے، وہاں پہنچ جاتا ہے اور جب بھی اسے اپنے مکر دہ عزائم کی بھیل کے لیے نئے اور جعلی شرعی اور دینی احکامات کی ضرورت پڑتی ہے، بینئ

<sup>[1]</sup> تبدت ع: مادّ ہُبرعة سے نئے کام کے معنیٰ میں ہےاور جب اُسے دینی امور کے متعلق استعال کیا جائے توایسے احکام اور قوانین کے معنیٰ میں ہے جو کتاب خدااور سنت نبو گ کے برخلاف ہوں۔ بدعتیں ایجاد کر لیتا ہے۔اگرچہ یہ بھی حقیقت ہے کہ بدعات بھی ہواو ہوں کی ہی پیدا کردہ ہوتی ہیں لیکن ہواو ہوں اور شیطانی میلانات ورجحانات بھی تو غلط نفاسیر اور احکامات الہی کے من مانے نفاذ کی شکل میں ظاہر ہوتے ہیں اور کبھی خود ساختہ بدعتوں اور جعلی احکام کی صورت میں ،اسی بنا پراما مؓ کے کلام میں دونوں کا علیحدہ علیحدہ ذکر کیا گیا ہے۔

یہاں ہم مثال کے طور پر بنی امیہ کے فننے کو جوتار یخ اسلام کا سب سے بڑااور مہیب فند تھا، پیش کر سکتے ہیں۔ اپنی خود غرض حکومت کے حصول کے لیے خواہ شات کی سوار کی کو استعال کیا۔ جہاں تک ممکن ہواا حکامات اسلامی کی غلط تفاسیر اور باطل توضیحات و تاویلات کا سہار الیا اور انہیں اپنے مفادات اور منافع کے لیے استعال کیا اور جہاں بیکھی کام نہ آسکیں وہاں نت نئی بدعات ایجاد کرلیں۔

امیر شام نے خلافتِ اسلامی کودھو کے اور چالبازی سے اپنے قبضے میں لیا اور ایک نئی برعت کی بنیاد ڈالتے ہوئے اسے اپنی خاندانی میراث قرار دے دیا، زیاد کو اپنا بھائی قرار دیا اپنے بیٹے یزید کے لیے اپنی حیات ہی میں لوگوں سے بیعت لی اور امیر المونین علی ابن ابی طالب یہ بلا اپر، جو بعد ختمی مرتبت عالم اسلام کی بزرگ ترین ہستی اور علم وآگا ہی وتقوئی کے اعلیٰ ترین مقام پر فائز شے، سب وشتم نہ صرف خود شروع کیا، بلکہ اپنے بعد آنے والوں کے لیے اپنی سنت مقرر کر دی۔ اس نے بعد اور اس کے ساتھیوں نے خلیفہ ثالث کے خون میں شرکت کی اور پھر خود ہی قصاص کے دعوید ارتھی بن گئے۔ <sup>(1)</sup> اس کے بعد مزید فرماتے ہیں:

«ۅؘيَتَوَلَّى<sup>٣</sup> عَلَيْهَارِجَالُرِجَالَاعَلى غَيْرِدِيْنِ اللهِ»

" پھرایک گروہ جس کی بصارت وساعت پر بدیختی نے مہرلگا دی تھی، جن سے آگاہ ہونے کے باوجودا پنی خوا ہشات نفسانی کی بنا پردین خدا کی مخالفت میں ان کی تمام بدعتوں اور ہواو ہوں کی حمایت کرنے لگا۔"

ا گلے جملے میں امامؓ ان وسیوں اور ذرائع کی طرف اشارہ کرتے ہیں ،جوایسے افراداپنے مقاصد کے حصول کے لیے استعمال کرتے ہیں ۔تاریخ انسانیت کے صفحات گواہ ہیں کہ ہر دور اور ہرعہد کے ہواد ہوں کے ایسے پر ستاروں اور فرزندان دنیانے ہمیشہ اپنے مذموم مقاصد کی تعمیل کے لیے انہی (ابلیسی ) وسائل وذرائع کا استعمال کیا ہے ۔ گویا کہ بیان کی ایک مستقل سنتِ جاربیہ بن گئی ہے کہ اپنے باطل اور مذموم مقاصد کی تحمیل اور حصول کے لیے ہمیشہ حق کو باطل سے مخلوط کر دية بي - يدافراد باطل كے چر برحق كى نقاب چڑھا كرز ہر ہلا ہل كى تہہ چڑھا كر پیش كرتے ہيں - امامٌ فرماتے ہيں: «فَلَوُ أَنَّ الْبَاطِل خَلَصَ مِنْ مِزَاجِ الْحَقِّ لَمْ يَخْفَ عَلَى الْمُرُ تَادِينَ "، وَلَوُ أَنَّ الْحَقَّ حَلَصَ مِنْ لَبْسِ الْبَاطِل انْقَطَعَتْ عَنْهُ أَلْسُنُ الْمُعَانِدِينَ،

" اگر باطل کوچن سے جدا کردیا جائے اور بیا پنی اصل شکل میں ظاہر ہوتو کسی متلاثی حق سے پوشیدہ نہیں رہ سکتا (یعنی کوئی اس کی پیروی نہیں کر سکتا ) اور اسی طرح اگر حق باطل کی آمیزش سے پاک اور منز ہ ہواور اپنی پاکیز ہ اور خالص صورت میں سامنے ہوتو دشمنان حق اور پیروان باطل کی زبانیں قطع ہوجا ئیں۔"

کس قدرجاذ ب فکر تعبیر و گفتگو ہے! باطل اگر حقیقی شکل میں نمایاں ہوتو کوئی بھی اس کا طالب نہ ہواور حق اگرا پن حقیقی شکل میں سامنے آئے تو بہاند سازوں کے تمام بہانوں اور حیلہ و مکر کی چالوں کو قطع کردے۔ یہی وجہ ہے کہ نہ خالص اور واضح حق ان دنیا پر ستوں کی مشکلات حل کر سکتا ہے، کیوں کہ ان کا حقیقی مفاد باطل میں پوشیدہ ہوتا ہے اور نہ واضح اور خالص باطل ان کی مقصد برآ وری کے لیے مفید ہو سکتا ہے، کیوں کہ لوگ اس کی حمایت نہیں کریں گے۔ یہی وہ مرحلہ ہے جہاں بید افراداپنے اہداف کے حصول کے لیے حق و باطل کو ایک دوسرے میں مدغم کرد ہے ہیں، یہیں سے اس دنیا وی اور تخریب کار سیاست کا منیچہ اور خلاصہ بچھ میں آ جاتا ہے۔

امام اس سلسلے میں مزید فرماتے ہیں:

ۜۅٙڶڮڹؙؽؙۅٞٛڂؘڹۢڡؚڹٛۿۮؘٳۻؚۼ۫ڞ۠<sup>ۜ؆</sup>ؘۅٙڡؚڹؙۿۮؘٳۻۼؙڞ۠ڣؘؽؠؙڒؘڿٳڹۣڣؘۿڹؘٳڸڰؽؘۺؾؘۅ۫ڸٳڶۺۧؖؽڟٳڽؘؙۘۛڠڶ ٲۅ۫ڸؾٳؽؚ؋ۥۅٙؾڹ۫جؙۅٳڷۜڹۣؽ۬ڹ؊بؘقٙؾٛڵۿڂڔڡؚڹؘٳٮڵ؋ٳؗڮؙۺڹ؞

«لیکن بیلوگ پچھاس میں سے (حق میں سے) لیتے ہیں اور پچھا س میں سے (باطل میں سے) اوران دونوں کو خلط ملط کر دیتے ہیں۔ بیدہ موقع ہوتا ہے کہ شیطان اپنے دوستوں اور پیرد کا روں پر تسلط حاصل کر لیتا ہے اور اس سے صرف وہی بندہ خدامحفوظ رہتا ہے کہ رحمت پر وردگا رجس کے شامل حال ہوجائے۔"

اس تعبیر سے اس بات کی بخوبی نشان دہی ہوتی ہے کہ حق وباطل کی باہم آمیزش در حقیقت باطل کی شاخت سے مانع نہیں ۔ اگر چہ اس کے لیے شدید جنجو اور تحقیق یا صاحبانِ معرفت ووا قفان سرّ حقیقت سے رہنمائی حاصل کرنی پڑتی ہے، اس لیے امامٌ فرماتے ہیں:

> <sup>[[]</sup> مو ت**ادین،کاما** دەار تیاد ہے، جو کہ طلب کرنے کے معنیٰ میں آیا ہے۔ <sup>[[]</sup> صغف، بروزن حرص ،تنکوں کا دستہ بھی پریثان خواب کے لیے بھی استعال ہوا ہے۔

" حق وباطل کی آمیزش کی اس کشکش میں شیطان اپنے دوستوں اور پیروکاروں پر غالب آجا تا ہے اور خداوند عالم طالبان حق کو اس پر خطر راہ پر بھٹک جانے سے محفوظ رکھنے کے لیے ان پر رحمت کا نزول کرتا ہے اور ان کی رہنمائی کرتا ہے۔(انہیں اپنے حفظ وامان میں رکھتا ہے)"

در حقیقت میرین و باطل کی آمیزش ایک ایسا سبز باغ ہے، جو ہوا پر ستوں کے لیے انتہائی دلآویز اور شیطان کے پر ستاروں کے لیے ایک بہترین بہانہ ہے، جس سے خود اپنے قلب وضمیر کوفریب میں مبتلا کرتے ہیں اور دوسروں کے سامنے اپنے اعمالِ باطل اور بدعاتِ قبیحہ کی اس طرح توجیہہ اور توضیح پیش کرتے ہیں کہ ہم اِس دلیل یا اُس دلیل (اشارہ ہوتا ہے ق کی شکل کی طرف جو باطل آمیز ہوتی ہے) کی بنا پر اس راہ پر کا مزن ہیں۔

اس بات کا قوی امکان ہے کہ پچھ کم عقل وضعیف الفکر اور سادہ لوح افر ادغیر شعوری اور نادانستہ طور پر اس شیطانی جال میں گرفتار ہوجا نمیں، حالانکہ اگر وہ بھی اپنے لیے کسی ضحیح رہنما کا انتخاب کرتے تو اس بقشمتی اور عاقبت سوزی کا شکار نہ ہوتے ۔اس طرح ہم اس حق وباطل کی آمیزش سے دو چارافراد کو تین طبقوں میں تقسیم کر سکتے ہیں : ۔

پہلا گروہ وہی ہے، جس کے لیے ارشاد ہوا "الَّنِ نِینَ مَتَدَبَقَتُ لَصُحْہِ مِتَّنِ اللَّٰہِ الْحُسْنیٰ <sup>[1]</sup> اورایک دوسری تعبیر کے مطابق بیطالبان حق کاوہ گروہ ہے جوحق شناس اور مخلص ہے اور اپنے پروردگار کے لطف وکرم کی بنا پر ان فتنہ پردازوں ک ساز شوں اور ریشہ دوانیوں سے محفوظ رہتا ہے۔

دوسرا گروہ وہ ہے، جو حیلہ جواور بہانہ ساز ہے اور چاہتا ہے کہ بظاہر راہ حق پر گامزن رہیں <sup>ہ</sup>یکن حقیقتاً راہِ باطل اختیار کریں۔ بیلوگ درحقیقت نیم آگاہ ہیں اورخود شیطان کے مکروفریب میں گرفتارہوجاتے ہیں۔

تیسرا گردہ ان سادہ لوح افراد کا ہے، جن کے لیے اس حق وباطل کی آمیزش میں سے حق کوشناخت کرنا انتہا کی دشوار ہوتا ہے اور وہ نا دانستہ طور پر شیطان کے پھیلائے ہوئے جال میں گرفتار ہوجاتے ہیں، سوائے ان افراد کے جو کسی حق شاس اور صاحب فہم رہبر اور رہنما کی پناہ میں آجائیں۔

الى قبيل كى تفتكو ميں امام كے ٨ سويں خطب ميں بھى ملتى ہے، جہاں امام نے شب كى تفسير بيان كى ہے اور اس سے نجات كى راہ دكھائى ہے۔ اس مقام پر آپ نے فرما يا تھا۔ "شب كو اس ليے شبہ كا نام ديا گيا ہے كہ حق سے مشابہت ركھتا ہے، ليكن اولياءاللہ اس كے دام ميں نہيں چھنستے، كيوں كەنو ريقين وا يمان ان كى رہنمائى كرتا ہے۔ ليكن دشمنان خدا اپنى گمرا ہى كے سبب شبہات كے دام ميں گرفتارر بتے ہيں۔"

المي جملد مورة انبيًا، آيت ا • ا ( إنَّ الَّذاين سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنِي أُولَئِكَ عَنْها مُبْعَدُونَ ) سے ليا تميا ہے۔

فتنوں کی جڑ

اس کے بعد حکومت امیر شام ویزید اور اس شجرہ خبینہ کے ملعون حکمرانوں کے ادوار میں ان فنٹوں کے اشجار کی آبیاری کی جاتی رہی۔ بے گناہوں کا خون پانی کی طرح بہایا گیا،انواع واقسام کی بدعتیں دین ومذہب واسلامی معاشرے میں رائج کر دی گئیں۔ ہواوہوں معاشرے پر حاکم ہو گئے۔ بنی عباس کے دور میں بیتمام مذموم عناصراب عروج پر پنچ گئے اور حقیقی اسلام ان خود پرست اقتد ارودولت کے بھوتے بھیڑیوں کی درندگی کا شکارہو گیا۔

مزید برآں جواعمال ان دونوں شاہی خاندانوں (بنی امیداور بنی عباس) کے تاجداروں سے ظاہر ہوئے ،ان میں اسلام سے شاہت کا شائبہ بھی نہیں تھا، جبکہ بقسمتی سے ان میں سے ہرایک خلیفۂ رسولؓ ہونے کا دعویدارتھا۔ اگرفتنوں کی اصل بنیا دول پرنگاہ ڈالی جائے تو قول معصومؓ کی جواس خطبے میں ارشاد کیا گیا ہے، حقانیت ثابت ہوجاتی ہے کہ ان تمام مفاسد اور فتنوں کی بنیا دی جڑیں دوہیں: - ایک شیطانی ہواوہوں کی پیروی اور دوسری دین خدا میں اپنے مذموم مقاصد کے حصول کے لیے خود ساختہ بدعتیں رائح کر دینا۔ یہی دوہنیا دی ارکان فساد ہیں جو ہرموقع اور ہر کل پر نظر آتے ہیں۔ فتنہ کروں کا ایک گروہ وہ ہے جورکن فساد کا سہار الیتا ہے اور دوسر اگروہ دوسر ے رکنِ فساد کا سہار الیتا ہے اور ایک تیسر ا ایسا گروہ بھی ہے جوان دونوں باطلد رائع کو اپنے مقاصد کی تکمیل کے لیے استعال کرتا ہے، جس کی شرح کے لیے ایک کتاب کا فی نہیں ہو سکتی اور اس نقطہ نظر سے مطالعہ کے لیے ان ادوار کی تاریخ کا ایک تجدید ی مطالعہ لازمی ہوگا۔

شيطاني سياستيں

تعجب کی بات ہیہ ہے کہ پوری تاریخ میں خود غرض سیا ستدانوں کا اصولِ سیاست کا انداز یکساں رہا ہے۔ ہزاروں سال پہلے فرعون نے بدالفاظ قر آن" لڑاؤاور حکومت کرو" کی سیاست شروع کی: میں جہ مدیر ہوتا دفی ہوتی دینہ مدیر تہ ہوتا ہوتا ہے ، مدیرات

«إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ آهُلَهَا شِيَعًا<sup>]]</sup>

آج بھی استعاری دنیا میں بیاصول اپنی بھر پورطاقت اورتوانائی کے ساتھ موجود ہے اور اسی طرح عمل پذیر ہے ۔ ہراستعاری حکمران ہر ممکنہ وسیلے اور حربے سے دوسری قوموں اور ملتوں میں اختلاف وانتشار پھیلاتا ہے تا کہ اپنی حکومت کو مضبوط و متحکم کر سکے۔

حق کو باطل سے مخلوط کر دیناان اصولوں میں سے ایک ہے جوان ظالم دفرعون صفت حکمرانوں کی بساط سیاست کا اہم ترین مہرہ ہوتا ہے۔ بیافراد ہمیشہ اپنے مکروہ چہروں پرحق وانصاف اورانسانی حقوق کی محافظت کی نقاب چڑھائے رکھتے ہیں اوراس نقاب کے پس پردہ اپنے تمام طاغوتی افعال زیرعمل لاتے ہیں۔

ظالم اور منشد دسم انوں کے حالات کا مطالعہ کرتے ہوئے بھی بھی ہم ایسے دا قعات بھی پڑ ھتے ہیں کہ کسی بوڑھی عورت کی فریاد سے حکمران اس قدر بے چین و بے قرار ہو گیا کہ ہر دیکھنے والے کو اس کی انسانیت اور کمز وروں کی دادر تی پر حیرت ہونے لگی کہ بیحا کم کس قدر باضمیر اور مظلوموں کا ہمدر دہے کہ اس بوڑھی عورت کی فریا دسے اس قدر متاثر ہو گیا اور پھر بید داستا نیں زبان زدعام ہوجاتی ہیں نوشیر واں کی زنچر عدل اور اس کے کل کے کونے پر بنا ہوا بوڑھی عورت کا گھر اور اسی قدر متاثر ہو گیا اور پھر بید کی دوسری داستا نیں زبان زدعام ہوجاتی ہیں نوشیر واں کی زنچر عدل اور اس کے کونے پر بنا ہوا بوڑھی عورت کا گھر اور اسی قدر کی دوسری داستا نیں جو ہم مسلم خلفا اور باد شاہوں کی تاریخ میں پڑ ھتے ہیں اور غیر مسلم حکمر انوں کے ساتھ بھی اسی قدر داستا نیں وابستہ ہیں ، بیسب پڑھی دراصل ان کے اپنے حقیقی مظالم پر پر دہ ڈ النے کی کوشش کے سوا پڑ چی بیل تھا۔

🗓 سور پر فصص، آیت

یہ ( مفسدین ) بہت اچھی طرح واقف ہیں کہ باطل اپنی اصل شکل میں کسی معاشرے کے لیے بھی قابل قبول نہیں ہوسکتا، لہذا ان کے لیے اس کے علاوہ کوئی چارہ کا رنہیں رہتا کہ اپنی باطل فطرت اور اعمال میں پچھ بہتر اور حق نما اعمال کی بھی آمیزش کرلیں ۔ یہ شیطانی سیاست کا کا روبار ہمارے عصر میں پچھ اس شدت کے ساتھ فروغ پار ہا ہے کہ پنی طور پر حق وباطل کی آمیزش نیزی سے پروان چڑ ھر ہی ہے ۔ دنیا کے سرکر دہ سیا ستدانوں نے اپنے افعال باطلہ کو اس طرح حق کے پر دے میں پوشیدہ کردیا ہے کہ اس کی تشخیص بطا ہر مکن نظر نہیں آتی ۔

اوران سادہ لوح افراد کی یہ غلط نہمی اس حد تک بڑھی ہوئی ہے کہ انہوں نے اس پر بہت سی کتب تصنیف کر دی ہیں، گو یا کہ آج کی دنیا راہ انبیاءً اور مرسلینٌ پر گا مزن ہے اور جن معاشرتی اورانسانی مسائل کے متعلق ان بزرگ ہستیوں نے نشان دہی کی تھی ،اس کے زیادہ تر حصے کو عملی جامہ پہنایا گیا ہے ۔ ستم ظریفی ہیہ ہے کہ بیر تمام دکھاوے کی انسانیت دوستی در حقیقت سر کردگان سیاست کے مکروہ چہروں پر نقاب پوشی کی طاغوتی چال ہے۔

اس موقع پراس خیال کے ابطال کے لیے کہ بیتمام گفتگو جو کی گئی ہے، متعصّبا نداور معاندانہ نقطہ نظر پیش کرتی ہے، صرف اتنا ہی کافی ہے کہا یسے حکمرانانِ عالم اور جابر حکومتوں کے صرف چندا عمال کی جھلکیاں دکھادیں تا کہ ان کی دورخی، بلکہ دوغلی پالیسیوں اور جعلی انسانی محبت کے دعووں کی قلعی کھل سکے اور ان کا حقیقی چہرہ سامنے آ سکے۔

یہ سیاستدانان عالم ایک طرف تو فضائی تحقیقاتی روی سیارے میں بھیجی جانے والی کتیا کی ہلا کت پر روس سے شدید احتجاج کرتے ہیں اور جانوروں کے حقوق کی آواز بلند کرتے ہیں اور دوسری طرف ویت نام میں، نہ صرف لاکھوں انسانوں کو خزاں رسیدہ پتوں کی طرح خاک میں ملاویتے ہیں اور انہیں ہلاک کرنے کے لیے انتہائی مہلک اور زہر یلے آتی بم ( نیپام ) برساتے ہیں، بلکہ اس علاقے کے ایک بہت بڑے سر سبز شاواب جنگل کو اس کے انواع اقسام کے جانوروں بشمول پر ندوں اور دیگر جنگلی حیات کے آگ کے بھڑ کتے ہوئے شعلوں میں جھونک دیتے ہیں، صرف اس امکان کے پیش نظر کہ کہیں ویتا می

| ۵۱۰                                                                             | كلام امير المونين على اليلامجلددوّم      |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
|                                                                                 | گور بلے سپاہی اس میں پناہ نہ لے لیں۔     |
| وجمہوریت کا راگ الاپتے ہیں چاہےلوگوں کی آ راءغیر شرعی مفادات کےخلاف             | بيرطاغوتي نمائند ب ايك جانب              |
| ملات درہم برہم کردیتی ہے، جبکہ در میان صدی (چھٹی تا پندر طویں) کی چھوٹی         | ہوں ۔ ایک حیوٹی سی انتظامی غلطی تمام معا |
| ) سے تعلق قائم کرلیااوردوشتی کے معاہدے کیے۔                                     | حکومتیں جوان کے مفادات کی محافظ تھیں،ان  |
| ) یہ ہے۔ یہی وہ چیز مذکورہ خطبے میں امام ملائلاً کے کلام سے خوب واضح وروش       | جی ہاں عالم سیاست کی صورتحال             |
|                                                                                 | ہوجاتی ہے،فرماتے ہیں:                    |
| ور پچھ باطل کوملاتے ہیں اور شیطانی جال کو پھیلاتے ہیں ، تا کہ سادہ لوح افراد کو | "فتنہ بر پاکرنے والے کچھ حق ا            |
|                                                                                 | اپنے جال میں پھنسادیں۔"                  |

# اكبادنوان خطبه

لَمَّاغَلَبَ أَصْحَابُ مُعَاوِيَة أَصْحَابَ لا (عليه السلام)<sup>[1]</sup> عملى شَرِيْعَة الْفُرَاتِ بِصِفَة بَنَ وَمَنَعُوُهُمُ الْمَاء يدخطبامام ن اس دفت ارشاد كميا جب امير شام كسانفيوں ف صفين كموقع پرامام ك شكر سے پہلے فرات پنچ كراس پر قبضہ كرليا اور جب لشكرا مام وہاں پہنچا تو اس لشكر شام نے انہيں دريائے فرات سے پانی لينے سے روك ديا۔ (امام ك اس خطبے سے آپ ك لشكر يوں ميں ايك جوش و خروش پيدا ہو گيا اور انہوں نے ايک زبردست حملے ك ذريعے فرات كا

خطبه، ایک نگاه میں

ابن ابی الحدید نے اس خطب کے مضمون اور شان ورود پر گفتگو کرتے ہوئے " نصر ابن مزاحم" سے اس طرح نقل کیا ہے کہ شکر امیر شام کے سابق سر براہ ابوالاعور سلمی نے امام " کے شکر سے جو ما لک اشتر " کی سر برا ہی میں تھا ، ایک مختصر جنگ کی ، جس میں اسے پسپا ہونا پڑا۔ ابوالاعور نے پسپا ہو کر فرات کے کنارے قیام کیا اور اس کے گھاٹ پر قبضہ پر کرلیا ، جس کے بعد اس نے امام " کے شکر کو پانی لینے سے روک دیا اس مقام کا نام " قُنَّ شمرِیْن ، بتایا جاتا ہے جو صفین کے کنارے واقع تھا۔ جس وقت امیر المونین کو بیا طلاع ملی تو آپ " نے صعصعہ بن صوحان " " کو طلب کیا اور ان سے کہا ،" امیر شام کے پاس جاوا ور اس سے کہو کہ ہم نے میں اہ تر خان ہے تاہ میں میں ماہ کا تر ہو نے تنا ہے جو صفین کے کنار ے واقع تھا۔ اس نے امام " کے سودت امیر المونین کو بیا طلاع ملی تو آپ " نے "صعصعہ بن صوحان " " کو طلب کیا اور ان سے کہا ،" امیر شام کے پاس جاوا ور اس سے کہو کہ ہم نے میں اہ تر چھو تک پہنچنے کے لیے طل کی ہے اور انمام جمت کیے بغیر تجھ سے جنگ کا آغاز کرنا نہیں چاہتے ایمکن تونے اپنظ کر وضح کر جنگ کا آغاز کردیا ہے (فرات کے گھاٹ پر قبضہ کرلیا ہے) پانی اورلوگوں کے درمیان حائل ہو گئے ہو۔ گھاٹ کاراستہ گھول دے اورلوگوں کو پانی حاصل کرنے دے تا کہ ہم اپنے درمیان فیصلہ کرلیں اورا گر تُو چاہتا ہے کہ اصل مقصد سے ہٹ کرلوگ صرف حصول آب کے لیے ایک دوسرے سے آماد کہ پر کار ہوجا نمیں کہ جو بھی فاتح ہووہ گھاٹ پر قابض ہوجائے تو پھر جیسا چاہے کر۔"

"صعصعة" في مولاً كاپيغام امير شام تك پنچايا، امير شام في اين سائفيوں سے مشاورت كى، بعضے بيرائے دى كە كھاٹ پر قبضه برقر ارركھا جائے اور شكر امام كو پانى نه لينے ديا جائے ،ليكن عمر و بن عاص في اس كى مخالفت كى اوركہا كه پانى كى بند شختم كردى جائے كيونكه ييں جانتا ہوں كەشكر امام بير داشت نہيں كرے گا كہ ہم پانى حاصل كريں اوروہ پيا سے ر بيں، ليكن امير شام في بند ش آب باقى ركھنے والوں كى رائے كوتر جيح دى۔

جب امام کو یہ خبر بیخی تو آپؓ نے یہ پُر جوش خطبہ ارشاد کیا جو فصاحت و بلاغت کا ایک شاہ کار اور ادبی نکار امیر مزین ہے اور اپنے ہمرا ہیوں کو فرات کا گھاٹ واپس چھین لینے کے لیے تحرک کیا۔ انہوں نے ایک شجاعا نہ حملے سے لشکر امیر شام کو گھاٹ سے فرار ہونے پر مجبور کر کے اس کا قبضہ حاصل کر لیا۔ اس کے بعد گھاٹ کو دونوں لشکر وں کے لیے گھول دیا گیا۔ اس خطبے کے پہلے حصے میں اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ اگر انسان شجاعت اور حوصلہ مندی کے ساتھ میدان حوادث میں نہیں از تا اور اپنے حق تکی اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ اگر انسان شجاعت اور حوصلہ مندی کے ساتھ میدان کے لیے تیار رہنا چا ہیے اور دوسرے حصے میں اس خلتے کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ اگر انسان شجاعت اور حوصلہ مندی کے ساتھ میدان ساتھ اس کہ بھی جبر اور کہ فہم لوگوں کو اپنے دام میں گرفتار کر لیا ہے۔ اس حد تک کہ وہ اس بطل اور طاغوتی ممل میں اس کے

پہلاحصہ

قَبِ اسْتَطْعَبُوْ كُمُ الْقِتَالَ فَأَقِرُّوْا عَلَى مَنَلَّةٍ وَ تَأْخِيْرِ حَلَّةٍ أَوْ رَوُّوْا السُّيُوْفَ مِنَ البِّمَاءِ تَرُوَوْامِنَ الْمَاءِفَالْمَوْتُ فى حَيَاتِكُمْ مَقْهُوْرِيْنَ وَالْحَيَاةُ فى مَوْتِكُمْ قَاهِرِيْنَ. أَلَا وَإِنَّ مُعَاوِيَةَ قَادَلُمَةً مِنَ الْخُوَاةِ وَحَمَّسَ عَلَيْهِمُ الْحَبَرَ، حَتَّى جَعَلُوْانُحُورَهُمْ أَغْرَاضَ الْمَنِيَّةِ»

" بیلوگ (سپاہ امیر شامتم پر پانی بند کر کے ) تم سے نبر دآ زما ہونا چاہتے ہیں۔ اس بنا پر (بز دلا نہ اور نامر دان مگل کے جواب میں تمہارے سامنے صرف دورا سے ہیں ) یا تو اپنے آپ کو ذلت اور خواری کے حوالے کر دویا اپنی شمشیروں کو (ان برحوں اور ظالموں کے )خون سے سیر اب کرلوتا کہتم پانی پی سکو۔ (یا درکھو ) شکست تسلیم کر کے زندگی گز ارنا تمہاری موت ہے اور فتخ یاب ہو کر مرجانا تمہاری زندگی ہے۔ آگاہ ہوجاؤ کہ امیر شام نے بے خبر اور گمراہ افراد کا ایک گروہ اپنے گر داکٹھا کرلیا ہے جنہیں اس نے اپنے مکروفریب کے جال میں جکڑ کر حق کی راہ کو ان کی نظروں سے پوشیدہ کر دیا ہے اور انہیں اس طرح اپنے سحرمیں گرفتار کرلیا ہے کہ وہ اس کی حمایت میں موت کو گلے لگانے کے لیے بھی تیار ہیں۔"



اس بز دلاینه کا قرار داقعی جواب دو جیسا کہاس خطبے کے بیان کرنے کی وجو ہات پہلے گذر چکی ہیں ،امامؓ عالی مقام نے بیدخطبہا نتہائی حساس اور تاریخ سازلحات میں دیا ہے جوایک عظیم رہنمااور فصاحت وبلاغت اور تدبیر وحکمت کے بحر بیکراں تھے۔اپنے ہدف کو حاصل کرنے کے لیےایسے مختصرلیکن ضمیر کوچنجھوڑنے اور بیدار کرنے والے جملے استعال کیے،جنہیں بن کران کے ساتھی حرکت میں آ گئے اورفرات کا گھاٹ دنشمنوں سے چیمین لیااور ہر شخص کو پانی حاصل کرنے کی آ زادی دی۔ بیا یسے جملے ہیں کہ جوصد یاں گزرنے کے باوجود قدرت دنوانی کواپنے اندر محفوظ رکھے ہوئے ہیں اور ہر وہ قوم جس کی عزت وآبروکسی بز دل اور بے ضمیر دشمن کے حملوں کی ز دمیں ہوان کی روشن میں اپنی راہمل متعین کرسکتی ہے۔ يہلے آب فرماتے ہيں: قَالَ الله تَطْعَبُوُ كُمُ الْقِتَالَ
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "

 "
 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 "

 «انہوں نے (سیادامیر شام نے تم پریانی بند کر کے )تہہیں دعوت جنگ دی ہے۔" جملہ " اِسْتَطْ**حَبُو** کُھر» اس موقع پر استعال کیا جاتا ہے جب کوئی شخص کسی کو دعوت طعام دے ، یعنی مولاً کے ارشاد کے مطابق اہل شام نے کشکرامام پریانی بند کر کے اس طرح دعوت جنگ دی ہے جیسے کوئی شخص کسی کو کھانے پر مدعو کرے۔ بیاسی طرح کی مثال ہے جیسے فارسی محاورے میں کہا جاتا ہے کہ قلال کس تنتش می خارد" یعنی اس کے جسم میں تھجلی ہورہی ہے یا" کش شلاق کردہ" یعنی اس کا کوڑ کے کھانے کومن کررہا ہے۔ان دونوں محاوروں سے مرادیہ کی جاتی ہے کہ فلاں شخص خواہ مخواہ لڑائی جھکڑے پر آمادہ ہےاور بیہ مناسب ترین تشبیہ ہے جواہل شام کےلشکر امام پریانی بند کرنے کے مل کی تعبير ہوسکتی ہے۔

اس کے بعداما م فرماتے ہیں: «فَأَقِرُوْا عَلَى مَذَلَّةٍ وَ تَأْخِيْدٍ هَحَلَّةٍ ﷺ أَوْرَوُّوْا ﷺ السُّيُوْفَ مِنَ اللِّيماءِ تَرُوَوْا مِنَ الْمَاءِ!» تمہارے سامنے اس بزدلا نداور نامردان تمل کے مقابلے میں صرف دوراتے ہیں یا تواپنے لیے ذلت کی راہ اختیار کرلواور بندش آب کی صعوبت اٹھاؤیا مردانہ دارمیدان جنگ میں اتر کرا پنی شمشیروں کوان بزدلوں کے خون سے رنگین کرلو

ید حقیقت ہے کہ اہل عراق کے سامنے اور کوئی تیسر اراستہ تھا،ی نہیں۔ اگر دشمن سے جنگ کرنے میں سستی دکھاتے تو تما مشکر کو پیاس کی شدیداذیت اٹھانی پڑتی اور اگر کچھ لوگ اس پیاس کی شدت سے ہلاک ہوجاتے تو تما م لشکر کی پیشانی پر ذلت اور رسوائی کا ایک ایساد اغ لگ جاتا کہ لشکر عراق دوستوں اور دشمنوں کی نظروں میں ہمیشہ کے لیے حقیر اور ذلیل ہوجاتا۔ دوسر کی جانب دشمن سے مردانہ وار جنگ کرنے سے دوستوں اور دشمنوں کی نظر وں میں ہمیشہ کے لیے حقیر اور ذلیل ہوجاتا۔ تاریخ میں ایک سر بلندی کا مقام بھی مل گیا اور امیر المونین نے اپنے ساتھ یوں کے اس مشور کے کو کہ اب آپ بھی لیک تاریخ میں ایک سر بلندی کا مقام بھی مل گیا اور امیر المونین نے اپند ساتھ یوں کے اس مشور کو کہ اب آپ بھی لشکر شام بتاریخ میں ایک سر بلندی کا مقام بھی مل گیا اور امیر المونین نے اپند ساتھ یوں کے اس مشور کو کہ اب آپ بھی لشکر شام عظمت کو جاگزیں کر دیا۔ اس طرح کہ وہ خود اپنے ممل کی دامت اور احساس حقارت کا شکار ہو گئے اور چونکہ ہیں اپن ابتد اے صفین میں پیش آیا اس لیے اس عمل سے امام سے امام سے کشکر یوں کی روحانی قوت میں اضافہ ہوا اور اس میں اور ان

اس کے بعدامامؓ ایک ابدی اورلا فانی اصول بیان فرماتے ہیں، جو ہر قوم وملت کی فنّے مندی، عزت اور سربلندی کی اصل اور بنیاد ہے۔ ایپنشکریوں سے فرماتے ہیں: «فَالْہَوْتُ فِیْ حَیّاتِ کُمْ مَقْهُوْدِیْنَ وَالْحَیّاةُ فِیْ مَوْتِ کُمْ قَاهِدِیْنَ»

محالہوت ی حیار بحکہ مفھور ین واحیہ ہی مور بحکہ کا طور یں " " شکست وذلت کے ساتھ تمہاری زندگی درحقیقت موت سے جڑ کی ہوئی ہے اور باعزت موت درحقیقت تمہاری حیات حاودانی ہے۔"

ورہ ہے۔ اس حقیقت کاا نکار ممکن نہیں کہایک خود دارا درصاحب کر دارانسان کے لیے ظاہری اور مادی حیات ہی اہم ترین مح

<sup>[1]</sup> ہمحک<sup>ا</sup>تی : منزل گاہ۔لوگوں بے بحقح ہونے کی جگہ۔ <sup>[1]</sup> دَوُّوا : «تو ویہ» کے مادّے سے ہے۔جس کے محنی سیراب کرنا ہے اسی لحاظ سے آتھویں ذی الحجہ کو یوم تر ویہ کہاجا تا ہے کہ پہلے زمانے میں حاجی یہاں سے عرفات اور مشعر ومنی کے لیے پانی ذخیرہ کرتے تھے۔ نظر نہیں اور ظاہری موت اور مادی بے قعقی فنا کاباعث نہیں ہوتی ، بلکہ صاحبان ایمان اور با کر دارا فراد کے لیے سب سے قیمتی جوہر باعزت زندگی ہے۔ اسی دلیل کی بنیاد پر جب کوئی صاحب عز وشرف زندگی میں ایسے دورا ہے پر آجا تا ہے کہ ذلت کی زندگی اور عزت کی موت میں سے سی ایک کا انتخاب کرنا پڑجائے تو وہ بلا تر ددولیں و پیش باعزت موت کی راہ اختیار کرےگا اور یہی عزت کا وہ معیارتھا جس کی وجہ سے اصحاب رسول اور ان کے بعد بھی مسلمان تعداد میں اپنے دشمنوں سے کم ہونے کے باوجود فتحیات ہوجاتے تھے۔

جی ہاں! اسلامی معاشرے کی عزت ہر چیز سے افضل ہے اور اس کی حفاظت کے لیے جو بھی قیمت ادا کی جائے جائز اور صحیح ہے۔ یہی الفاظ اور کر دار کی بخلی تھی جو آپؓ کے فرزند عالی مقام امام<sup>حسی</sup>ن میلیٹا کے اُس اظہار عزم وارادے میں حصلکتی ہے جب آپؓ نے فرمایا تھا:

«لَاوَاللهِ لَا أُعْطِيْكُمْ بِيَانِ إِعْطَاءَ النَّلِيُل وَلَا أُقِرُّ لَكُم إِقْرَارَ الْعَبِيْنِ»

«نہیں خدا کی قشم! میں بھی ذلت کے ساتھا پناہاتھ تھ تمہارے ہاتھ میں نہیں دوں گااور نہ غلاموں کی طرح تمہارے سامنے سرتسلیم خم کروں گا۔(بلکہ تمہارے ساتھ جنگ کرتے ہوئے جام شہادت نوش کرنے کوتر جیح دوں گا )

اورجب دوران سفر کر بلا محرابن یزیدریا حی کا سامنا ہوااور آپؓ نے ان کی پیاس کا اندازہ لگایا تو شجاع اور تخی فرد کی فطرت کے مطابق آپؓ نے باوجود اس کے کہ بید شمن خصانہیں سیر اب کیا حرؓ نے اپنے خیال کے مطابق از راہ ہمدردی اور خیر خواہی عرض کی کہ یزید سے جنگ نہ مول لیجیے، کیونکہ آپؓ کی زندگی خطرے میں پڑ جائے گی۔امام ملایل انے پلٹ کر جواب دیا:

🗓 بحارالانوار،جلد ۵ ۳، ص۷

"میں اس راہ پر گامزن رہوں گا اور موت بہا دروں کے لیے باعث عار نہیں ہے، ایسے بہا در کے لیے جو مسلمان ہے، حق کی نیت رکھتا ہے اور جہا دکرر ہا ہے اور نیک اور صالح افرا د کے ساتھ جو جان فدا کرتے ہیں ہمرا بی کر ہا ہے اور گمراہ اور با یمان افرا دسے دور کی اختیار کر ہا ہے۔ میں اگرزندہ بنج گیا تو کوئی داغ پشیمانی میرے ماتھ پر نہیں ہو گا اور اگر گیا تو کوئی مجھے بز دلی پر ملامت نہیں کر سکے گا۔ ذلت تو تیرا (اور تیرے جیسے افراد کا) مقدّ رہے کہ زندہ رہے گا، مگر ہمیشہ ذلت کے ساتھ سرجھا کر۔ "آ

اسلام كايد حيات آفري شعارايك دوسرى تعبير كمطابق كلام اللى مين اس طرح بيان كيا كياب : قُلُ هَلُ تَرَبَّصُوْنَ بِنَآ الَّآ احْدَى الْحُسْذَيَيْنِ • وَنَحْنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمْ آنُ يُصِيَّبَكُمُ اللهُ بِعَذَابٍ حِنْ عِنْدِيَةَ أَوْبِأَيْدِيْدَا \* فَتَرَبَّصُوَّا الْتَامَعَكُمْ هُتَرَبِّصُوْنَ ؟ "

"(اے رسول) تم (منافقوں سے) کہہ دو کہتم ہمارے واسطے (فتح یا شہادت) دو بھلا ئیوں میں سے ایک کے (خواہ مخواہ) منتظر ہوا درہم تمہارے واسطے اس کے منتظر ہیں کہ خداتم پر (خاص) اپنے ہاں سے کوئی عذاب نازل کرے یا پھر ہمارے ہاتھوں سے ۔پھر (اچھا) تم بھی انتظار کر دہم بھی تمہارے ساتھ انتظار کرتے ہیں۔"

اس خطبے کے آخر میں حضرت امام علی ملین امیر شام کی نیز نگیوں اور مکاریوں کا اور شام کے بے عقل اور سادہ لوح گروہ کا ذکر کرتے ہیں، جوامیر شام کے دام میں گرفتار ہو گیا تھا۔ فرماتے ہیں:

«أَلَا وَ إِنَّ مُعَاوِيَةً قَادَ لُمَةً <sup>[2]</sup>مِنَ الْغُوَاقِ<sup>2</sup> وَعَمَّسَ<sup>8</sup> عَلَيْهِمُ الْخَبَرَ، حَتَّى جَعَلُوْا نُحُوْرَهُمُ

" آگاہ ہوجاؤ کہ امیر شام ایک بے خبر اور گمراہ افراد کے گروہ کواپنے ہمراہ لایا ہے اور اس نے اپنی چالبازیوں اور مروفریب سے حق کواس طرح ان کی آنکھوں سے پوشیدہ کردیا ہے کہ وہ اس کی حمایت میں اپنے جسم وجان کو مہلک تیروں اور موت کی پیغام برشمشیروں کے حوالے کرنے کو تیار ہیں۔"

اس گفتگو میں ایک طرف تو امام نے امیر شام کا کردار بیان کیا ہے کہ اس کی حکومت کی اصل بنیاد مکر، فریب، چالبازی اور بے خبر اور کم عقل لوگوں کی سادہ لوتی سے فائدہ اٹھانے پر مبنی ہے اور دوسری طرف اس کے فریب خوردہ شامی شکر کے متعلق اظہار خیال کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ "انہیں اس طرح سے بہکا دیا گیا ہے کہ وہ امیر شام کے دام فریب میں گرفتار ہوکر اس کے باطل اور مذموم مقاصد کے حصول کے لیے اپنی جانیں تک قربان کرنے کے لیے تیار ہیں۔

شاید یہ جملہ اس سوال کا جواب ہو کہ جو آپؓ کے اصحاب کے ذہنوں میں پیدا ہو سکتا تھا اور وہ سی کہ آخر کس طرح اہل شام امیر شام کی حمایت میں اس حد تک آگ بڑھ گئے کہ اس کے لیے جان تک قربان کرنے پر آمادہ ہو گئے ،صرف اس لیے کہ امیر شام کے مادّی اور مذموم مقاصد کا دفاع ہو سکے؟

امامؓ نے اس حقیقت کو داضح کیا کہ ایک طرف تو امیر شام کوفریب دہی، جعلسازی، واقعات کی حقیقت کو بدل دینے ،ان کی غلط توضیحات اور تاویلات پر کمل قدرت حاصل تھی ، دوسری طرف اہل شام حقائق سے بے خبر تھے، جس کی بنا پر وہ اس غلط نہی کا شکار ہو گئے کہ وہ خدا کی خوشنودی کے لیے جنگ کررہے ہیں اورراہِ شہادت پر گامزن ہیں۔

جی ہاں امیر شام اور عمر و بن عاص کی وسیع پیانے پر پھیلائی گئی جھوٹی باتوں ، حقائق کے برعکس افوا ہوں اور اپنی جعلی حق پر تق کے اعلانات نے شام میں ایک ایسی فضا پیدا کر دی تھی پچھ گروہ کو یقین حاصل ہو گیا تھا کہ خلیفہ ثالث کو مظلومانہ طور پر قتل کیا گیا ہے اور ان کے قاتل امیر المونین ٹابی اور امیر شام ان کے نون کا قصاص لینے کے لیے کھڑا ہوا ہے اور اس راہ پر چلنا اسلام وقر آن کی حفاظت اور خلافت رسول گی حرمت کا دفاع ہے اور اگر اس کوشش میں موت آجائے تو بی شہادت کی موت ہوگی جو ہر پا کہاز مسلمان کی سب سے بڑی دلی نواہ ہو تی ہوتی ہے۔

البتہ ہیجی حقیقت ہے کہ کر دفریب کا بیجال اور سیاسی دنگل کی بیہ بساط زیادہ دیرجی نہ رہ تکی اور حقیقت روز روثن کی طرح عیاں ہو گئی ، لیکن اُس وقت کہ جب وقت ہاتھ سے نکل چکا تھا اور ابعزیز وا قارب کے جنازوں پر کینِ افسوس ملنے کے سوا پھھ باقی نہیں رہا تھا۔

#### نکات

<sup>[[]</sup> «اً باقة»، «آبی» کی جمع ہے، یعنی انکار کرنے والا اور"ضیب<sub>ط</sub> » ظلم کے معنیٰ میں ہے اور جب مرکب آئے تو ایسے لوگوں کے لیے بولا جاتا ہے جو ہر گرظلم کے سامنے نہیں جھکتے ۔ <sup>[[]</sup> کافی، جلد ۵ ہفتیہ ۱۳ <sup>[[]</sup> بحار الانوار، جلد ۲۳، می ۱۹۲ النِّلَّةُ أَبَى اللهُ ذٰلِكَ وَ رَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُوْنَ وَجُلُوْدٌ طَهُرَتْ وَحُجُوْرٌ طَابَتْ أَنْ تُؤثِرَ طَاعَةَ اللِّئَامِ عَلى مَصَارِعِ الْكِرَامِ<sup>[1]</sup>»

" آگاہ ہوجاؤ! اس نا پاک این نا پاک نے مجھے شمشیر "اور" ذلت " (ذلت آمیز زندگی یا موت ) میں سے سی ایک کا انتخاب کرنے کے دورا ہے پر کھڑا کردیا ہے اور وہ اپنے مقصد میں کا میاب نہیں ہو سکتا۔ ذلت ہم سے بہت دور ہے بیمکن نہیں کہ میں ذلت کی راہ اختیار کروں ۔ مید نہ خدا کو پسند ہے اور نہ رسول اکر م کو، نہ صراط منتقبم پر گامزن مونین کو اور نہ میر ب عصمت آباء واجد اد اور ما در ان گرامی کو۔ ہاں وہ مجھے ہر گز اجازت نہیں دے سکتے کہ میں ان ذلیاوں کے سامند میر با کان کی قربانیوں کو رائیگاں کر دوں۔ " (اور اُن کے محتر منون کو رسوا کر دوں ) یہی اسلامی طرز حیات کا ایک بلند شعار ہے۔ ابن ابی الی رہیں بنی کتاب " شرح نیچ البلاغہ " میں اس طرح کھتا ہے:

سَيِّدُآهُلِ الْإِبَاءِ الَّذِي عَلَّمَ التَّاسَ الْحَمِيَّةَ وَالْمَوْتَ تَحْتَ ظِلَالِ السُّيُوْفِ الحَتِيَارِ الَهُ عَلَى التَّذِيَّةِ اَبُوْعَبْدِالله الْحُسَيْنِ ابْنُ عَلِيٍّ بْنِ آبِيْ طَالِبٍ عَلَيْهِمَا السَّلامُ عُرِضَ عَلَيْهِ الْأَمَانُ وَ أَصْحَابِه فَأَنَفَ مِنَ النُّلَ"

"ساری دنیا کے ان غیرت منداور با حوصلہ افراد جنہوں نےظلم وستم کے سامنے سرنہیں جھکا یا اورتلواروں کے سابے میں موت کو ظالموں کے سامنے ذلت سے زندہ رہنے پر ترجیح دی ،ان سب کا پیشوا اور سردار نوا ستہ رسول حسین ابن علی طبیط ہے۔ دشمنوں نے انہیں اوران کے ساتھیوں کو (اپنی شرائط پر) امان دینے کی پیش کش کی ،لیکن انہوں نے بید ذلت اپنے لیے گوارانہیں کی۔"

اس کے بعدانہوں نے امامؓ کے روزِ عاشور کے خطبے «اَلَا وَإِنَّ اللَّاعِیؓ ابْنَ اللَّاعِیؓ » کی طرف اشارہ کیا ہے اور بیر جملے اسی قسم کے ہیں جوا پؓ کے پدربزرگوارامیر المونینؓ سے نیؓ البلاغہ کے چونتیہویں (۳۳) خطبے میں منقول ہوئے ہیں: «اِنَّ الْمُرَةَ یُحَدِیؓ کُی عَلُوؓ کُامِنْ نَفُسِهٖ .....لَضَعِیۡفٌ »

" خدا کی قسم اجب کوئی شخص دشمن کواپنے او پر اس طرح مسلط کر لیتا ہے کہ وہ اس کی ہڈیوں سے گوشت تک اتار ڈالے اور ہڈیوں کوتو ڑ دے اور کھال کو پارہ پارہ کرد تے توانتہائی عاجزی اور بے بسی کے عالم ہے اور روح بہت کمز در ہے۔" اس کے بعد اس دوسر کے گروہ کا تذکرہ کیا ہے جس نے زندگی کے سفر کوافتخا راور باوقارا نداز میں طے کیا اور عزت و شرافت کی موت کوذلت آمیز زندگی پر ترجیح دی۔

🗓 بحار إلانوار،جلد ۵ ۴ م ص ۸۳

ابن ابی الحدید نے اس کے بعد ایک دوسری جگہ بیان کیا ہے کہ ایک شخص روز عاشور عمر سعد کے ساتھ تھا، کسی دوسر شخص نے اس سے کہا: "تجرو پروا ہے ہو! کیا تو نے فرزندان رسالت مآب سل شیسی کو شہید کیا تھا۔" اس نے اس طرح جواب دیا: "اگر تو بھی وہ سب پچھ دیکھ چکا ہوتا جو ہم نے دیکھا تھا تو سوائے اس کے کہ جو ہم نے کیا تو بھی پچھا در نہ کر سکتا۔ ان کے گردہ نے ہم پر اس طرح جملہ کیا کہ ان کے ہا تھ شمشیروں کے قبضوں پر جے ہوئے سے اور شیروں کی طرح ہم پر ملکا۔ ان ہوئے ، دا ہے اور باعیں بازو کے سواروں کو خاک وخون میں ملادیا، وہ نہ امان کے طالب سے اور نہ مال ودولت سے انہیں مرو کارتھا، وہ صرف شہادت کے طلب گار سے اور ان کے اور شہادت کے درمیان کو کی چیز حاکل نہیں ہو کتی تھی ۔ انہیں قُوْل کر نے میں ذرابھی تو قف کر تے تو وہ ہم سب کو نابود کر دیتے ۔ اس حالت میں ہم نے جو کیا، اس کے علاوہ تو بتا کہ ہم کیا گر سکتے تھے؟"

۲ - سادہ لوح افر ادکوذہنی فریب دینا (Brain washing دوسی ہے کہ بعض باطل قو توں کے نمائند ے اور سربراہ اپنی بظاہر دل دوسرا اہم نکتہ جو اس خطے میں ہم دیکھتے ہیں، وہ سے ہے کہ بعض باطل قو توں کے نمائند کے اور سربراہ اپنی بظاہر دل نشین اور پر فریب گفتگو سے سادہ لوح افراد کے اذبان وقلوب میں اس طرح نفوذ کرجاتے ہیں کہ انہیں اپنے مذموم اور باطل مقاصد کے حصول کے لیے ایسی راہ پرگا مزن کر دیتے ہیں جس کے متعلق سے بعش افراد قصود کرتے ہیں کہ انہیں اپنے مذموم اور باطل معمول خوشنودی خدا کا راستہ ہے، جب کہ حقیقتاً پیراہ انہیں جہنم کی سمت لے جاتی ہے اور وہ اپنے زمم باطل میں یہ تصور کرتے رہتے ہیں کہ دہ بہشت کی راہ پرگا مزن ہیں اور پر بختی کی انتہا ہوتی ہے اور وہ اپنے زمم باطل میں یہ تصور کرتے امیر شام وہ داحد فردنیں تھا جس نہ اور ہوتی ہے کہ سے ستفادہ کیا، سے پہلے اور اس کے بعد جتی کہ آن جی اور میں معمول نظر ادری کی نہیں، جو اس طاغوتی طریقے سے فائدہ اٹھا تے ہیں اور اپنے پیردکا روں کے دہنوں کو اس طرح تا ہو ہیں کر دیتے ہیں کہ یہ لوگ اُن کے ہواوہ ہوں کے استمادہ کیا، اس سے پہلے اور اس کے بعد جتی کہ آن جی اور ہیں ہو ہوں اور دینی می ہو اس طاغوتی طریقے سے فائدہ اٹھا تے ہیں اور اپنے پیردکا روں کے دہنوں کو اس طرح تا ہو ہیں

🗓 شرح في البلاغدابن الى الحديد، جلد ٢٢ ص ٢٢

ہیں۔ اس کی مثال عمر سعد بشکر یزید کامشہور بد بخت سپاہ سالا رہے، کہ جب لشکر کوفہ کوامام حسین سیس کے مقابلہ پرلانے کے لیصح عاشورا ٹھا تو اُس ملعون نے نعرہ بلند کیا: « تیا تحذیک اللہ از کرچی، قویا کجنگ قد انہیٹیری ٹی <sup>۱۱</sup> « الے شکر خدا جنگ کے لیے سوار ہوجا وَ اور تہمیں بہشت مبارک ہو۔ « الے شکر خدا جنگ کے لیے سوار ہوجا وَ اور تہمیں بہشت مبارک ہو۔ فرعون نے بھی حضرت مولی سیس و حضرت ہارون سیس کے متعلق الے عوام کے سامنے یہی ظاہر کیا تھا کہ بی حکومت کے متلاشی لوگ ہیں جو بیہ چاہتے ہیں کہ مصر کی زمینوں پر قبضہ کر لیں اور فرعون ان کے مقابلہ یہ طاہر کیا تھا کہ بی حکومت شرف اور آبرد کا دفاع کر رہا تھا۔ فرعون نے کہا: « اِنَّ هٰذَانِ لَسَا حِرَانِ يُو یُہُ آنَ اُنْجُوْ حِمَّا کُہُ حِنْ اَدُ خِسَمَ کُہ یِسِحْور ہماً ۔ " بیدوافرا دجا دوگر ہیں جو چاہتے ہیں کہ اپنے جادو کے ذریعے تھیں تہماری زمینوں سے بدخل کردیں۔ "

سل در یا دل لوگول کا و تیره نصر بن مزاحم نے اپنی کتاب «صفین» میں نقل کیا ہے: جب امیر المونین ؓ کے شکر نے امیر شام کے شکر سے فرات کا گھاٹ چھین لیا توعمر و بن عاص نے امیر شام سے کہا: اے امیر شام اب اگر انہوں نے (لشکر امامؓ نے) بھی و بی عمل کیا جوتو نے کیا تھا اور تجھ پر اور تیر لے شکر پر پانی بند کر دیا تو تو کیا کر کے گا اور تیرا کیا خیال ہے کیا تو خود میں اتنی قوت اور طاقت رکھتا ہے کہ ان سے جنگ کر کے گھاٹ کو واپس چھین سکے، جس طرح انہوں نے جنگ کے ذریعے واپس چھینا ہے۔" در حقیقت امیر شام پر پلی خاص ان و جہ سے کہ تھی کہ امیر شام نے پہلے اس کا بی مشورہ رڈ کر دیا تھا کہ شکر امام پر پانی بند نہ کیا جائے ۔ امیر شام نے کہا: " جو گز رچکا اس کو بھول جا اب سے بتا کہ تیر بے خیال میں علیٰ کیا قدم الٹھا تک سے ۔ "عمر و بن عاص نے جو اب دیا "

میرایقین ہیہ ہے کہ وہ تیرے مقابلے میں ایسا قدم (پانی بند کرنا)نہیں اٹھا تکیں گےاور تجھ پراور تیر بے نشکر پر پانی بندنہیں

الآبجارالانوار،جلد ۲۳،۵۰۰ ۲۳۹
اسوره طهٰ: آیت ۲۳

کریں گے، کیونکہ وہ دریا دل ہیں اور بیکام دریاد لی کے اصولوں کے مطابق نہیں ۔"اس کے بعد اس نے مزید کہا،" جس مقصد کے لیے وہ یہاں آئے ہیں وہ اس سے ملیحد ہ ہے۔" 🗓 مرحوم سیّد محد حسین شهریار کے اس بارے میں کچھ بہت خوبصورت اشعار نظر سے گز رے ہیں : 🖾 بست به روی شاہ ولایت حرا کہ بود خسی شنیرم آب به جنگ اندروں معاویہ سبیل چرا که او کس ہر بے کسی و داد رہی علی به حمله گرفت آب و باز کرد على چنيں ہنري كردو اوچناں ہوتى سه بار دست بدست امد و در هر بار بس که بی حیابی دشمن زحد گذشت بسی فضول گفت که ارفاق تابه ای حد که نان و آب نیندد کسی به روی کسی جواب داد که ما جنگ بهر آن درایم که بی رضای الھی نمی زندنفسی غلام ہمت آن قھر مان کون و مکان ا بیس نے سنا ہے کہ امیر شام نے جنگ کے دوران شاہ دلایت کے شکریانی بند کردیا تھا، کیوں کہ دہ ایک بد فطرت انسان تقابه ۲ علیؓ نے جنگ کر کے پانی حاصل کیا اور پھر سب کے لیے کھول دیا، کیوں کہ وہ ایک ایسی جستی تھے کہ ہر یے کس کی دادرسی کرتے ہتھے۔ سد تین مرتبہ یہی واقعہ پیش آیااور ہر مرتبہ علیؓ نے وہی کیااورکسی کایانی بندنہیں کیا، جب کدامیر شام نے ہر مرتبدا پن كمينة فطرت كامظامره كبابه ۳ \_ لوگوں (لشکرامامؓ ) نے کہا کہ رحم اور انسانیت کا اتنا مظاہر ہنہیں ہونا چاہیے ، کیوں کہ ڈمن کی بے حیائی حد سے بڑھ چکی ہے۔ ۵۔امامؓ نے جواب دیا کہ ہم ان سے اسی بات پر جنگ کرر ہے ہیں کہ کسی انسان کو دوسر بے کارزق اور یانی رو کئے کااختیارہیں ہے۔ ۲ ۔ اس کون ومکان کے حاکم کی ہمت بھی غلام ہےجس نے کبھی مرضی رب کے بغیر سانس بھی نہیں لیا۔ اس فتیاضی اور دریاد لی کی مثال ہمیں آئے کے فرزند عالی مقام حضرت امام حسین علیلا کی زندگی میں نظر آتی ہے۔

<sup>[[]</sup> شرح <sup>ز</sup>یج البلاغداین ابی الحدید،جلد ۳،ص • ۳۳۳ <sup>[[]</sup> کلیات دیوان شهریار،جلدا،ص ۲۹۰



## باونوال خطبه

ومن کلامرلہ علیہ السلام <sup>ﷺ</sup> وَہِمَی فِی التَّزْہِیْہِ فِی اللَّنْ یَاوَ ثَوَّابِ اللَّہِ لِلزَّاہِ مِن وَ نِعَمِر اللَّہِ عَلَّی الْحَلَّقِ بی<sup>خ</sup>طبہ امیر المونین سیسے نہ نیا پرتی کوترک کرنے اور ان جزاؤں کے متعلق ، جوخد اوند عالم اپنے زاہد بندوں کو عطا کرتا ہے اور ان نعمتوں کے بارے میں جوانسانوں کو بارگاہ ایز دی سے ملتی ہیں ، ارشاد کیا ہے۔

خطبه،ایک نگاہ میں

یہ خطبہ درحقیقت تین حصوں پر مشتمل ہے: ۔ پہلے جصے میں زہد کی اہمیت اور دنیا سے عدم وابستگی اور اس حقیقت کی طرف توجہ مبذول کرانا ہے کہ دنیا کی تمام آ سائشیں اور نعتیں بہت جلد ختم ہوجانے والی ہیں اور بہت تیزی سے زوال پذیر ہیں۔ اس لیے صاحبان ایمان کو چاہیے کہ خود کو در پیش ہونے والے عظیم سفر کے لیے تیار رکھیں اور اس کے زادِراہ کے لیے اعمال صالحہ کا ذخیرہ کر کے اس کے لیے آمادہ رہیں۔

خطبے کے دوسرے حصے میں امامؓ نے اُن جزاؤں کا ذکر کیا ہے جواس اہم انتظار کے دوران خداوندِ عالم مومنین کوعطا

کرتا ہے۔ خطبے کے آخری حصے میں امام اس حقیقت کا بیان کرتے ہیں کہ انسان خواہ کتنی ہی کوشش کیوں نہ کرے ہر گز قدرت نہیں رکھتا کہ اپنے پروردگار کی نعمتوں کا شکر ادا کر نے کاحق ادا کر سکے، خصوصاً نعمت ایمان کا، جو بلندترین نعمت ہے۔

### پہلاحصہ

" آگاہ ہوجاؤ! دنیا پنے اختنام تک پہنچ چکی ہے اور اپنے خاتے کا اعلان کر چکی ہے۔ اس کی زینتی بدنما ئیوں میں بدل چکی ہیں اور اس کے چہر سے پر نمایاں ہیں اور بہت تیزی سے دور ہور ہی ہیں۔ (ہاں) اس کے ساکنان فنا کی طرف رواں دواں ہیں اور اس کے چہر سے پر نمایاں ہیں اور بہت تیزی سے دور ہور ہی ہیں۔ اس دنیا کی شیر ییاں تلخی میں تبدیل ہو گئی ہیں اور جوصاف و شفاف پانی تھا، وہ کثیف ہو چکا ہے (اس طرح کہ) اس میں پھر ہاتی ن ایک شیر ییاں تلخی میں تبدیل ہو گئی ہیں کہ جو ظرف کی تہہ میں رہ جاتا ہے یا اس حقیر گھونٹ کی مانند جو پانی کی کی کی صورت میں لوگوں میں تقسیم کیا جاتا ہے، جو اتن قلیل مقدار میں ہوتا ہے کہ اگر کوئی پیا سا اسے پیتو اس کی پیاں ہرگر نہیں بچھ سکتی ۔ تو جب صورتحال ہی ہے، تو ات خدا! اس سرائے فانی سے کوبی کا مصم ارادہ کر لو( اور خود کو اس کے لیے تیار کرو)، کیو نکہ اس د نیا کے رہندگان اور فنافرض کر دی گئی ہے، ایس اند ہو کہ اس کی (حصول د نیا کی آر زوتم پر حاوی ہوجائے اور اس کے ساتر کہ کہ ہو ان

شرح وتفسير

اسی لیے تمام رہبران وہادیانِ الٰہی بار باراپنے ہیروکاروں کوہوشیار کرتے رہے ہیں اوراسی دلیل کی بنیاد پرامام عالی مقامؓ اس خطبے میں جوعید قربان کی روحانی شرا ئط کو بیان کرتا ہے ، انسانوں کواس دنیا کی بے وفائی اور ناپائیداری سے خبر دار کرتے ہیں اور بے ثمار تعبیرات سے ان چند جملوں میں جو بیان کیے گئے ، اس حقیقت کوان کے گوش گزار کرتے ہیں کہ اس دنیا پر بے انداز ہ بھر دسانہ کریں۔

پہلے دوجملوں میں فرمایا: «أَلَا وَإِنَّ اللَّهُنْيَا قَلُ لَتَصَرَّ مَتْ<sup>[1]</sup>، وَآذَذَتَ<sup>[2]</sup> بِانْقِصَاء " " آگاہ ہوجاؤ کہ دنیا بنے اختتام تک پنچ گئی ہے اور اس نے اپنے خاتے کا اعلان کر دیا ہے۔" اس شخن سے شاید اس بات کی طرف اشارہ ہو کہ تمام جہانِ عالم کی عمر اب ختم ہونے والی ہے اور بیرزمانہ آخر ہے۔ اس بنا پر ہمارے اس دورکوآ خرالزماں کہا جاتا ہے اور دوسری تعبیر میہ ہو کتی ہے کہ امام گا اشارہ اس جانب ہو کہ ہر انسان

🗓 جہ 🖥 جب : جہ ہر کے مادّے سے پے (بروزن نرم) جس کے معنی ہیں کسی چیز کاقطع کر دینا۔ اسی بنا پرتلوار کوصارم کہا جا تا ہے" تصرّ م دنیا" اشارہ ہے کہ 🛛 د نبا کے آخری وقت کے قریب ہونے کی طرف۔ 🖾 آذَنِتْ: این ان کے ماڈے سے ہے،جس کے معنی اعلان کرنا باخبر وینا ہیں۔

کیاانفرادی زندگی خواہ وہ کسی عصر دزمان میں ہو، بہت مختصرا در تیزی سے گزرنے والی ہوتی ہےا در بید دسری تعبیر خطبے کے دیگر بیان سے زیادہ مطابقت رکھتی ہےا در دا قعاً اس جملے کا مفہوم یہ ہے کہ ہرانسان کی حیاتِ دنیوی اتن مختصر ہوتی ہے کہ گویا اسے پیدا ہوتے ہی کہہ دیا جا تاہے کہ "سفر کے لیے تیا رر ہو!۔"

پہلے جملے میں اس حقیقتِ فنا کے باطن کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اور دوسرے جملے میں اس کے ظاہر کی جانب اور ایک دوسری تعبیر میہ ہے کہ دنیا بجائے خود بھی فانی ہے اور اسی طرح وہ مختلف النوع نشانیاں اور مظاہر جوانسان زندگی کے گوشہ و کنار سے متعلق ہیں ، وہ بھی فانی ہیں اور اس کا اعلان کیا جا چکا ہے تا کہ انسان محوِ غفلت نہ ہوجائے اور بے خبری کی بنا پر طویل خواہ شات کی وجہ سے کسی نقصان عظیم سے دوچارنہ ہو۔ بقول شاعر

سالها درعمر من مهر آمد و آبان گذشت

وزكمال غفلتم برلحظه درنقصان گذشت

درشتاب عمر فرداها همه دير وزشد

نارسيده نوبهاران فصل تابستان گذشت

" میری ساری عمر کے برسوں میں موسم آئے رہے اور جاتے رہے۔ موسم بہار آئے اور گزر گئے، نزن کا موسم آیا اور چلا گیا۔ زندگی ای طرح بیت گئی اور میری غفلت کی وجہ سے سب کی سب رائیگاں اور بے کارگز ری۔ زندگی کے تیز سفر میں برآ نے والاکل گز را ہواکل بن گیا۔ زندگی کے چن میں بہار آئی، مگر ہماری مدہوثی اور بے خبری نے ہمیں اس سے محر وم رکھا اور جب آئکھ کلی تو احساس ہوا کہ فصل بہار گز رچی ۔" اس کے بعد تیر کا اور چو تھے جملے میں امام ارشا دفر ماتے ہیں: ، و تذکیک تر مَحُوْ وَ فُلها وَ آُذَبَتر ت حَتَّاء <sup>11</sup> » " و تذکیک تر مَحُوْ وَ فُلها و آُذَبَتر ت حَتَّاء <sup>11</sup> » نا س کی تمام زیبائش بدنما ہو چکی ہیں اور نما یاں ہوگئ ہیں اور بہت تیز ی سے انسان سے دور ہوتی جارہی ہیں۔ " بردنگ جو ان کی زیبائش اور رعنائی ضعیفی کی نا تو انی اور اس سے ملحقہ تکالیف میں بدل جاتی ہیں۔ اس کی نعشیں زوال پذیر ہوجاتی ہیں۔ بصارت جو اب دینے لگتی ہے ساعت کمزور کی کا شکار ہو جاتی ہیں۔ اس کی نعشیں۔

<sup>[1]</sup> تحذّاء: «حذّ» مادے سے (بروزن حَظّ) تیزی سے کاٹنے کے معنی میں ہے اور اس لیے اس اونٹ کو جو تیزی سے سفر طے کرے «حذّماء» کہتے ہیں اور مذکورہ خطبے میں مطلب ہیہ ہے کہ دنیاوی زندگی تیزی سے ختم ہونے والی ہے۔ پانچویں اور چھٹے جملے میں دنیا کے انسانوں کوایسے اونٹوں کے کاروان سے تشبیہ دی گئی ہے، جن کا سار بان انہیں بڑی تیزی سے چلار ہاہو،فر ماتے ہیں: "فَطِی تَحْفِذُ <sup>[[1</sup>یالْفَدَ]ءِ سُکَّلَہٗہَا وَ تَحْدُو۟ ایالۡہَوۡتِ جِیۡرَا ہَٰہَا» " دنیا اپنے ساکنان کو بڑی تیزی سے فنا کی طرف لے جارہی ہے اورا پنے ہمسایوں کوموت کی طرف لیے جارہی

ہے۔" «تحفز» «حفز» کے ماد سے مشتق ہے (حبس کے وزن پر )اس کے معنی تیزی سے حرکت کرنا یا حرکت میں

لاناہے یا کسی کو پیچیے سے آگے کی طرف دھکیلنا ہے۔ اس تعبیر سے بخو بی واضح ہوجا تاہے کہ انسان خواہ چاہے یانہ چاہے زمانے کے گز رنے کے ساتھ ساتھ تیز کی کے ساتھ سفر کرر ہاہے اور موت کی سمت رواں دواں ہے۔

" تحتی ہو ، جو ماد 6 «حداء» سے مشتق ہے اس کے معنی ہیں اونٹول کو تیزی سے حرکت میں لانے کے لیے آ واز بلند کرنا۔ بیا یک بے حد خوبصورت تعبیر اس حقیقت کی نشان دہی کررہی ہے کہ اس جہانِ فانی میں وہ تما م عوال حرکت پذیر ہیں جو فنا کو تیزی سے قریب لارہے ہیں اور تمام انسان خواہ ارادی طور پر خواہ غیر ارادی طور پر بڑی تیزی سے موت کی طرف اور زندگی کے اختیام پر پیچی رہے ہیں۔

«مدیکان» یعنی "سا کنان" کے لفظ کے بعد «جیدان» یعنی ہمسائے سے مراد غالباً بیہ ہوسکتا ہے کہ انسان کی اصلی قیام گاہ بید نیانہیں۔گویاانسان اس گھر ( دنیا ) کا ہمسا ہیہے، نہ مالک اور نہ صاحب خانہ۔

اس کے بعد والے جملوں میں ایک دوسرے نکتے کے ذریعے دنیا کے حقیقی چہرہ سے نقاب اٹھاتے ہوئے اسے مزید آ شکاراور داضح کیا ہے۔فرماتے ہیں:

«وَ قَدْ اَمَرَ<sup>۳</sup> مِنْهَا مَا كَانَ حُلُوًا وَ كَبِرَ مِنْهَا مَا كَانَ صَفْوًا» « دنیامیں جو پچھ شیرینی تقی وہ پنی میں بدل چک ہےاوراور جوصاف و شفاف تھا وہ گہرلا ہو چکا ہے۔" طفلی اور جوانی کا شیریں دور بہت جلد گز رجا تا ہے۔ بڑھا پے کے ساتھ ساتھ قوت وتوانائی بھی ختم ہوجاتی ہے۔جسم

وروح کی سلامتی کی جگہ بیماریاں لے لیتی ہیں،انسان کا تمام آ رام وسکون، بے آ رامی اضطراب اور بے چینی میں بدل جا تا

<sup>&</sup>lt;sup>[1]</sup> " تحفذ "، «حفز » کے ماد ؓ ب سے (بروزن طبس)" چلانے یا ابھارنے " کے معنیٰ میں ہے۔ یا کسی چیز کو پشت سے دھکاد کرآ گے چلانے کے معنیٰ میں ہے۔حدیث میں آیا ہے کہ قیامت کی نثانیوں میں سے ایک حفز موت ہے۔ جناب رسول خداً سے سوال کیا گیا حفز موت کیا ہے؟ فرمایا نا گہانی اموات۔ <sup>1</sup> «مقر » بروزن مذکر ، گزرنا اور عبور کرنا کے معنیٰ میں ہے اور حُد ؓ بروزن ٹی ؓ تلخ وکڑ وا (شیر میں کا ضد) کے معنیٰ میں ہے اور اَ مَد ؓ ودس کے لفظ سے لیا گیا۔ اس کا مفہوم ہیہ ہے کہ ذرمانے نے گز راور دفت و آمد نے دنیا کی مٹھا سے کو تلخ کر دیا ہے۔

ہے، نہزندگی میں کوئی حلاوت باقی رہتی ہے اور نہ کوئی آ رام وآ سائش ۔ ہر چیز بڑی سرعت سے دگرگوں ہوجاتی ہے اور تمام نعتوں پرز وال آ جا تا ہے۔

اگرچ بعض مفسرین نے اس جملے کی اس طرح بھی تشریح کی ہے کہ دراصل اس جملے سے اس دنیا کے ظاہر اور باطن کے فرق کو داضح کیا گیا ہے یعنی اس دنیا کا ظاہر شیریں ہے اور باطن بہت تلخ ہے۔ یہ بظاہرصاف د شفاف ہے لیکن حقیقۃ انتہائی متیرہ وتارہے لیکن اگرہم دفت سے مذکورہ تعبیرات پرغور کریں تو پہلی تفسیر یہاں زیا دہ مناسب ہے۔

آخر کار ای جملے میں امامؓ نے دنیا کی مذمت اوراس پر بھر دسا نہ کرنے سے متعلق اپنی دوسری گفتگو کے ذریع وضاحت کی ہے۔ آپؓ نے فرمایا:

خَلَمُ يَبْقَ مِنْها إِلَّا سَمَلَةٌ كَسَبَلَةِ ٱلْإِدَاوَةِ آَ أَوْ جُرْعَةٌ كَجُرْعَةِ الْبَقْلَةِ آَ لَوْتَمَزَّزَهَا آَ الصَّدُيَانُ المَعْلَةِ آَ لَوْتَمَزَّزَهَا آَ الصَّدُيَانُ الصَّدُيَنِقَعُ آَ»

" دنیا سے بس اتناباقی رہ گیا ہے جتنابرتن میں تھوڑ اسا پانی ، یاایک قطرہ پانی کہ اگر پیاسا پیئے تو پیاس نہ بجھے۔" یہ جملہ در حقیقت دنیا کے ہرانسان کی زندگی کی داستان بیان کر رہا ہے۔ زمانے کے گزرنے کے ساتھ ساتھ عمر بھی اپنے اختتام تک پہنچتی ہے اور جب انسان خود کوزندگی کی نعمتوں سے لطف اندوز ہونے کے لیے آمادہ کرتا ہے تو اسے پتا چلتا ہے کہ پیانۂ عمر خالی ہو چکا اور زندگی ک نعمتوں میں سے پچھ بھی باقی نہیں ہے۔جو باقی ہے اس کی مثال ایسی ہے کہ اگر کوئی پیاسا اس سے اپنی پیاس بچھانا چا ہے تو صرف حلق تر ہو سے کہ پیان نہ بچھ۔

«میں لتے» کے معنی دراصل بہت کم مقداراور بے قیمت چیز کے ہیں اور پانی کی اس نا قابل ذکر مقدار کے بھی ہیں جو

<sup>[1]</sup> «سیملة» کامادّه « سیّمل» ہے بروزن محمّل، حوض یا پانی کے برتن کو باقی ماندہ پانی سے خالی کرنے کے معنیٰ میں ہے اور سیملة اس مختصر پانی کو کہتے ہیں جو حوض یا برتن کی تہہ میں باقی نیح جائے اور یہی وجہ ہے کہ «اسیمال لوگوں کے درمیان صلح وصفائی کرانے کے معنیٰ میں استعال ہوتا ہے، گو یا دلوں میں باقی ماندہ کینے کو دھودینا ہے۔

<sup>الل</sup> "داداو»<sup>(</sup> (بروزن ادارہ) چھوٹی مقک کے معنیٰ میں ہے جوقد یم زمانے میں پانی سے ظرف کی جگہ استعال ہوتی تھی اور در حقیقت پانی کے اکثر ظرف بھی چڑے ہی کے ہوتے تھے۔

 برتن خالی ہونے کے بعداس کی تہہ میں رہ جاتی ہے۔ اسی طرح «جو عت المعقلة» اس موقع پر استعال کیا جاتا ہے جب مسافر راستے میں پانی کی کمی کا شکار ہوجاتے ہیں اور آپس میں پانی کی راش بندی کر لیتے ہیں کہ ہرایک کو بہت قلیل مقدار میں پانی ملتا ہے۔ اس طرح امامؓ نے ایک مختصر جعلے میں زندگی کی بے ثباتی اور قلیل عمری کے بارے میں ایک طویل و بسیط بحث سمیٹ دی ہے۔ جی ہاں دنیا ایسی ہی بے ثبات اور ناپائید ارجگہ ہے اور اتن ہی کم وقعت ہے کہ اپنے طلبگاروں کو بھی مطمئن نہیں کر مکتی ، تو پھر کیا یہ بہتر نہیں ہے کہ ہوشیار اور خرد مند انسان اس سے دل نہ لگا کے اور اس کی ظاہری چہک دمک پر فریفہ تہ نہ ہو اور اپنی اصلی قیام گاہ کے حجے راستہ کو فراموش نہ کرے۔

امام اس خطبے کے آخری جملوں میں ایک واضح اور روثن متجہ دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

«فَأْ وَمِعُوًا ٢ عِبَادَاللهِ الرَّحِيْلَ عَنْ هٰذِهِ الرَّارِ الْمَقْدُورِ عَلَى اَهْلِهَا الزَّوَالُ وَ لَا يَعْلِبَنَّ كُمُ
فِيْهَا الْاَمَلُ وَلَا يَعْلِبَ الْكُمُ فِيْهَا الْأَمَدُ ٢ هِ

" (جب دنیا کا حال اس طرح ہےتو) اے بندگان خدا! اپنے یہاں سے کوچ کا پختہ عزم کرلو، (اورخودکواس سفر کے لیے آمادہ کرلو) کیونکہ اس دنیا کے باسیوں کے لیے زوال اور فنا مقدّر کردیا گیا ہے۔ ایسا نہ ہو کہ آرز دعیں فریب دے دیں اور تہمیں بیغلط نہی پیدا ہوجائے کہ تمہاری عمریں بہت طویل ہیں۔" (بلکہ کوشش کرو کہ اس فرصت سے جو تہمیں اس وقت میسر ہے، اپنے سفر آخرت کے لیے تو شہ اور زادِسفر جتنازیا دہ ممکن ہوا کٹھا کرلو۔)

اس جملے میں جومفہوم پوشیدہ ہے وہ میہ ہے کہ انسان خواہ چاہے یانہ چاہے اسے ہبر حال اس دنیا سے کو پچ کرنا ہے۔ امامؓ کی خواہش میہ ہے کہ لوگ اس دنیا سے پوری تیاری سے سفر کریں اور اس بیش قیمت فرصت اور مہلت سے جوابھی انہیں حاصل ہے۔اس سے بھر پور فائدہ اٹھائیں اور معارف الہی ، اخلاقی خوبیوں اور اعمالِ صالحہ سے بہرہ ور ہوکر سربلند اور پر افتخار طریقے سے اس راہ کو طے کریں اور این سعادت بخش زندگی کوجاودانی بنائیں ۔

ایک کمبی امیدیں جوآ خرت کو بھلادیتی ہیں ( جیسا کہ پہلے اشارہ ہوا )۔ دوسرا،خوابِغفلت اور بےخبری ہے کہ وہ بھی قیامت کو بھلانے کا سبب اور قساوت قلبی کا باعث ہے۔

<sup>[1]</sup> «اَزْ مِعْوَا" ،مادّ ہُ"زَ مَع» (بروزن زنگ) سے کسی چیز کا پکاارادہ کرنے کے معنیٰ میں ہے اس لیے بعض نے کہا ہے بیلفظ عذ هر کاالٹ ہے (لیعنی "ز"اور " م" کی جگہوں میں ردوبدل داقع ہوا ہے )اور بھی کہتے ہیں کہ دراصل جمع تھا، حرف" ج" " ز"میں تبدیل ہو گیااور ریتیزں الفاظ (عزم۔زمع اور جمع )ایک ہی معنیٰ بتاتے ہیں یعنی کسی کام کے انجام دینے کا پکاارادہ کرنا۔ <sup>[1]</sup> آمّد ہو **و**زن حکم ل، کسی چیز کی آخری عمر ہے، بھی غضب کے معنا میں آیا ہے چوں کہ غیظ دفضب کے دفت انسان کا صبرختم ہوجا تا ہے۔

نكتهر

د نیا کی نا پائیداری پیدرست ہے کہ کوئی بھی شخص اس دنیا میں ہمیشہ زندگی اور بقا کا یقین نہیں رکھتا اور ہر شخص جانتا ہے کہ جلد یا بد یر اس کی شمع حیات گل ہو جائے گی اور انسان سطح خاک سے زیر خاک چلا جائے گا اور سب کچھ چھوڑ جائے گا اور دار بقا کی طرف روانہ ہوجائے گا،لیکن زندگی کی ظاہری چک دمک اور دنیاوی لذتیں اتی شیر یں اور پر کشش ہیں کہ وہ اس حقیقت پر پر دہ ڈال دیتی ہیں اور اس بنا پر انسان بھی تو واقعاً موت کو بھول جاتا ہے اور کہ سی تعلیم یں اور پر کشش ہیں کہ وہ اس حقیقت پر پر دہ ڈال کی حرکات بلکہ افکار وخیالات اس طرح ہوجاتے ہیں جیسے اسے اس جہانِ فانی میں حیات جاود اندل گئی ہو۔ جب کبھی ہمارے دوست اور عزیز واقعار باس دنیا سے آن کھی بھی جنون میں حیات جاود اندل گئی ہو۔ فاتحہ میں شر یک ہوتے ہیں تو چند کھوں کے لیے ہماری نگا ہوں سے پر دہ اُٹھ جاتا ہے ۔ اور زندگی کی حقیقت اپنی تمام ب وفائیوں کے ساتھ ضود ار اور جی ان ہو جاتی ہے ۔ انسان خود کو بید ارکر لیتا ہیں اور زندگی کی حقیقت اپنی تمام ب

🗓 سورهٔ حدید، آیت ۱۲

طرف پلٹتا ہے تو دوبارہ اپنی آنکھوں پر بے ہو ثنی کا پردہ ڈال دیتا ہے۔اور دوبارہ اسی دنیا ساز اور ہوں پرست انسان میں بدل جا تا ہےاورطویل اورلا حاصل امیدوں اورآ رز وؤں کا اسیر ہوجا تا ہے۔

البنة اولیاءاللہ اس قانون سے مشتیٰ ہیں، بیان افراد کی نسبت زیادہ آگا ہی رکھتے ہیں، جود نیا کے حقیقی چرے سے ناداقف ہیں اور کمبی امیدوں اور خواہ شات میں گم صم رہتے ہیں ۔ بیر اولیاءاللہ )اس دنیا کو اُخروی زندگی کے لیے گپل یا گذرگاہ یا پھرراستے کی قیام گا ہوں میں سے کسی قیام گاہ کی مانند سجھتے ہیں اور غافلوں کو آواز دیتے ہیں کہ خواب غفلت سے بیدارہوجا و!

امامؓ نے خطبے کے پہلے جصے میں جو تنبیبہ موضوع بحث ہے، جسے آپؓ نے بہت فصیح وبلیغ تعبیرات میں بیان کیا ہے۔ بیایک بیدارول پیشوا کی فریاد ہے، جسے لوگوں کی غفلت کی وجہ سے تکلیف پیچی ہے۔ بڑی دلسوزی کے ساتھ لوگوں کو بیدار کرنے میں مصروف ہیں ۔اگر چہ بیہ معلّمانِ دین بھی یہ نہیں چاہتے ہیں کہ لوگوں کور ہیانیت اور مادی زندگی سے جو کہ معنوی زندگی کے لیے مقدّ مہ ہے، سے پہلوتہی کی طرف دعوت دیں۔

تو جہر ہے کہ بہت سے بیداردل اورصاحب بصیرت شعرانے جو کہ راہ اولیاء پر گامزن رہے،اس مسلّے پر بے شار اشعار نظم کیے ہیں اور وہ صیحتیں اور مواعظ اپنے اشعار میں بیان کیے ہیں جو کہ بنج البلاغہ میں امامؓ کے خطابات کامفہوم رکھتے ہیں۔

امام بادی مالیق، کی ایک مشہور حدیث میں بیدوا قعہ ملتا ہے:

" متوکل عباسی نے ایک رات حضرت اما محلی تقی ملالظ کو اپنے کل میں طلب کیا اور اس کی وجہ ریتھی کہ امام کے حاسدوں اور متوکل کے حاشینشینوں نے اسے ریجھوٹی اطلاعات پہنچائی تقییں کہ امام اپنے گھر میں اموال اور اسلحہ اکٹھا کرر ہے ہیں، تا کہ خلیفہ کے خلاف لوگوں کو ابھارا جائے ۔ متوکل نے خوفز دہ ہوکر حکم دیا کہ رات کے وقت امام کے گھر کی تلاشی لی جائے اور امام گو گر فقار کر کے دار الامارہ پہنچایا جائے ۔ متوکل نے خوفز دہ ہوکر حکم دیا کہ رات کے وقت امام کے گھر کی تلاشی لی جائے امام کے گھر چھا یہ مار از اور ان کو ابھارا جائے ۔ متوکل نے خوفز دہ ہوکر حکم دیا کہ رات کے وقت امام کے گھر کی تلاشی لی جائے اور امام کو گر فقار کر کے دار الامارہ پہنچایا جائے ۔ جن سیا ہیوں کو اس حکم کی تعمیل پر ما مور کیا گیا تھا، انہوں نے رات کی تاریکی میں امام کے گھر چھا یہ مارا، تو انہوں نے امام کو عبادت میں مشغول پایا اور کسی قسم کا مال یا اسلحہ انھیں نہیں ملا۔ ہم رحال وہ امام گو ہمر اہ لے کر متوکل کے قصر پنچے۔ جب دہ محل میں متوکل کے سامنے پنچ تو انہوں نے بیان دیا کہ جب وہ امام کے گھر پنچ تو انھیں

متوکل جواپنے اقتدار کے نشے میں ڈھت تھااور شراب نوشی میں مشغول تھا، جب امام گودیکھا تواپنی نشست سے کھڑا ہو گیااوراحتر ام کے ساتھ امام گواپنے نز دیک بٹھایااورا نتہائی جسارت سے وہ جام شراب جواس کے ہاتھ میں تھاامام کی

طرف بڑھایا۔ امام في فرمايا: « «خدا کی قشم! یہ ذلیل چربھی میر بے گوشت اورخون میں نہ شامل ہوئی اور نہ ہو کتی ہے۔» متوکل نے شرمندہ ہوکر ہاتھ پنچے کرلیا۔ پھراس نے فرمائش کی کہ مجھے کچھا شعار سنا پئے ۔ شایداس کا خیال تھا کہ شعروشاعری سے اس کی محفل کی رونق بڑ ھ جائے گی۔امامؓ نے فرمایا: « مجھے شعروشاعری سے رغبت نہیں ہے۔" متوکل نے کہا:" آپ کولا ز ماً شعارسانا پڑھیں گے۔" امامؓ نے جب متوکل کا اتنااصرار دیکھا تو کچھا شعار پڑ ھے،جن کا متوکل پر بےانتہا اثر ہوااور وہ اتنا رویا کہ آنسو اس کی ڈاڑھی پر بہنے لگے محفل کے حاضرین بھی گریپکرنے لگے۔متوکل نے اس کے بعداما مُکوعزت واحتر ام سے گھرواپس رخصت كرديا \_اشعار به يتهج: بَاتُوا عَلى قُلَل الْأَجْبَالِ تَخْرُسُهُمُ غُلُبُ الرّجَالِ فَلَمْ تَنْفَعُهُمُ الْقُلَلُ وَ اسْتَنْزَلُوا بَعْنَ عِزْ مِنْ مَعَاقِلِهِمْ فَأُسْكِنُوا حُفَرًا يَا بِئْسَ مَا نَزَلُوْا أَيْنَ الْأَسِرَّةُ وَ التَّيْجَانُ وَ الْحُلَلُ نَادَاهُمْ صَارِخٌ مِنْ بَعْنِ مَا دُفِنُوْا أَيْنَ الْوُجُوْلُا الَّتِي كَانَتْ مُحَجَّبَةً مِنْ دُونِهَا تُعْرَبُ الْأَسْتَارُ وَ الْكِلْلُ فَأَصْبَحُوا بَعْلَ طُوْلِ الْأَكْلِ قَلْ أَكِلُوْا قَدُ طَالَ مَا أَكَلُوْا دَهُراً وَ مَا شَرِبُوْا ا۔ایک گروہ تھا کہ جس نے پیاڑوں کی چوٹیوں پر بڑےمضبوط اور متحکم محل نما قلع تعمیر کئے تھے اور بڑ بے قوی ہیکل محافظ اس کی حفاظت اور نگہهانی کے لیے مامور تھے کہکین یہ سب کچھران قلعوں اور کلوں اور ان کے لیے فائدہ مند ثابت نہیں ہوا۔ ۲۔ پچھ عرصہ نہ گزرا تھا کہ اس پناہ گاہ اور اس باعزت مقام سے انھیں ذلت کے ساتھ کھینچ کر نکالا گیا اور قبر کے گڑ ھے میں اتارد یا گیا۔اور بیکتنابراانجام ہے۔ سران کے فن ہونے کے بعد یکارنے والے نے آواز دی کہ کہاں گئے وہ طلائی باز وبنداور وہ تاج وتخت اور وہ زينت وزيبائش \_ س سم ۔ کہاں گئیں وہ صورتیں کہ جن سے ناز ونعمت کے آثار جھلکتے تھےاور یردوں کے پیچھے چھپےر بتے تھے۔

دوسراحصه

· فَوَاللهِ لَوْ حَنَنْتُمْ حَنِيْنَ الُوُلَّهِ الْعِجَالِ وَدَعَوْتُمْ بِهَدِيْلِ الْحَمَامِ وَجَأَرْتُمْ جُؤَارَ مُتَبَتِّلِ

🗊 د يوان پروين اعضامي ۔

/

الرُّهُبَانِ وَخَرَجْتُمْ إِلَى اللهِ مِنَ الْآمُوَالِ وَالْآوُلَادِ الْتَمَاسَ الْقُرْبَةِ إِلَيْهِ فِي ارْتِفَاع دَرَجَةٍ عِنْدَهٔ أَو غُفُرَانِ سَيِّئَةٍ أَحْصَتْهَا كُتُبُهُ وَحَفِظَتْهَا رُسُلُهُ لَكَانَ قَلِيْ لَاقِيمَا أَرْجُوُ لَكُم مِنْ ثَوَابِهِ وَأَخَافُ عَلَيْكُمْ مِنْ عِقَابِهِ

" خدا کی قسم! اونٹیوں کی طرح فریاد کرو، جوابی بچوں کو کھو چکی ہوں اور ان کبوتر دں کی طرح نالہ دفغاں کرو، جو اپنے ساتھیوں سے الگ ہو گئے ہوں، ان گونشذشین راہبوں کی طرح چیخو، چلّا وُ، جو گھر بارچھوڑ چکے ہیں اور مال اور اول دس مجمی اپنا ہا تھ اٹھا لو۔ اس غرض سے کہ تہمیں بار گا والہی میں تقرب حاصل ہو، در جے کی بلندی کے ساتھ اس کے یہاں یا ان گناہوں کے معاف ہونے کے ساتھ، جو صحیفہ اعمال میں درج اور کراماً کا تبین کو یا دہیں، تو وہ تمام بے تابی، اور نالہ وفر یا دار تواب کے لحاظ سے جس کا میں تمہارے لیے امید وار ہوں ، اور اس عقاب کے اعتبار سے ، جس کا محصے تمہارے لیے خوف واندیشہ ہے، بہت ہی کم ہوگی۔"



حبتنی اس راہ میں کوشش کرو گے وہ کم ہے وہ بحث جو پہلے ھے میں کوتا ہی عمر دنیا کے بارے میں گزری ہے، بیاسی کاتسلسل ہے جو امام بہت عمدہ و گویا تعبیرات سے مطلب کی تشریح کرر ہے ہیں۔ اس ھے میں امام کے بارے میں فرماتے ہیں ثواب وعفاب آخرت کی اہمیت اور دوسری زندگی میں انسانوں کی قسمت ، جو دنیاوی زندگی کا آخری ہدف ہے، کے بیان کے در پے ہیں اور دوسر ے لفظوں میں وہ چیز جو پہلے ھے میں گزری، ایک مقد مہ تھا اس ھے کے لیے، جس میں آخری ہدف یعنی قرب الہٰی اور اس کے بے حساب ثواب تک پہنچنے اور خوفناک عذا بوں سے پر ہیز کرنے کی طرف اشارہ فرماتے ہیں:  «فَوَاللَّهِ لَوُ حَنَنُتُمْ حَنِيْنَ<sup>[1]</sup> الُوُلَّهِ <sup>3</sup> الُعِجَالِ<sup>3</sup> وَدَعَوْتُمْ بِهَدِيْلِ<sup>3</sup> الْحَمَامِ وَجَأَرْتُمْ جُوَارَ هُمَتَبَتِّلِى <sup>3</sup> الرُّهْبَانِ<sup>2</sup> وَ خَرَجُتُمْ إِلَى اللَّهِ مِنَ الْآمُوَالِ وَالْآوُلاَدِ الْبَحَاسَ الْقُرْبَةِ إِلَيْهِ فِي ارْتِفَاع دَرَجَة عِنْدَهُ أَو خُفُرَانِ سَيِّنَةٍ أَحْصَتُهَا كُتُبُهُ وَ حَفِظَتُهَا رُسُلُهُ لَكَانَ قَلِيُكَو فِي ارْجُو لَكُم مِنْ ثَوَابِهِ وَ أَخَافُ عَلَيُكُمُ مِنْ عِقَابِهِ»

" خدا کی قشم ! اونٹنیوں کی طرح فریاد کرو، جوابی بچوں کو کھو چکی ہوں اور ان کبوتر وں کی طرح نالہ وفغاں کرو، جو اپنے ساتھیوں سے الگ ہو گئے ہوں، ان گونشنشین راہبوں کی طرح چینو، چلا وً، جو گھر بارچھوڑ چکے ہیں اور مال اور اولا د مجمی اپنا ہاتھ اٹھا لو۔ اس غرض سے کہتمہیں بارگا والہی میں تقرب حاصل ہو، درج کی ملندی کے ساتھ اس کے یہاں یا ان گناہوں کے معاف ہونے کے ساتھ، جو صحیفہ اعمال میں درج اور کر اما کا تبین کو یا دہیں، تو وہ تمام بے تابی، اور نالہ وفر یا راس نواب کے لحاظ سے جس کا میں تمہمارے لیے امید وار ہوں ، اور اس عقاب کے اعتبار سے ، جس کا مجھے تمہمارے لیے خوف واندیشہ ہے، بہت ہی کم ہوگی۔"

یہاں پرامام خدا کی بارگاہ میں نہایت تضرع دزاری فرماتے ہوئے تین تثنیہیں بیان کرتے ہیں: پہلی تشہیہ:اونٹیوں کی چیخ و پکار، جب ان کے بچے ان سے بچھڑتے ہیں توالیں آ وازیں نکالتے ہیں کہ ہر سننے والے

کوا پن طرف متوجّه کر کیتے ہیں۔

دوسری تشبیہ: کبوتر وں کی نوحہ گری ہے۔ہم نے دیکھا ہے کہ جب وہ سب ایک گول دائر ے میں جمع ہوتے ہیں تو ایسالگتا ہے کہ سب مل کرنو حہ پڑ ھر ہے ہوں۔

"ابنِ منظور "لسان العرب میں لکھتا ہے: ہدیل (جو مذکورہ جملے میں آیا ہے ) تبھی کبوتر کی آواز اور تبھی ان کے بچوں کے لیے آیا ہے، اس کے بعد بعض نقل کرتے ہیں عربوں کے مطابق جناب نوح میں بلا کی کبوتر کا بچہ تنہا رہ گیا تھا اور پیاس کی شدت سے مرر ہاتھا اس لیے اس روز سے سب کبوتر اس کے لیے نوحہ گری کرتے ہیں۔

تیسری تشبیہ: تارکِ دنیااورر ہبانیت اختیار کرنے والے اپنے عبادت گا ہوں میں گریہ وزاری کرتے تھے۔ اپنے مختلف مراسم کے مواقع پر انفر دی یا اجتماعی صورت میں نوحہ گری کرتے ہیں اور اس لیے کہ دنیا سے ربطنہیں رکھتے ، ان نوحے کا ایک الگ سوز ہے۔

امامٌ بارگاہِ خدادندی میں فقط پُرشورنو حد گری اور گریدوزاری پرا کتفانہیں فرماتے ، بلکہ اس جملے «تحوّ جُتُحْد الّی اللّهِ چن الْاَحْمَوَالِ وَ الْاَوْلَادِ» سے، بلندترین ایثار وفدا کاری ، جواس راہ میں ہو، کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: اگرتم اپنے تمام وسائل زندگی ، قرب الٰہی ، اس کے ثواب اور عذاب الٰہی سے نجات کی پروانہ کرو۔ یہ پھر بھی کم ہے۔

اس بات کی دلیل بالکل واضح ہے، اس لیے بید نیاوی عمر آغاز سے انتہا تک اور اس کی تمام عمتیں ، مادی ثر وتیں از ل سے ابد تک عمر آخرت اور اس کی نعمتوں کے مقابلے میں ایک جلدی گز رنے والے لیے ات کی طرح اور دریا کے مقابلے میں ایک قطرے کے برابر ہے۔اور صاف ظاہر ہے دنیا اور آخرت سے متعلق معرفت حاصل نہیں ہو سکتی اور تضرّع وزاری میں دلسوزی ہو سکتی ہے۔

خطبہ ؓ ہمام"۔(خطبہ ۱۹۳)جو پر ہیز گاروں کے بارے میں ہے۔ میں یہ «صَبَرُوُا أَيَّاَهًا قَصِيْرَةً أَعْقَبَتُهُمُ دَاحَةً طَوِيْلَةً »«انہوں نے پچھدن صبر سے کا م لیا (ایثاروفداکاری کی) اس چیز نے انہیں طولانی آ رام دراحت دے دی۔

### تيسراحصه

«تَاللهِ لَوِ انْمَاثَتْ قُلُوبُكُمُ انْمِيَاثَا وَسَالَتْ عُيُونُكُمُ مِنْ رَغْبَةٍ إِلَيْهِ أَوْ رَهْبَةٍ مِنْهُ دَمَّا ثُمَّر حُرِّرْ تُمُر فِي التُّنْيَامَا التُّنْيَابَاقِيَةٌ مَا جَزَتْ أَعْمَالُكُمُ عَنْكُمُ وَلَوْ لَمْ تُبْقُوا شَيْئًا مِّنْ جُهْ كُمْ أَنْعُمَهُ عَلَيْكُمُ الْعِظَامَرَوَهُ دَامُ إِيَّاكُمْ لِلْإِيمَانِ» «خدا کی قشم!اگر تمہارے دل بالکل پکھل جائیں،اور تمہاری آنکھیں امید وہیم سے خون بہانے لگیں اور پھر رہتی دنیا تک اس حالت میں جیتے بھی رہو، تو بھی تمہاے اعمال اگر چہتم نے کوئی سر نہ اٹھا رکھی ہو، اس کی نعمات عظیم کی بخشش اورا یمان کی طرف راہنمائی کا بدلہٰ بیں اتار سکتے۔"(اس لیےا پنی کم عملی پر غرور نہ سیجیے)

شرح وفسير

اللد کی نعمتوں کی عظمت ودسعت:

خطبے کے اس آخری حصے میں امامؓ انسانوں پر اللّہ کی نعتوں کی عظمت کواجا گر کررہے ہیں تا کہ شکر گزاری اور نعتوں کے احساس کو ہمارے وجود میں زندہ کریں، وہ شکر جوانسان کی ترقّی، تکامل اور قرب الہٰی کی جانب ایک دریچہ ہے۔ اس خطبے میں دوسری بارتسم باری تعالیٰ سے بات کرتے ہیں اور فرماتے ہیں:

وَ تَالله لَوِ انْمَاثَتْ قُلوبُكُمُ انْمِيَاثاً ۖ وَسَالَتْ عُيُونُكُمُ مِنْ رَغْبَة إِلَيْهِ وَرَهْبَة مِنْهُ دَماً، ثُمَّ عُرِّزُتُمْ فِي النُّنْيَا، مَا النُّنْيَا بَاقِيَةٌ، مَا جَزَتْ أَعْمَالُكُمْ عَنْكُمْ وَلَوْلَمْ تُبْقُوا شَيْئاً مِنْ جُهْلِ كُمْ. أَنْعُبَهُ عَلَيْكُمُ الْعِظَامَ، وَهُدَاهُ إِيَّا كُمْ لِلإِيمَانِ»

" خدا کی قسم ! اگرتم لوگوں کے قلوب بطور کلؓ پانی ہوجا <sup>ع</sup>یں اور تمہاری آنکھیں شدّت شوقِ خدایا اُس کے خوف سے (آنسوؤں کی جگہ) خون بہا عیں، اس کے بعد دنیا کے اختیام تک زندہ رہو اور جتنی طاقت رکھتے ہو اس کے مطابق مطیع پروردگارر ہو، پھر بھی تمہارے اعمال پروردگار کی عظیم نعمتوں کا جواب نہیں، خصوصاً تمہاری ہدایت سہ جانب ایمان کی عظیم نعت (اس بنا پراپی قلیل اعمال پر مغرور نہ ہونا اور جان لویہ سب اعمال مالک کی نعمتوں کے مقالبے اس قطر ہے کی ماند ہیں جوایک بڑے سمندر کے مقالبے میں ہو)۔"

در حقیقت امام اینی خوبصورت اور پر حکیمانه بیان میں اطاعت پر ور دگار کی کمیت و کیفیت کی تشریح فرمار ہے ہیں ۔ کیفیت کے لحاظ سے انسان اپنے وجود کوحتی الا مکان اللہ کی اطاعت میں صرف کرے اور اپنے جسم کے تمام حصوں کو اس کی یا د کے لیے آمادہ کرے اور روح کو بندگی کے عروج تک پہنچا دے ، جتنا ہو سکے ۔ اور کمیت کے لحاظ سے بیہ ہے کہ میٹمل اپنی پوری

<sup>[1]</sup> «انمدیاد» (بروزن موت) سے پانی میں کوئی چیز جل کرنا کے معنیٰ میں ہے۔ «انم بیاد» ، جو باب افعال سے ہے جل ہونے ، پکھل جانے کے معنیٰ میں ہےاور مذکورہ خطبے میں راہ خدامیں انتہائی کوشش وسعی کے معنیٰ میں آیا ہے۔ عمر میں کرتار ہے۔ پھر بھی اُس کی ایک نعمت کا شکر ادائیں کر سکتا ہے۔ بلکہ ان احادیث سے مطلب سے مطابق جو معصومین سے ہم تک پہنچا ہے کہ تو فیق اطاعت اور شکر گزاری خود ایک دوسری نعمت ہے کہ انسان کواس کا شکر دوسری نعتوں سے شکر سے سلسط میں اضافہ کرنا چا ہے اور کسی شاعر نے کیا عمدہ کہا ہے: شک کُرُ الْالِ لَةِ نِعْمَةٌ مُوْجِبَةٌ لِشُكْرِ بِحَدَ قَ کَیْفَ شُکُر یَ بِتَوَ کُو شُکُرُ کُو مِنْ بِتِرَ بِ شک کُرُ الْالِ این نواس کا شکر دوسری نعتوں سے شکر سے سلسلے میں اضافہ کرنا چا ہے اور کسی شاعر نے کیا عمدہ کہا ہے: شک کُرُ الْالِ لَة نِعْمَةٌ مُوْجِبَةٌ لِشُکْرِ بِحَد قَ کَیْفَ شُکُر یَ بِتَوَ کُو شُکُرُ کُو مِنْ بِتِرَ بِ شک کُرُ الْالِ این نواس کا شکر دوسری نعتوں سے دوسر اشکر انسان پر واجب ہوجا تا ہے۔ ہم کس طرح اس کی نیکیوں کا شکر جالا سکتے ہیں جب کہ اس کے لیشکر بھی اس کی جانب سے ایک نیکی ہی ہے۔ " ایک محصومین سے لیا ہے۔ جس طرح او پر اشارہ ہوا شاعر نے بھی بیہ مطلب احادیث معصومین سے لیا ہے۔ حقیقت میں اما مٌ چاہتے ہیں ان تعبیرات سے نعمات الٰہی کے لامحدود ہونے کی جانب اشارہ کریں۔ اس تعبیر جولا

؞ۅؘڷۅ۫ٲڽۜٞڡٙٳڣۣٳڵٲۯۻۣڡؚڽٛۺؘڿٙڗۼۣٱۊ۫ڵٲۿڔۅۜٞٳڵڹڂۯڲؘڽ۠ؖڽؙ۠؋؈ٛۢڹۼٮۣ؋ڛٙڹ۫ۼڐؙٲڹؖڂؙڕۣڟٞٲنڣؘٮؚٙػڶٟؠ۫ؾ۠ ٳٮڵۊ؞<sup>ۣ</sup>؆

" اگر روئے زمینکے سارے درخت ،قلم بن جائیں اورسب دریا روشانی بن جائیں اورسات دریا وَں کا اضافہ کیا جائے ،وہ سب ختم ہوجائیں گے،لیکن کلمات ِخدااختتام پذیر نہ ہوں گے۔

جی ہاں! بندگانِ خدااس کے سواکوئی راستہٰ ہیں رکھتے کہ اپنیکو تاہی کی خدا سے عذرخواہی کریں ، ورنہ جس کا خداوند عالم سزاوار ہے اس کا بجالا ناکسی کے بس میں نہیں ہے۔قابل توجہ بات سہ ہے کہ امامؓ یہاں پرنعت ایمان پرزوردیتے ہیں اور فرماتے ہیں: «وَ هَدَا لاَ إِیَّا کُمْہِ لِلَا یْمَتَان»

ید حقیقت میں ذکر خاص بعداز عام کی مثالوں میں سے ہے۔ پہلے جلے میں بڑی نعمات الہٰی نے مجموعے کی جانب اشارہ کرتے ہیں اور اس جلے میں خصوصی طور پر نعمتِ ایمان کی طرف اشارہ فرماتے ہیں کہ جو ان سب میں بلند ترین نعمت ہے، جس طرح قرآن مجید میں آیا ہے: " ہَلِ اللّٰہُ يَحُنُّ حَلَيْہ کُمْرَ أَنْ هَدَا کُمْرِلِلْإِیْمَانِ"

<sup>[[1]</sup> ان احادیث کوجوامام سجاد دامام صادق طیلان سے نقل ہوئی ہیں، بحارالانوار، ج<sup>س</sup>ان<sup>1</sup> سا<sup>0</sup> ۳ اور حضرت امام سجاڈ کی پندرہ مناجاتوں میں سے مناجات شاکرین میں مطالعہ فرمایئے۔ <sup>[1]</sup> سورہ کھمرات، آیت ۲ <sup>[1]</sup> سورہ حجرات، آیت ۲ 001

" بلکہ اللہ تم پراحسان فرما تا ہے کہ اس نے تمہیں ایمان کا راستہ دکھایا ہے۔" ایمان کی فعمت اس نقطۂ نظر سے کہ وہ انسانی سعادت کی کنجی اور بہشتِ جاودانی میں داخل ہونے کے لیے اجازت نامہ ہے، اہمیت نہیں ہے، بلکہ تمام نیکیوں کی طرف حرکت کرنے اور برے کا موں کے لیےرکاوٹ کے طور پر اہمیت رکھتی ہے اور در حقیقت دین کی بنیا دوں کو صحیح خطوط پر استوار کرنے کا ہم ستون ہے۔

اور قابل تو څه بات ريہ ہے کہ ہدايت کو خدا ہے نسبت دے رہے ہيں چاہے انسان اپنے اختيار ہے اے قبول کرتا ہو۔ يہ اس ليے ہے کہ جب تک امدادالہی نہ ہوں اورکوئی الہی معلم اور کتب آسانی کا انتظام نہ ہوتب تک کوئی راہ نجات حاصل نہيں کرسکتا؛ کوئی شخص بھی اس مقام تک نہيں پہنچ پاتا؛ اس بنا پر ہم شب وروز سب نمازوں ميں خداوند جل شانۂ سے ہدايت کا تقاضا کرتے ہيں۔

خطبے کے آخر میں اس عمدہ نکتے کی جانب تو بتہ کرنی چا ہیے کہ پہلا حصہ ایک مقدمے کی حیثیت رکھتا ہے اور قلوب کو دنیا کی نا پائیداری کی جانب متوجہ کرتا ہے اور دوسرے اور تیسرے حصے میں ان کو اطاعت خداجل شانۂ اور کسب فضائل اور دفعِ رزائل کی جانب متوجہ کرتے ہیں فرق میہ ہے کہ دوسرے حصے میں قرب الہی کی اہمیت پرزور دیا گیا ہے اور اس شائستہ ہدف تک پینچنے کی کوشش کی جائے اور تیسرے حصے میں شکرِ منعم کے طور پر درگاہ ایز دی میں پیش ہونے سے متعلق بیان ہے، کیوں کہ انسان کا ضمیر شکرِ منعم کے لزوم پر گواہ ہے۔

#### ترپنواں خطبہ

فی فی فی کری یو مرالتَّخر و صفة الأُضْحِيَّة الَّ "روز عيد قربان اور صفات قربانى ي بيان مين" «وَ مِنْ تَمَامِ الْاُضْحِيَّةِ اللَّيَنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُ الْمُ الْمُ عَيْنِهَا، فَإِذَا سَلِمَتِ الْاُذُنُ وَ الْعَيْنُ سَلِمَتِ الْاصْحِيَّةُ وَ تَمَتَّنَ، وَلَوْ كَانَتْ عَضْبَاء الْقَرْنِ تَجُرُّ دِجْلَهَا إِلَى المتنسَكِ" سَلِمَتِ الْاصْحِيَّةُ وَ تَمَتَنَ، وَلَوْ كَانَتْ عَضْبَاء الْقَرْنِ تَجُرُّ دِجْلَها إِلَى المتنسَكِ» تربان ي جون ورائم من مونا بي مح لائل المتنسكِ» د قربانى ي جانور كاكمل مونا بي م كمان الم مون الم مون مول الرائل كان الم عند مول اور ال كى المتنسكِ» اور آنكمين سالم بين تو قربانى بحى سالم اور مرطر حسمَل من الرَّحِواس كَسِنَكَ لُو لُمُ موت مول اور ذَحَ كَ جَلَمَ لَنَكُرُنْ الْمَا مَوْنَا مَوْنَا مِنْ الْمَالَ مَعْنَا مَدَى مَعْنَى مَالْ مَعْنَا مَالْمَ الْمَ الْمَنْ مَن

شرح وتفسير

قربانی کامل ہونی چاہیے اس خطیے میں (یا خطبے کے اس حصے میں )اما ٹاقربانی کی بعض جزئیات کو بیان کرتے ہیں، گویا چاہتے ہیں کہ گزشتہ

<sup>[1]</sup> سند خطب کتاب «مصادر نیج البلاغ "میں آیا ہے کہ یہ خطبہ حقیقت میں ایک علیجد ہ خطب نہیں ہے ( بلکہ گزشتہ خطبے کا حصہ ہے، جوامام نے روزِ عیدِ قربان ارشاد فرمایا) اس دلیل سے ابن ابی الحد ید کا نسخہ ہے اس کو گزشتہ خطبے کے حصے کے عنوان سے ثمار کیا ہے، ادر سیکہ باقی سب نسخوں میں جدا گا نہ خطبے کے عنوان سے آیا ہے اختلائا، بلکہ یقینا کا تبول کی غلطی ہے، اس بات کا گواہ میہ ہے کہ کتاب «من لا یحضر ہ الفقیة " (جلد اصفحہ ۲۱ ) اور کتاب مصب اح المہ تہ جل ۔ (صفحہ ہے اختلائا، بلکہ یقینا کا تبول کی غلطی ہے، اس بات کا گواہ میہ ہے کہ کتاب «من لا یحضر ہ الفقیة " (جلد اصفحہ ۲۱ ) اور کتاب مصب اح المہ تہ جل ۔ (صفحہ ۲۹۹) میں بید صدیدایقہ خطب کے حصے کے عنوان سے ذکر شدہ ہے، ریکتہ کھی قابل نور ہے کہ کتات «من لا یحضر ہ الفقیة عینا جملے کے بعد «فلا تجو می »کا جملد آیا ہے جو جملے کے معن کو کلی طور پر مطلب کے رعکس کردیتا ہے (مصاد رنج البلاغہ )، جلد ۲ صفحہ ۳ ) اور رہا ال المہ نسک » خطبے کی تمام بحثوں کے جزئی امورکوکمل کرتے ہوئے میہ بتانا چاہتے ہیں کہ الہٰی بند ےصرف کلّیات پراکتفانہیں کرتے ، بلکہ شریعت کے تمام چھوٹے بڑے امور کی طرف بھی متو خبر ہتے ہیں ،فرماتے ہیں :

« وَمِنْ تَمَامِ الْأُصْحِيَّةِ <sup>[1]</sup> اسْتِشْرَافُ<sup>[2]</sup> أُذُنِهَا، وَ سَلاَمَةُ عَيْنِهَا، فَإِذَا سَلِمَتِ الْأُذُنُ وَ الْعَيْنُ سَلِمَتِ الْأُضْحِيَّةُ وَمََّتَتْ»

" چاہےاس کا سینگ ٹوٹا ہوا ہوا در لنگڑے پاؤں کے ساتھ قربان گاہ میں آئے۔"

امام کا ییفرمان اُس گفتگو کے ساتھ جوفقتھاء میں مشہور ہے اور جوروایات معصومین سے استفادہ ہوتا ہے کہ قربانی کا جانور سرمیں موجود اعضاء کے اعتبار سے سالم ہو، متصادم نہیں ہے، کیونکہ وہ چیز جو قربانی کے جانور کی سلامتی کے لیے مصر ہے، وہ بیہ ہے کہ سینگ کا اندرونی حصہ (یعنی جڑ سے) ٹوٹا ہواور اگر او پری حصہ ٹوٹا ہوتو کوئی حرج نہیں ہے۔ اسی طرح مخضر لنگڑا پن جو مانع حرکت نہ ہووہ بھی مصر نہیں۔

نہج البلاغہ کے بعض نسخوں میں اس خطبے کی بی عبارت « تمجُوُّ دِ جَلَتَها اِلَی الْمَنْسَكِ » چس کی ذیل میں «فَلَا تمجُزِ جی» آیا ہے تو یہاں جملے کامفہوم یہ ہوگا کہ اگر اس کا سینگ ٹوٹا ہوا ہوا ور اس کے پاؤں میں کسی عیب کی وجہ سے وہ زمین پرلنگرا تا ہوا آئے تو قربانی کے لیے کافی نہیں ہے۔ <sup>س</sup>امرحوم سیّدرضیؓ اس خطبے کے آخر میں کہتے ہیں: «وَالْمَنْسَكُ هَاهُنَا الْمَنْ بَحْ

# قربانی بعیب کیول ہونی چا ہے؟ اگرچہ یہاں قربانی کرنے کا مقصد یہ ہے محتان و نیاز مند لوگوں کوفا کدہ پنچ ، جس طرح قرآن مجید فرما تا ہے: ، فوَاذَا وَجَبَتْ جُنُوْ بُهَا فَ كُلُوْا مِنْهَا وَ ٱطْعِبُوا الْقَانِعَ وَالْمُعْتَرَ " " جب قربانی کے پہلو آرام پذیر ہوجا میں (اس کی روح نکل جائے) اس کا گوشت خود بھی کھا وَاور غریبوں، مسکیوں فقیروں کو بھی کھلا وَ، اس طرح ہم نے ان حیوانات کو تہمارے لیے مہیا کردیا، تا کہ خداکا ظلر بچالا میں۔ اور یہ بات مسلم ہے کہ قربانی کے جانور کان یا سینگ کا نہ ہونے کا مطلبہ نہیں ہوگی بلکہ قربانی۔ در اصل ایک عبادت ہے اور حیوان معیوب و ناقص کا انتخاب پروردگار کی بارگاہ کے لیے مناسب نہیں، اُس کے لیے ہوتا ہو جانور کا انتخاب کرنا چا ہے اور میوان میں کا انتخاب پروردگار کی بارگاہ کے لیے مناسب نہیں، اُس کے لیے ہوتا ہو جانور کا تخاب کرنا چا ہے اور میوان معیوب و ناقص کا انتخاب پروردگار کی بارگاہ کے لیے مناسب نہیں، اُس کے لیے ہوتر ای عور توں کا کال جاب کے ساتھ نماز پڑھتا، نماز میں صاف لباس پہنا، عبادت کے دوت اپنے آپ کو نوش ہو

نكته

🗓 سوره بخج، آیت ۳

### چو**نواں خطبہ**

وَفِيْهَا يَصِفُ أَصْحَابَهُ بِصِفِّيْنَ حِيْنَ طَالَ مَنْعُهُمُ لَهُ مِنْ قِتَالِ أَهْلِ الشَّّامِ<sup>[[]</sup> اس خطب میں امامؓ اپنے اصحاب کی حالت بیان کرتے ہیں، جب وہ کمی مدت کے لیے امامؓ کو شامیوں سے جنگ سے منعکرتے ہوئے اس کی توجیہ بیان کرتے ہیں۔

خطبہ، ایک نگاہ میں اس مورد میں کہ امامؓ نے بید خطبہ کس وقت ارشاد فرمایا، کس واقع سے متعلق ہے، اس بارے میں مفسر ین نیچ البلاغہ نے بہت گفتگو فرمائی ہے۔ صاحب " مصادر نیچ البلاغہ " لکھتے ہیں: جب عمر و بن عاص نے مصر پر غلبہ پایا اور امامؓ کے نمائندے محمد ابن ابی بکر ؓ کوشہ پر کردیا، تو ایک گروہ نے حضرت اما معلی ملیلا سے سابقہ خلفاء سے متعلق اپنا نقطۂ نظر بیان کرنے کی درخواست کی تو امامؓ نے ان کے جواب میں فرمایا: " آیا عمر و عاص نے فتوں سے فارغ ہوئے ہو کہ ایسے سوال کرتے ہو جب کہ مصرکوتم سے چھین لیا گیا اور ہمارے

<sup>[1]</sup> سند خطبه: «مصادر نیچ البلاغه کا مصنف عقیده رکھتا ہے کہ بی خطبہ ۲۶ وی خطبے کا حصہ ہے اور اس کو ۳۷ و ۵۴ اور ۵۸ وی خطب کے ساتھ ایک خطبہ مجھتا ہے جوامام علیہ السلام نے اپنے گھر میں ایک جماعت کے سامنے ارشاد فرمایا۔ اس کے بعد اس تے تحریر کرنے کا حکم دیا کہ سب مسلمانوں کے لیے نقل کریں، مصنف نے خطبہ ۲۶ کے ذیل میں اس مطلب کی جانب اشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے «من جملہ ان لوگوں میں سے جنہوں نے سیّرضی سے پہلے اس کو فقل کیا ہے «ثقفی "نے 'الغارات' میں اور "طبری "نے اکمستر شد' میں اور اس طرح مرحوم "کلینی " نے "الرساکل' میں "کشف المحجة "سیّدا بن طاؤوں سے نقل کیا ہے اور ابن قتیبہ نے "الغارات "میں بھی فقل کیا ہے۔ (مصادر نیچ البلاغہ جا ہوں ۳۱ شیعوں کوشہ پر کیا گیا۔" اس کے بعد فرمایا: "جلد ہی میں ایک خط کھوں گا ،اورتمہارا جواب اس میں تحریر کروں گااور وہ خط یہ ہی ہے جو مذکور ہے۔" صاحب مصادر آ گے لکھتے ہیں : بعید نہیں امامؓ نے اس خطبے کے بعض حصوں کو کئی بار (مختلف موارد میں )ارشاد فر مایا

-97 بعض نے بیجی احتمال دیا ہے کہ آغاز خطبہ امامؓ کے ساتھ بیعت کے زمانے سے مربوط ہے اور اس کے ذیل کا داستان صفین کے ساتھ تعلق ہے۔ ایک اوراختال دیا ہے کہ یہ کمل خطبہ زمان بیعت کے ساتھ مربوط ہے اور جنگ سے مراد جنگ جمل اور اس کے مقدمات اسی وقت فراہم ہو گئے تھے۔لیکن بداحتمالات بعید نظرآ تے ہیں۔ ظاہر ہیہ ہے کہ مکمل خطبہ ایک داستان کے ساتھ مربوط ہے اور وہ ہے داستان جنگ صفین اور اُس زمانے سے متعلق ہے کہ اصحاب اور یاران امامؓ بے صبر می سے امامؓ سے جاہتے تھے کہ اقدام جنگ کریں اور کام کوتمام کرے۔ اس بات کا شاہدوہ بیان ہے جومرحوم" بحرانی"اورنیج البلاغہ کے شارح خوئی نے اس خطبے کی شان ورود میں لکھا ہے۔ اوروه کہتے ہیں: «صفین میں اصحاب امامؓ کی حالت کیچا نب اشارہ ہے کہ جس وقت ان کو شامیوں سے جنگ کرنے سے منع فرماتے تھے، اس مقصد سے کہ ان کا شوق جہاد بڑھ جائے (یا اس لیے کہ جب تک ممکن ہے بغیر خونزیزی کے بات کا فیصلہ ہوجائے اور دشمن راہ انحراف سے باز آجائے )" 🗓 البته به مات کی صالحی کی نیچ البلاغہ کے نسخے سے مطابقت نہیں رکھتی ہے، اس لیے کہ وہ کہتا ہے: "اصحاب حضرتٌ جنگ *کے مخ*الف تھے۔" لیکن بہ بات بہت بعیدلگتی ہے، اسی طرح وہ اس چیز ہے، جو آئندہ خطبے میں آرہی ہے کہتے ہیں: «صفین میں یاران حضرت تاخیر جنگ سے ناراض تھے "ساز گارنہیں ہے۔ مختصر بدکه جس وقت اصحاب کی جانب سے امام پر دباؤتھا کہ جنگ صفین کا کامختم کریں، امامؓ نے فرمایا: " میں اس جنگ کے بارے میں بہت تحقیق کے بعداور جنگ کے تمام پہلوؤں کے مطالعے کے بعد اس نتیجے پر پہنچا

🗓 منهاج البراعه، جلد ۴، ص٢٦ سرشرح نيج البلاغدابن ميشم بحراني ، جلد ٢، ص ١٣ ا

ہوں کہ تمہاری پیشکش کو قبول کروں ۔ بیاس وجہ سے ہیں کہ تمہاری جانب سے دباؤہے، بلکہاس لیے کہ میں ایک دوراہے پر کھڑ ہوں کہ یااپنے تمام اسلامی عقائد کا انکار کروں یاان کی حفاظت کے لیے ہاتھ میں شمشیر اٹھالوں ۔ بے شک میں دوسری بات کو ترجیح دوں گا چاہے میری جان خطر سے میں پڑ جائے۔"

بہرحال خطبہایک زاویے سے اشارہ ہے اُس دباؤ کی طرف جو امر بیعت ، یا شامیوں سے جنگ کے متعلق امام پرتھااور آخرامامؓ نے جنگ کرنے کامصمم ارادہ کرلیا، جودورا ندیش، خوداعتمادی اور ہرتسم کی جلد بازی سے گریز پر مبنی تھا۔

پہلاحصہ

فَتَدَا كُوا عَلَى تَدَاكَ الْإِبِلِ الْهِيْمِ يَوْمَ وِرْدِهَا وَقَنْ أَرْسَلَهَا رَاعِيْهَا، وَخُلِعَتْ مَذَانِيْهَا; حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُمْ قَاتِلَى أَوْبَعْضُهُمْ قَاتِلُ بَعْضٍ لَدَى. وَقَدْ قَلَّبْتُ هذَا الْآمَرَ بَطْنَهُ وَظَهْرَ لاَحْتَى مَنَعَنى التَّوْمَ، فَمَا وَجَدُتُنِي يَسَعْنِى إِلَّا قِتَالُهُمْ أَوِ الْجُحُوْدُ بِمَا جَاءَ بِهِ مُعَمَّدُ (صَلّى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمْ) فَكَانَتْ مُعَاكِةُ الْقِتَالِ أَهْوَنَ عَلَى مِنْ مُعَاكِةِ الْعِقَابِ وَ مَوْتَاتُ اللَّامَرَ بَتَ

"وہ اس طرح بے تحاشا میری طرف کیکے جس طرح پانی پینے کے دن وہ اونٹ ایک دوسرے پر ٹوٹتے ہیں کہ جنہیں ان کے سار بان نے پیروں کے بندھن کھول کر کھلا چھوڑ دیا ہو، یہاں تک کہ مجھے یہ گمان ہونے لگا کہ یا تو مجھے مارڈ الیس کے یا میرے سامنے ان میں سے کوئی کسی کا خون کردے گا ، میں نے اس امر کو اندر باہر سے الٹ پلٹ کرد یکھا، تو مجھے جنگ کے علادہ کوئی صورت نظر نہ آئی ، یا یہ کہ محمد کی تیالیہ کے لائے ہوئے احکام سے انکار کردوں ، لیکن آخرت کی تختیاں جھیلنے سے مجھے جنگ کی تختیاں جھیلنا سہل نظر آیا، اور آخرت کی تباہیوں سے دنیا کی ہلاکتیں میرے لیے آسان نظر آکیں۔"



اس ظالم گروہ کے ساتھ جنگ کے سوا کوئی چارہ نہیں

یہ خطبہ خواہ امامؓ کے ساتھ آغاز بیعت کے واقع سے متعلق ہویا ان مسائل کے ساتھ مربوط ہوجو صفین میں گزرے، پہلے اس حقیقت کی جانب اشارہ کرتے ہیں کہ میں لوگوں کی طرف نہ گیا، بلکہ یہلوگ خود تھے کہ ایک عجیب وغریب اصرار کے ماتھ میرے پاس آئے، فرماتے ہیں: یقت کا تکُو ا ﷺ کَر اللہ الْہِنْ مِ الَّالِیلِ الْلَهِ مَ الَّالِیلِ الْلَهِ مَ الَّالِیلِ الْلَهِ مَ الَّالِیلِ الْلَهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَ اللَّهُ اللَّهُ مَ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُولَ الْحُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّةُ الْحُولُ الْحُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُولُ الْحُولُ اللَّهُ الْحُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُولُ الْحُولُ اللَّهُ اللَّ لَهُ اللَّهُ الْحُولُ الْحُلُولُ اللَّ الْحُلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُولُ اللَّهُ الْحُولُ اللَّهُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ اللَّهُ اللَّ الْحُلُولُ اللَّ الْحُلَ الْحُلُ الْحُلَ الْحُلُولُ اللَّهُ اللَهُ الْحُلَ

جانب اشارہ ہے جو پیاس کی شدت کے ساتھ کھاٹ پر پہنچ ہوں اور ہرایک دوسر کے کومار تا ہے اور دھکے دیتا ہے تا کہ جلدی

<sup>[1] ج</sup>س طرح او پراشارہ ہوا " تدما تحوا " بدلک" کے ماد سے (بروزن فک ) ہے اور راغب کے کہنے کے مطابق "مفردات "میں یہ لفظ اصل میں صاف و نرم زمین نے لیے ہے اور ایک ناہموارز مین کوزیادہ کو لئے نے صعنیٰ میں بھی آیا ہے اور چونکہ کو طن کا لاز مدصاف وہموار کرنا ہے، یہ لفظ سطح زمین نے لیے استعال ہوتا ہے اور "ارض دلگاء "صاف اور صنیخ زمین پراطلاق ہوتا ہے اور "فاقة دلگاء یغیر پالان والے اون پر اطلاق ہوتا ہے۔ <sup>[2]</sup> "ھیرھ " جن " آھیتھ " اور " اور شدیگاء "صاف اور صنیخ زمین پراطلاق ہوتا ہے اور "فاقة دلگاء یغیر پالان والے اون پر اطلاق ہوتا ہے۔ <sup>[2]</sup> "ھیرھ " جن" آھیتھ " اور " اور شدیگاء "صاف اور صنیخ زمین پراطلاق ہوتا ہے اور " فاقة دلگاء یغیر پالان والے اون پر اطلاق ہوتا ہے۔ <sup>[2]</sup> "ھیرھ " جن" آھیتھ " اور " اور صند گیاء "صاف اور صنیخ زمین پر اطلاق ہوتا ہے اور " فاقة دلگاء یغیر پالان والے اور ایس اور طب کرف دوڑ کے <sup>[2]</sup> "ھیرھ " جن" آھیتھ " اور راض دلگاء "صاف اور صنیخ زمین پر اطلاق ہوتا ہے اور " فاقت ایسا معظر ب ہوجائے کہ سلسل ایک طرف دوڑ ک اور پر اواپن آئے پھر دوڑ کے اور در اصل ماد کہ " ھیرھ " سے (بروزختم ) پیاس یا تفتیک کی بیاری کے معنین میں لیا گیا ہے اور بر ایش ایک طرف دوڑ کے میں۔ <sup>2</sup> سور د " اسم معدر ہے، درود کے معنی میں ہے ۔ اور بھی کہ اگیا کہ یہ مصدر ہے جو تا کید کی خاطر فاعل کا معنی دیتا ہے اور ایسے گردہ کو کہتے جو پانی کے لیے <sup>2</sup> سور د " اسم معدر ہے، درود کے معنی میں ہے ۔ ایکن معنی میں ہے ۔ لیکن دونت کے ساتھ میں معنی میں ایستی اور ایسے گردہ کو کہتے جو پانی کے لیے <sup>2</sup> سور د یہ معدر ہے، درود کے معنی میں ہے ۔ ایکن معنی میں ہے ۔ لیکن دونت کے ساتھ میں کی معنی میں وسمیت آگی اور ہو کہتے جو پانی کے لیے <sup>2</sup> معنی میں استعال ہونے لگا ہے۔ <sup>2</sup> سور ای سے مقال بھی کہتے ہیں۔ اس کے بعداں کا طلاق ہر لیٹی ہوئی چز پر ہوتا ہے۔ یہ افغا میں میں مادہ «قبی سی اور نے میں کی اور ای اور سی میں تکر ای کے بی میں اور اور نے گی ہی ہوئی ہے۔ یہ بینا، سی میں مادہ «قبی » رردن سک ) سے دہ ہوتا ہے۔ یہ میں اور سی میں میں میں اور نے گی ) ہے دہ ہوئی پی ۔ اور ایک ہو میں کی میں میں اور ای میں تکر ای ۔ یہ بینا، سی تیں اور ایک ہی تی ہی ہوئی ہو ہو ہو ہی ہی ہوتا ہے۔ یہ میں میں میں تک ہی ہیں ای ہی ہی ہوان ۔ ایم ہیں ہیں ہی ہیں ہی ہوئی ہی ہوئی پیز پر ہوتا ہے۔

یانی تک رسائی حاصل کرے

« تھنیم » جن « آ تھیتھ » اُس حیوان یا انسان کے معنیٰ میں ہے جو شدتِ نُسْنگی یا سی مجبوری کی وجہ سے متحیّر ہو گیا ہوا اور سلسل اِ دهر اُدهر دوڑ رہا ہو۔اب اگرایسے پیا سے اونٹ اُن کے حال پر جمبورڈ دیے جائیں اور سارباں کی کوئی نظارت نہ ہو اور کوئی روک ٹوک نہ ہوتو کیسا منظر پیش کریں گے، جی ہاں ان حسّاس لحظات میں لوگوں کا حال بھی بالکل ایسا ہی تھا اور اتن شدید بھیڑتھی کہ نہ فقط ان کے اپنے افراد کے لیے خطر بے کا باعث بن سکتی تھی بلد ممکن تھا ام ہم کے لیے بھی خطرہ پیدا کرتی ۔

جی ہاں ایسابی ہےلوگوں کا حال جب کسی چیز سے عشق کرتے ہیں اوراپنے احساسات اس کے لیے ظاہر کرتے ہیں۔ لیکن افسوس کہ کبھی وہ ہی لوگ، جب تھوڑی مشکلات میں گرفتار ہوتے ہیں ایسے بدل جاتے ہیں کہ جیسے بالکل وہ اس صف میں تھے ہی نہیں ۔

۲۔ بغیرلگام کے پیاسے اونٹوں کی بے تابی اور بیجان سے ممکن ہے ان لوگوں میں احساس کی گہرائی اور معرفت کے نا پید ہونے کی جانب ضمنی اشارہ ہو۔

سر درحقیقت ان تعبیرات کے ذریعے کنایتاً سرزنشیں کی جارہی ہیں،انہیں بیکہا جارہا ہو کہ بھی تو اس طرح شخ پا ہو جاتے ہو کہ کوئی بھی تنہیں کنٹرول نہیں کرسکتا ادر کبھی اس طرح ٹھنڈ ےادر بے شدھ ہوجاتے ہو کہ کوئی تنہیں حرکت نہیں دے سکتا۔

اس کے بعد خطبے کوآ گے بڑھاتے ہوئے فرماتے ہیں:

وَقَلُقَلْبَتُ هٰذَا الْآمَرَ بَطْنَهُ وَظَهْرَ لاَحَتَّى مَنَعَنِى النَّوْمَ فَمَا وَجَدُتُنِى يَسَعُنى إِلَّا قِتَالُهُمُ أَوِ الجُحُوُدُ بِمَا جَاءَ بِه هُحَمَّدٌ (صلى الله عليه وآله وسلم) فَكَانَتُ مُعَاكَبَةُ الْقِتَالِ أَهْوَنَ عَلَى مِنْ مُعَاكَبَةِ الْعِقَابِ وَمَوْتَاتُ الدُّنْيَا أَهُوَنَ عَلَى مِنْ مَوْتَاتِ <sup>[1]</sup> الْأخِرَةِ»

" میں نے اس موضوع (شامیوں کے ساتھ جنگ یا دوسرے دشمنوں کے ساتھ خلافت کے آغاز میں ) کے بارے میں بہت تحقیق کی اوراس کوکمل طور پر پر کھا اوراس کے تمام پہلوؤں کو دیکھا ایسے کہ میری نیند آنکھوں سے غائب ہوگئی، آخر اس نیتج پر پہنچا کہ اس کے علاوہ کوئی چارہ نہیں کہ دوراستوں میں سے ایک کا انتخاب کروں یا (ان لوگوں سے جنہوں نے حق کے مقابلے میں قیام کیا ہے ) جنگ کروں یا ہراس عقیدے سے جو محد گے آئے، اس سے انکار کروں، میں نے دیکھا کہ جنگ

<sup>[1]</sup> «موتات» جمع «موت» مرنے کے معنیٰ میں ہے کیکن کسی چیز کو گنوادینے کے معنیٰ میں بھی استعال ہوا ہے اور مذکورہ خطبے میں اس معنیٰ میں استعمال ہوا ہے۔ بیلفظ شدید حوادث جوانسان کا سکون ختم کردیں ، کے معنیٰ میں بھی آیا ہے۔ کوقبول کرناد نیا کی ہلاکتیں چھوڑ دینا آخرت دینے کے مقابلے میں میرے لیے مہل تر ہے۔" مفاتیم سے پُریتعبیراتع مدہ طریقے سے ظاہر کرتی ہیں: اقد لاً: - امامؓ نے ہرگز لوگوں کے اصرار کوقبول نہیں کیا اور جب تک معاملے کی صحیح تحقیق نہیں فرمائی اس کے انجام دینے کے متعلق ارادہ نہیں کیا اوریہی حال رہبرانِ الہٰی کا رہا ہے کہ وہ لوگوں کے دباؤ کو خاطر میں نہیں لاتے ہیں ۔ جہاں

ثانیا:- اکثر میہ ہوتا ہے کہ انسان اپنی ذاتی اور پینیواؤں کی زندگی کو، اجتماعی طور پر ایک دورا ہے پر پا تا ہے جو موقعوں پر مناسب ترین کوانتخاب کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ اگر مصلحت جنگ کی ہوتو میہ اپنی عافیت طلی کواپنے وظیفہ کی انجام دہی میں رکاوٹ نہیں سمجھتے اور حفظ خونِ مسلمین کی خاطر اپنی توانا ئیوں کو استعال کرتے ہیں اور مصلحتوں کو پاؤں تلے روندڈالتے ہیں۔

ثالثاً: -وہ چیز جوامامؓ کے لیے اہمیت رکھتی ہے وہ مسائل حصول رضا وخوشنودی پر وردگارا ورو ظیفے کی انجام دہی تھی ، اس دلیل کی بنا پر ایسی راہ کا انتخاب کیا جس میں رضائے الہی ہو، چاہلوگوں کی رضا اس میں ہویا نہ ہو۔ **رابعاً:** - معلوم ہوتا ہے کہ امامؓ کی جنگیں کفر وایمان ، اسلام وجاہلیت کی جنگیں تھیں ، اسی دلیل سے اپنی پوری طاقت کے ساتھ مقابلے کے لیے قیام فرما یا اور راحت طلبوں اور دنیا پر ستوں کی مصلحت اندلیڈی کو تھراد یا۔ اس بنا پر وہ خوشنو دی پر وردگار کے حصول کی فکر میں بھی مند کہ اپنی اور کو وی کی خواہ شات کے پابند ، گر میں کھر کو کو لی کا دبا ذات اس بنا پر وہ خوشنو دی پر وردگار کے حصول کی فکر میں سے منہ کہ اپنی اور کو لی کی خواہ شات کے پابند ، گر میں کہ کو کو کی خواہ شات کے پابند ، گلر میں کہ کو کو کی اس کا دبا ذات شد ید ہو کہ را سے کمل طور پر مسدود ہوجا کیں اور تکلیف شرعی سا قط ہوجائے۔ البند اس چیز سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ اگر انسان ، خدا کی رضا اور لوگوں کی رضا جنع کر سکتا ہے یعنی دونوں ایک کا دبا ذاتنا شد ید ہو کہ را سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ اگر انسان ، خدا کی رضا اور لوگوں کی رضا جنع کر سکتا ہے لیے دونوں ایک کا دول دین پر جمع ہوجا میں یا دوسر کے لیے قاضی کو کی میں ایس دول کی میں اور دیکی ہو کہ کا ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو کے لیے ہو کی ہو ہو ہو ہو ہو ہوں کی ہو ہو ہو ہو ہو ہوں ایک میں تیز دی آ جائے گی ۔

زكات

ا۔امامؓ کے لیے مشت**ا قانہ ب**جوم نبج البلاغہ کے خطبوں میں مکرّرہم اس مضمون کود کیھتے ہیں کہ سلمین آغاز بیعت میں یا اس کے بعد بعض حوادث میں، امام کی جانب عجیب مشتا قاندا نداز میں لیکے کہ حالات غیر معمولی اور قابو سے باہر ہو گئے اور بیڈوف ہونے لگا کہ پچھلوگ دوسروں کے پاؤں کے نیچے روند بے جائیں گے، اس عجیب ہجوم کی وجہ کیاتھی؟ ظاہراً اس دلیل کے سوا کوئی اور نہیں کہ لوگ زمانِ خلفاء کے حالات خصوصاً خلیفہ ثالث اور اسلامی اقدار کی پامالی، خلیفہ سے نسبت رکھنے والوں میں بیت المال کی غیر منصفانہ تقسیم اور اسلامی ملک کے کلیدی عہد بے نا اہلوں کے ہاتھوں میں دینے سے اسنے ناراض اور پریثان تھے کہ اپنی نجات کے لیے سوائے ایسے شخص کی پناہ گاہ، جس کے وجود میں سب اسلامی اقدار بھی ہوں، کسی اور کے طلب گار نہیں تھے۔

جی ہاں وہ عدالت کے پیاسے تھے، سیچ اصلی اسلام کے پیاسے، ایسے معارف قر آنی کے پیاسے تھے جو ہر خرافات کی آمیزش اور غلط تفاسیر سے پاک وصاف ہو، اور ان امور کوامام المونین کے اندر مشاہدہ کرر ہے تھے اور پیاسوں ک طرح جب کہ وہ مشاہد کا آب کرلیں تو ہر گز کسی سراب کے پیچھے نہیں دوڑتے اور عاشقانہ انداز میں صاف اور میٹھے پانی ک طرف دوڑتے ہیں۔

بیخطیم و بےنظیر جوم ایک جانب سے عظمتِ مقامِ امامؓ کی دلیل ہےاور دوسری جانب سےلوگوں کی دضعِ سابق سے شدید ناراضگی کی واضح دلیل تھی ،اور بید دنوں تاریخ کے دسیع بحثیں ہیں۔<sup>[1]</sup>

۲۔ جنگ وصلح اور ایمان و کفر کے دور اہم پر خطبے کے آخری حصے میں ہم نے مشاہدہ کیا کہ امام اپنے آپ کو ایک دور اہم پر تصور کرر ہے ہیں ؛ یا جنگ یا ان چیز وں کا انکار جو پیغ برگل نے تھے۔ پیاس لیے تھا کہ جنگ اپنی تمام خرابیوں ، اور برے انجام کے باوجود بھی فقطظلم و فساد ، بی عدالتی سے ساتھ مقالبے اور زمین سے فساد کی جڑوں کو اکھاڑنے کا واحد وسیلہ ہوتی ہے۔ پہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں فتنے کی آگ کو بچھانے اور باغیوں اور اہل غرور کے عدل اکہا کی جانب لوٹے کو جنگ

🖾 زیادہ دضاحت کے لیے شرح خطبہ شقشقیہ (خطبہ ۳،جلداوّل) کی جانب رجوع کر سکتے ہیں۔ 🗹 سورهٔ انفال آیت ۳۹

| «فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِيْ حَتَّى تَغِيْءَ إِلَى آَمْرِ اللهِ» <sup>[1]</sup>                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| «متجاوزاورظالم گروہ کےساتھ جنگ کرو، جب تک وہ فرمان خدا کی جانب واپس آ جا <sup>ت</sup> یں۔"                |
| اورایسے مواقع پر رہبران الہی ، عافیت طلبی کو چھوڑ کر جنگ کی تکالیف کے استقبال کے لیے دوڑ پڑتے ہیں ، اس    |
| لئے کہان کے لیے دنیادی آ رام وسکون سے ہاتھ اٹھانا سعادت آخرت کے ہاتھ سے جانے کے مقابلے میں دشوارنہیں تھا۔ |

🗓 سورهٔ حجرات آیت ۹

خطبه، ایک نگاه میں

## <u>يجينوان خطبه</u>

«وَقَلْ الْمَتَبْطَأً آصْحَابُهُ إِذْنَهُ لَهُمُ فِي الْقِتَالِ بِصِفِّ أَنَ» <sup>[1]</sup> «بيخطبها مامٌ ن أس وقت ارشاد فرما ياجب آپ اسحاب صنين ميں فرمان جنگ كى تاخير سے ناراض تھے۔"

اس خطبے کے مضمون اور گزشتہ خطبے کے مضمون کے درمیان تناسب سے بید ظاہر ہوتا ہے کہ بید دونوں خطبے ایک ہی خطبے کے دو حصے تھے یا دونوں خطبے جدا گانہ طور پر مختصر دقت کے فاصلے کے ساتھ ارشاد کیے گئے ہیں۔" ابن الی الحدید" اپن شرح نہج البلاغہ میں اس خطبے کے ذیل میں لکھتے ہیں :

جب امیرالمونین حضرت علی الیلا نے فرات کے گھاٹ پر قبضہ کیا اور اجازت دی کہ شامی بھی وہاں سے استفادہ کر سکتے ہیں، تا کہ شاید بیر محبت، لطف اواجراءعد الت سبب ہو کہ وہ اثر قبول کریں اور راہ جنگ سے فرار کریں اور سلح کے لیے امامؓ کے پاس آجائیں۔ چند دن گز رہے تھے کہ دونوں لشکروں پر سکوت طاری تھا، نہ امامؓ کی طرف سے کوئی پیغام امیر شام کے پاس بھیجا جاتا تھا اور نہ امیر شام کی طرف سے کوئی خدمت امامؓ میں آ رہا تھا اور بیہ بات سبب ہوئی کہ اہل عراق، شامیوں سے جنگ کرنے کے فرمان میں تاخیر پر نا راض ہو گئے۔

لہذا خدمت امامؓ میں آئے اور عرض کیا: ہم اپنے بال بچوں کو کوفہ چھوڑ کر یہاں آئے کہ شام کی سرحدوں کو اپناوطن

<sup>[1]</sup> سند خطبہ: "مصادر نیج البلاغہ میں کوئی خاص سنداس خطبہ کے بارے میں بیان نہیں ہوئی ،لیکن ج " ابن ابی الحدید "اس خطبہ کے ذیل میں اخبارروز صفین کے ایک گو شے کے عنوان سے بیان رکھتا ہے جو خلاہر کرتا ہے کہ جو چیز سیّدرضیؓ یہاں لے آئے ہیں، دوسری صورتوں میں معنیٰ میں اس کے ساتھ ہم آ ہنگ ہے، جوتارتؓ میں آئی ہے۔شرح نیج البلاغہ ابن ابی الحد یدجلد ۲۰ ص ۱۳ قرار دیں، ہمیں اجازت دیچے کہ جنگ کا آغاز کریں، اس لیے کہ لوگ باتیں بنار ہے ہیں۔امامؓ نے فرمایا: کیا کہتے ہیں؟ عرض کیا، بعض یہ گمان کرتے ہیں کہ آپؓ اپنی جان کے خوف سے جنگ پراقدام نہیں کرتے اور بعض یہ تصوّر کرتے ہیں کہ آپؓ شامیوں سے اصل جنگ اور جواز شرعی میں شک رکھتے ہیں۔امامؓ نے یہ جامع اور مختصر خطبہ ان کے جواب میں ارشاد فرمایا:

بہلاحصہ

اَمَّا قَوْلُكُم أَكُلَّ ذَلِكَ كَرَاهِيَة الْمَوْتِ فَوَاللَّهِ مَا أَبَالِى دَخَلْتُ إِلَى الْمَوْتِ آوْ حَرَجَ الْمَوْتِ أَنْ تَلْحَق بِي طَائِفَة وَ آمَّا قَوْلُكُم شَكَّا فِي آهُلِ الشَّامِ فَوَاللَّهِ مَا دَفَعْتُ الْحَرْب يَوْماً إِلَّا وَ آنَا أَظْمَعُ أَنْ تَلْحَق بِي طَائِفَة فَتَهْتَرِى بِي وَ تَعْشُو إِلَى ضَوْئِي وَذَلِكَ آحَبُّ إِلَى مِنْ أَنْ أَقْتُلَهَا عَلَى ضَلَالِها وَإِنْ كَانَتْ تَبُوءُ بِإَثَامِها . "تم لوگوں كابيكنايي لي ويش ال ليكنا به كما موت كو لين نبيل كرتا ہوں اور اس سے بحاكت بو مُوالاً محال فتم الحصور اور اس سے بحاكت بلي لي موت كى طرف بر هوں يا موت ميرى طرف بر شحاور اس طرح تم لوگوں كابيكنا كه بحصابل شما محصور المحرب فقور كابيكر من يش موت كى طرف بر هوں يا موت ميرى طرف بر شحاور اس طرح تم لوگوں كابيكر الا محراب مثام سے جہاد كرنى نجور ذيل كي محصور كى طرف بر عون يا موت ميرى طرف بر شحاور اس طرح تم لوگوں كابيكر الله محسور ال مثام سے جہاد كرنى نجور الا مكر الله محسور بي تو خدا كان محسور يا موت ميرى طرف بر محاور اس طرح تم لوگوں كابيكر ال

شرح وتفسير

ا مام کم اخود کو جنگ سے روکنا جس طرح او پر کہا گیا کہ بیار شادات امام نے بعض جاہلوں کے پچھاعتراضات ، جو شامیوں سے جنگ کے لیے اجازت میں تأخیر کے موقع میں تھے، کے جواب میں فرمائے: أُمَّا قَوْلُكُمُد: أَكُلُ الْحُوْتِ أَوْ حَرَجَ الْمَوْتِ ، فَوَاللَّهِ مَا أُبَالِي، دَخَلُتُ إِلَى الْمَوْتِ أَوْ حَرَجَ " الْمَوْتُ إِلَى » «ليكن بيجوتم لوك كتبة موكد جنّك مين تاخير موت سخوف كي وجد سرب، خداجل شانه كانتم ! مُحصكوني خوف

نہیں کہ میں موت کی جانب جاؤں یا موت میر کی جانب آئے۔"

جی ہاں، جب ہدف ایسامقدّس ہوجیسے رضائے خدا تومومن انسان تیار ہوتا ہے کہاستقبال شہادت کے لیے بڑھے۔ اوراس کے آنے کاانتظار نہ کرے، اس سے بڑا کیافخر ہوگا کہانسان اپنے معبود ،محبوب اور مقصود کی راہ میں جان دے۔

کسی پریہ بات مخفی نہیں کہ اسلامی غزوات میں خصوصاً بدر، احد، احزاب، خیبر دخنین کے میدانوں میں ، میں ہمیشہ پہلی صف میں تھااور ہمیشہ پروانے کی طرح شمع رسالت کے گردر ہتا تھااور موت و شہادت کا استقبال کرتا تھا، کس طرح ممکن ہے ایسے شخص کے بارے میں جوابیہا تا بناک ماضی رکھتا ہو، ایسی غلط قضاوت کی جائے کہ خوف شہادت سے جنگ میں تاخیر کرر ہاہے۔

اس معنیٰ کی نظیر، بلکہاس سے بھی عمدہ الفاظ میں پانچویں خطبے، اورایک سوتیسویں خطبے میں آئی ہے کہایک جگہ فرماتے ہیں:

وَاللَّهِ لَا بَنُ أَبِي حَطَالِبٍ آنَسُ بِالْمَوْتِ مِنَ الطِّفُلِ بِثَنَ مِ أُمَّمَّهُ» «خدا کی قشم فرزند ابوطالبؓ کی موت (شہادت) سے محبت اس طفلِ شیرخوارکی محبت سے زیادہ ہے جووہ پیتانِ مادر سے رکھتا ہے۔"

اورایک دوسرےمقام پرفرماتے ہیں:

؞ۅؘٳڷۜڹؚؽڹڣؙڛؙٳڹڹؚٳۑڟٳڸٮؚٟۑؚؾڔ؋ڶٲڵڣٛۻؘۯڹڐٟۑؚٳٮۺۧؽڣٳۿۅؘڽؙڡؘڸۜٛڝ؈ؙڡٙؽؾڐٟڡٙڸؘ ڣۣۼؽڔڟٳعڐؚٳؠڵٶ

"اس خدا کی قشم! جس کے قبضنہ قدرت میں فرزند ابوطالب کی جان ہے شمشیر کے ہزار دار میرے لیے آسان ہیں (اور پسند ہیں)اس موت ہے جوغیر اطاعت پر در دگار میں بستر پرآئے۔"

<sup>[1]</sup> اس جمل کی ترکیب واعراب میں دواحتمال ہیں: پہلا یہ کہ ؓ کل "منصوب ہوگافتل مقدر کی وجہ سے اور نقد پر میں «ا تفعل کلؓ ذالك» ، ہوگا، دوسرا یہ کہ «کل" مرفوع بعنوان مبتدا ہوگا اور نقد پر میں ایسے ہوگا «اُکلؓ ذالك نااَشِ من کر اہیّۃ الموت» اور ہر حال میں «کر اہیّۃ الموت» مفعول لاجلہ (مفعول لہ) ہوگا۔ تاریخ امام کی پُرافتخار زندگی پر گواہ ہے کہ اِن ارشادات کو آپؓ نے عملی طور پر ہرمیدان جنگ میں ظاہر کیا اور کتنا جاہل تھالشکر عراق کا وہ گروہ، جس نے ایسی بات کی کہ امامؓ راہ خدا میں شہادت سے ڈرتے ہیں۔ اگر بید کہا جائے کہ ان میں سے بیشتر کی عمران نی نیتھی کہ غزوات اسلامی کو درک کرتے ، لیکن کیا بیہ کہہ سکتے ہیں کہ ہم جنگ جمل کو بھول گئے ہیں؟ ایسی جنگ کہ امامؓ ایک بجلی کی طرح لشکر دشمن پر حملہ کرتے شکار راس طرح لوگوں کی بھیڑ میں گم ہوجاتے شخص کہ ان کے چاپ خوالوں کے دل وجان امامؓ کی جان کے خوف کی وجہ سے تیزی سے دھڑ کنے لگتے تھے جب تک امامؓ میدان کی دوسری طرف سے ظاہر ہوجاتے ، اِس حال میں کہ ذکر خدالیوں پر جاری ہوتا اور دشمن ان کے ڈرسے بھھر جاتے ہیں۔ اسلام

اصولی طور پر کس طرح ممکن ہے کہایک مردِخدا ،جس کا دل دولتِ ایمان سے مالا مال ہو، وہ شہادت سے خوف کھائے اور دشمن کی شمیشر اور نیز وں سے ڈرے، کیااما ہٹ نے خود بائیسویں خطبے میں نہیں فرمایا:

ڷؘقؘڶۘػؙڹٛؾؙۅٙڡٙٵٲۿؘۜڐۘۮڹؚٳؙؗؖػۯڹؚۅٙڵٵؙۯۿڹ۠ۑؚٳڶڟۜٛۯڹؚۅٙٳڹۣٚٝؽڶۼڸؽقؚؽڹۣڡؚٞڹؙڗؖۑ۪ٚٛۏۼؙؽڔۺؙڹۿڐٟڡؚٞڹ ۮؚؽؚڹۣ؞

" میں ہرگز وہ شخص نہ تھا کہ جنگ سے ڈرجاؤں یا دشمن کی شمشیر کی ضربت سے خوف کھاؤں ، کیونکہ میں اپنے پروردگار پریقین رکھتا ہوں اوراپنے آئین میں کوئی شک وتر ڈنہیں رکھتا۔"

«فَوَاللَّهِ هَا أُبَالِي" اجمله ال حقيقت کی جانب اشارہ ہے کہ عام افراد ہرگز موت کا استقبال نہیں کریں گے، جب تک کہ عمر کے آخر میں موت انہیں آئے ندکھیر لے، جب کہ شجاع اور با ایمان افراد کے لیے فرق نہیں کہ وہ موت سے جاملیں یا موت ان پر آپڑ سے اور بیہ بالکل اسی طرح ہے کہ موت کو ایک شیر درندہ سے تشبیہ دیتے ہیں وہ ہرگز اس جگہ نہیں جائیں گ جہاں وہ حیوان ہو لیکن ایک شجاع فرد کے لیے میمکن ہے اُس کا سامنا کر اور اُس کے ساتھ مقابلہ کرے، ایسے افراد جب انہیں راہ خدا میں شہادت کی موت آتی ہے تو ان کے چہرے پر مسکرا ہٹ ہو تی ہوں ہے ایک آغوش میں لے لیے ہیں۔اگر موت ان سے دنیا وی رنگ برنگی زندگی چھین لیتی ہے تو وہ اُس ایری زندگی سے بدل سکتے ہیں۔ اس کے بعد امام اُس دوسر کے اعتراض ، جو عراقی لُشکر کے پچھلوگوں نے شامیوں سے جنگ کرنے میں تا خیر کے

سب كيا، 2 جواب مي فرمات بين: «وَ أَمَّا قَوْلُكُمْ شَكًّا فِي أَهْلِ الشَّامِ ! فَوَاللَّهِ مَا دَفَعْتُ الْحَرْبَ يَوْمًا إِلَّا وَ أَنَا أَطْمَعُ أَنْ تَلْحَق بِي ظائِفَةٌ فَتَوْهَتِهِ بِنِي بِنِي بِنِي فِنْ وَتَعْشُوُا <sup>[1]</sup> إلى ضَوْرِنَى «ليكن يه كدكتج بيں جنگ ميں تاخيراس وجہ ہے ہے كہ شاميوں سے جنگ ميں شك ركھتا ہوں (اس جانب اشارہ ہے كہ ميں يقين نہيں ركھتا كہ وہ راہِ باطل پر چل رہے ہيں) خدا كی قسم! (يہ تصور باطل اور خام خيال ہے) ميں اگر روز جنگ ميں تاخير كرتا ہوں تو بياس ليے ہے كہ اميد ہے كہ ان ميں سے پچھلوگ ہم سے آمليس اور راہِ ہدايت پرچليں اور تاريكيوں سے مير نے نوركود يكھيں اور ميرى طرف آجائيں۔"

«وَ ذٰلِكَ أَحَبُّ إِلَى حِنْ أَنْ أَقْتُلَهَا عَلَى ضَلَالِهَا وَ إِنْ كَانَتْ تَبُوْءُ <sup>عَ</sup>ا بِآثَامِهَا» «اور مجھ یہ چیز گمرا،ی کی حالت میں انہیں قتل کردینے سے کہیں زیادہ پند ہے۔اگر چہاپ گنا ہوں کے ذیے دار ہم حال بیخود ہوں گے۔" (میں ان کی بدبختیوں کا ذیحے دارنہیں ہوں ،لیکن چاہتا ہوں جہاں تک ممکن ہوانہیں بربادی کے دھانے سے دورکرسکوں اور راہ سعادت ونحات کی جانب گامزن کرسکوں )

یہاں پرامام ایک بہت اہم نکتے کی جانب اشارہ فرماتے ہیں اور وہ یہ ہے کہ مردانِ خداکے لیے جنگ کرنا، نہ ایک ہدف ہے اور نہ ہی علان کا سب سے پہلاراستہ، بلکہ آخری طریقہ علان محسوب ہوگا، جب کوئی وسیلہ کار گرنہ ہو۔ وہ کوشش کرتے ہیں حتیٰ کہ اگر ممکن ہو کہ ایک آ دمی کا بھی اہل ایمان میں اضافہ کردیں اور ظلم و کفر دیے انصافی کی پیروی سے آزاد کریں ، حالال کہ عام افراد بد گمانی اور بدنیتی کے ساتھ ایسے واقعات و مناظر کودیکھتے ہیں لیکن وہ امیداور خسن نظری کر ت ہیں اور سلسل اپنی دامن کو تائین اور بدنیتی کے ساتھ ایسے واقعات و مناظر کودیکھتے ہیں لیکن وہ امیداور خسن ظلم کر تے ہیں اور سلسل اپنی دامن کو تائین اور نادِ مین کے لیے پھیلائے رکھتے ہیں ۔خصوصا جنگ صفین کی تاریخ بھی ظاہر کرتی ہے کہ میں ام میں خار ای بارے میں بے دلیل نہ نظار اس لیے کہ جاہلوں کے بڑے گروہ نے ان ایا م میں امام پر دبا و ڈ الا کہ جنگ شروع کریں اور امام تا خیر کرر ہے تھے، تو بہ کی اور شکرا مام میں شامل ہو گئے یا جنگ سے کنارہ کش ہو گئے۔

" مرحوم شوشتری" نے اپنی کتاب" شرح نہج البلاغہ میں ان لوگوں کے ناموں کی فہرست، جو جنگ صفین میں امام کی تاخیر کی برکت سے امام سے آملے تھے، بیان کی ہے۔ ان میں سے" شرصبیل "کے بھانچ، جن کی امام کے ساتھ کتق ہونے کی داستان دلچیپ ہے، اور" شمرا بن ابر ہہ الحمیر کی "اور قاریان قرآن کی ایک جماعت اوراسی طرح" عبداللہ ابن عمر العنسی "ک

<sup>[]]</sup> «تَحْشُوُ » دراصل مادّه «عشو » (بروزن ضرب) تاریکی اور کسی چیز کی عدم وضاحت کے معنیٰ میں ہے۔نماز عشاء کواس وجہ سے عشا کہتے ہیں کہ آغاز شب میں پڑھی جاتی ہےاور "عیشی » دن کے آخری پہر، جب کہ ہواتھوڑی تاریک ہوجاتی ہے، کے معنیٰ میں ہے۔" اعش" ایسے خص کو کہتے ہیں کہ اس کی آنکھوں کی بینائی ضعیف ہوگئی ہو۔

<sup>&</sup>lt;sup>الل</sup>" تبوء "ماد ہ ہوء » (بروزن نوع) رجوع کرنے اوروا پس آنے کے معنیٰ میں ہے اور کہا جا تا ہے کہ اس کے اصلی معنیٰ صاف اور ہموار کرنا ہے اور اس لیے انسان جب کوئی جگہ بنا تا ہے تو مقام کو ہموار کرتا ہے اور جہاں بھی جائے گاا پنی منزل گاہ پرلوٹ آئے گا، رجوع کامعنیٰ اس سے ارادہ کیا گیا ہے۔

نام لیے جاسکتے ہیں۔ بیعبداللہ ابن عمرال وقت امامؓ سے آطے جب انہیں پتا چلا کہ عمار ؓ نشکر علیؓ میں ہے اور انہیں پنج بر گی مشہور حدیث یاد آگئ ، جس میں آنحضرت ؓ نے عمار سے فرمایا: « یَا حَمَّا دُ تَقُتُلُكَ الْفِئَةُ الْبَاغِیّةُ» " اے عمار ؓ تجھے ایک ظالم گروہ قُل کرے گا۔ "(امیر شام کے ہاتھ سے عمارؓ نے قُل کے بعد واضح وروشن ہو گیا کہ بیظالم گروہ ہیں اور اس بارے میں ان کے لیے کوئی شک باقی نہ رہا)

اورایک جوان کا نام بھی لیا گیا جولشکر شام سے خارج ہوا اور لشکر امام کی طرف آیا ، سلسل تلوار چلار ہا تھا اور لعن طعن کر تا اور سبب وشتم کر تا تھا۔ "ہاشتم مرقال"، جوعلی ملیسا کے مشہور اصحاب میں سے تھا اور میدان صفین میں حضرت کا پر چم دارتھا، نے اسے کہا: اے جوان روز قیامت تحقیقان با توں کا جواب دینا پڑے گا اور اس جنگ کا حساب دینا پڑے گا، جوان نے پلٹ کر کہا: " میں اس لیے تم سے لڑر ہا ہوں کہ مجھے بتایا گیا ہے کہ تمہار اسر دار (علی ) نماز نہیں پڑ ھتا اور تم بھی نماز نہیں پڑ ھتے ہو، اس نے ہمارے خلیفہ کوتل کیا ہے اور تم اس کی مدد کر رہے ہو۔ "ہاشم مرقال" نے اسے خلیفہ تا ان کے آل کا واقعہ بتایا اور اس کے لیے داخت کی کہ میں اس کی میں کر کا ہوں کہ بھی بتایا گیا ہے کہ تمہار اسر دار (علی ) نماز نہیں پڑ ھتا اور تم بھی نماز نہیں پڑ ھتے ہو، اس نے ہمارے خلیفہ کوتل کیا ہے اور تم اس کی مدد کر رہے ہو۔ "ہاشم مرقال " نے اسے خلیفہ تا ان کے آل کا واقعہ بتا یا دور اس کے لیے داخت کی کہ میں میں اس کی میں میں ہے کہ تم ہوں اس کی مدد کر رہے ہو۔ "ہاشم مرقال " نے اسے خلیفہ تا ان کے آل کا واقعہ بتا یا دور اس کے لیے داخت کیا کہ میں میں ہوں کہ میں میں میں میں تم مرقال " نے اسے خلیفہ تا ان کے آل کا واقعہ ہتا یا

جى بال مولاعلى مليس با جائب تتصابي افرادكوا پن طرف جذب كريں اور را دوق كى دعوت ديں ، اور برگز خوں ريزى كے پيا ہے نہ تھے، بلكہ لوگوں كى بدايت كے پيا ہے تھے وہ حكومت و مقام كے بچارى نہ تھے، بلكہ عدل و دعد الت كے خوا بال تصاور ہميشہ كوشش كرتے تھے كہ جتناممكن ہو سكے جنگ مواور اگر جنگ ہو بھى تو كم از كم نقصانات ہوں۔ اس بنا پر عموماً كوشش كرتے تھے جنگ بعد ظہر اور نز ديك غروب شروع ہوتا كہ تاريكى شب ميں آتش جنگ كو خاموش كريں اور لوگوں كا خون كم سر ہم بہا يا جائے اور وہ جو جنگ سے كنارہ کشى چاہتے ہيں تاريكى شب ميں آتش جنگ كو خاموش كريں اور لوگوں كا خون كم "تح شرق إلى ختو بنگ محملہ اس تو جہ كر موات كى شب ميں آتش جنگ كو خاموش كريں اور لوگوں كا خون كم مر تے تح شرق إلى ختو بنگ ہو جائى ہو كہ موتا كہ تاريكى شب ميں آتش جنگ كو خاموش كريں اور لوگوں كا خون كم

کے معنیٰ میں ہے، اس حقیقت کی جانب اشارہ ہے کہ اسلامی معاشر نے کی فضا کو اس دن تاریکی، جہل ونادانی اور نقصان دہ " بلیغات نے آلودہ کردیا تھا، اور فقط ایک چراغ جو فضا کونو رانی کر سکتا تھا، وہ نو رِامامؓ اور اُن کے افکار ضے۔ اس بنا پر جہاں تک ممکن تھا جنگ میں تاخیر کرر ہے تھے، اس لیے جاہل افراد اعتراض کرتے تھے اور اس کام کوموت کا خوف یا دشمنوں سے جنگ میں شککا الزام دیتے تھے، حالال کہ ایسے معاملات میں امام ملایت سے بیلوگ آگاہ تھے کہ یہ چیزیں ان

<sup>🗓</sup> بهج الصباغة في شرح نيج البلاغة جلد ١٠ ص ٢٦٩ تا ٢٨٢

پھپنواں خطبہ

«يَصِفُ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ وَذَالِكَ يَوْمَ صِفْقِ يُنَ حِيْنَ أَمَرَ النَّاسَ بِالصُّلْح»<sup>[[]</sup> (جس ميں اصحاب رسول کو يادکيا گيا ہے اس وقت جب صفين ے موقع پر آپؓ نے لوگوں کو کی کھم ديا تھا)

خطبہ،ایک نگاہ میں

اس خطیے میں امامؓ نے بیار شادات کس وقت اور کس واقع کی مناسبت سے ارشاد فرمائے، دونظر یے موجود ہیں: ۔ بعض معتقد ہیں کہ امامؓ نے ان ارشادات کو "ابن حضری کی داستان میں بیان فرما یا اور واقعہ اس طرح ہے کہ عمر وعاص کے ہاتھوں محمد ابن ابی بکر ؓ کی شہادت کے بعد اور مصر پر اس کی حکومت قائم ہونے کے بعد امیر شام اور جری ہو گیا اور بصرہ کو بھی اپنی حکومت میں لا ناچا ہتا تھا، اس نے ایک خط لو گوں کے لیے ایسا لکھا کہ اس جگہ کو اختیا رامامؓ سے باہر کر دیں اور بصرہ کو بھی اپنی حکومت میں لا ناچا ہتا تھا، اس نے ایک خط لو گوں کے لیے ایسا لکھا کہ اس جگہ کو اختیا رامامؓ سے باہر کر دیں کر لیا۔ پر خبر ابن حمار کی کہ پاتھوں انجام پایا اور اس نے منافقین کے ایک گروہ کی مدد سے بھر ے کے بعد امیر شام اور جری ہو گیا کرلیا۔ پر خبر ابن حمار ٹی کہ قوں انجام پایا اور اس نے منافقین کے ایک گروہ کی مدد سے بھر ے کے پھر حصے پر تسلط حاصل کرلیا۔ پر خبر ابن عباسؓ کے ذریعے امامؓ کو پنچی ، اس وقت وہ محد ابن ابی بکر ؓ کی شہادت پر امیر المونین ؓ سے تسلیت عرض کر نے کو فہ آئے تصے حضرتؓ نے بیہ خطبہ ارشاد فرمایا اور جار سے بن قلامہ سعد کی کو جو مر دِشجاع سے ایک گروہ کی جانب بھیجا اس نے امامؓ کے ان احجاب کی مدد سے جو بھر ے میں موجود بھے، ابن حضری اور ان کے سات کھا بھرہ کی کے میں استا تھر ہی کے ایک گروہ کی خو میں ت

<sup>[1]</sup> سند خطبہ: ابن ابی الحدید نے ان بیانات کو واقد کی اور ابن ہلال سے، جو مرحوم سیّدرضیؓ سے پہلے تھے، نقل کیا ہے۔ اس پر اضافے کے ساتھ " زمخشر ک" نے " رئیچ الا برار" جزء چہارم، باب قتل وشہادت میں نقل کیا ہے۔ "مصا در نیچ البلاغہ " کھنے والا مذکورہ بات ذکر کرنے کے بعد کھتا ہے، ہبر حال سے بیانات امیر المونین ؓ کے شہور بیانات میں سے ہیں جوقد یم علاء اور سیّدرضیؓ کے بعد کے علا کی کتب میں آئے ہیں۔ (مصادرنیچ البلاغہ جلد ۲۔ ص ،ابن حضرمی نے مقابلے کی جرأت نہ کی اوراپنے ستّر ساتھیوں کے ساتھ بھرے کے ایک گھرمیں پناہ لی۔جارید نے ان پر حملہ کردیااورسب کولّ کردیا۔

دوسراقول میرکدامام نے میدخطبہ عنین میں اس وقت ارشاد فرمایا، جب حضرت کوسلح کی پیشکش کی گئی اور امام پراسے قبول کرنے کے لیے دباؤڈ الا گیا۔

ہر حال امام اس خطبے میں مسلمانوں کواپنے رسم ورواج پر عمل کرنے ، گذشتہ اور موجودہ زمانے کے مسلمانوں کے اسلام کے لیے فدا کاری سے متعلق بیان فرماتے ہیں : ان کی کا میابی کی اصل دلیل مکمل نظم وضبط اور پیغمبرا کرم گے فرمان کے آگے تسلیم ہونا تھا۔ بیاس بات کی طرف اشارہ کہ اگروہی نظم وضبط اور اطاعت کامل اور اخلاص اِن میں ہوتا تو وہ بھی ضرور کا میاب ہوتے اور اگرراہ اِنتلاف اور تکم عدولی کے راستے پر چلے تو برے دن دیکھنے پڑیں گے۔

پہلاحصہ

«وَلَقَلُ كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) نَقْتُلُ آبَاءنا وَ أَبْنَاءنَا وَ إِخُوَانَنَا وَ أَعْمَامَنَا. مَا يَزِيُلُنَا ذٰلِكَ إِلَّا إِيْمَانَا وَتَسْلِيًا، وَمُضِيًّا عَلَى اللَّقَمِ وَ صَبْرًا عَلَى مَضَضِ الْأَلَمِ وَ جِنَّا عَلَى جِهَادِ الْعَلُوِّ، وَ لَقَلْ كَانَ الرَّجُلُ مِنَّا وَ الْأَخَرُ مِنْ عَلُوّنا يَتَصَاوَلَانِ تَصَاوُلَ الْفَحْلَيْنِ، يَتَعَالَسَانِ أَنُفُسَهُمَا أَيُّهُمَا يَسْعَى صَاحِبَهُ كَأَسَ الْمَنُوْنِ، فَمَرَّةً لَنَا مِنْ عَلُوِّنا وَ مَرَّةً لِعَلُون مَنْ قَتَا أَنُولَ بِعَدُوِّنَا الْكَبْتَ وَ أَنْوَلَ عَلَيْنَا اللَّعْرُ مِنْ عَلُوْنَا يَتَصَاوُلَ الْفَحْلَيْنِ، يَتَعَالَسَانِ مَوْفَتَا أَنُولَ بِعَدُوِّنَا الْكَبْتَ وَ أَنْوَلَ عَلَيْنَا اللَّعْرُ مِنْ عَلُوْنَا مِنْ عَلُولَا أَعْمَا وَ مَوْفَتَا أَنُولَ بِعَدُونَا مِنَّا وَ أَنْوَلُ مِعَدُونَا الْمَرْعَا وَ أَنْوَلَ عَلَيْنَا التَّحْرَ، حَتَى السَتَقَرَّ الْمَعْدَا وَ مُتَبَوِّنَا مُولْقَتَا أَنُولَ بِعَدُونَا الْكَبْتَ وَ أَنْوَلَ عَلَيْنَا التَّحْرَ، حَتَى اللهَ قَوْنَا مِنَا مُ مُلْقِياً وَرَائُول لِلَهُ مُلْقَا وَ مُتَبَوِّنَا مَوْتَعَا أَنُولَ بِعَدُونَا مِنَا يَعْوَا الْمَائِنَ وَ أَنْوَلَ عَلَيْ وَ مُتَا يَلْعُنُوا الْعَمَا الْعَنْ اللَهُمَا أَنْفَعَا فَيَ

" ہم رسول اکرم کی رکاب میں ( مخلصانہ جنگ کرتے تصاور اُن کے مقاصد کی پیش قدمی کی خاطر ) اپنے خاندان کے بزرگ بیخ بھائی بنداور چپاؤں کو بھی قتل کردیا کرتے تصاور اس سے ہمارے ایمان اور جذبہ تسلیم میں اضافہ ہی ہوتا تھااور ہم برابر سید صحر استے پر بڑھتے ہی جارہے تھے اور مصیبتوں کی تختیوں پر صبر ہی کرتے جارہے تصاور دشمن سے جہاد میں کو ششیں ہی کرتے جارہے تصحہ ہمار اسپاہی دشمن کے سپاہی سے اس طرح مقابلہ کر تا تھا جس طرح مردوں کا مقابلہ ہوتا ہے ایک دوسر کی جان کے درپے ہوجا سیں۔ اور ہر ایک کو یہی فکر ہو کہ دوسر کو کو و کا جام پلادیں۔ پھر بھی ہم دشمن کو مار لیتے تصاور کہ میں اور پر فر سے کا بلہ ہوتا ہے دوسر کی پر غلبہ ہوجا تا تھا۔ اس کے بعد جب خدانے ہماری صدافت کو آزمالیا تو ہمارے دشمن پر ذلت نازل کر دی اور ہمارے او پر فصرت کا نزول فرمادیا، یہال تک کہ اسلام سینہ تان کراپنی جگہ جم گیااورا پنی منزل پر قائم ہوگیا۔ میری جان کی قشم !اگر ہمارا کر داربھی تہمیں حبیہا ہوتا تو نہ دین کا کوئی ستون قائم ہوتا اور نہ ایمان کی کوئی شاخ ہری ہوتی۔خدا کی قشم تم اپنے کرتوت سے دود ھر کے بد لے خون دوہو گے اور جلد ہی چچچتا ؤ گے۔" (لیکن بیہ پشیمانی تہمیں کوئی فائدہ نہیں دےگی)



کے شہیدوں کی شہادت نے انہیں خدا کی اطاعت اوراس کی راہ میں شھادت کے لیے پُرعزم بنادیا،اُن کے مقابلے کے لیے

أڅه کھٹرے ہوں۔"

اس بنا پر دونتی کا ہاتھ اس ظالم قوم کی طرف پھیلا نا اور صلح کے لیے جھکنا سوائے نا کا می اور شکست کے کوئی فائدہ نہ دے گا،اس لیے کہ وہ نہ سلح کی منطق سبحصتے ہیں، نہ محبت ودونتی کے الفاظ سے واقف ہیں، ان کے ساتھ فقط طاقت اور قدرت کی منطق کے ساتھ بات کی جائے صفین سے وجود میں آنے والے حوادث نے بیصاف ظاہر کر دیا کہ وہی ہوا جواما ٹر فرماتے تھے۔

جی ہاں!جب وہ امامؓ کے الفاظ کی گہرائی تک پہنچاورا پنی پیشکش پر پشیمان ہوئے تو اُس وقت تک موقع ان کے ہاتھ سے نکل چکا تھا۔ بہر حال امامؓ نے ان ارشادات کو آگے بڑھاتے ہوئے مذکورہ گفتگوارشادفر مائی ،تا کہ ان کوسمجھا نمیں کہ پہلچ کے مسلمانوں کی کامیابی کاراز کیا تھااورکو فیوں کی شکست کی دلیل کیاتھی ،فر مایا:

وَلَقَلْ كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) نَقْتُلُ آبَاءَنا وَ أَبْنَاءَنَا وَ إِخْوَانَنَا و أَعْمَامَنَا.»

» ہم رسول خداصلی علیہ وآلہ وسلم کے ہم رکاب ہوکر ( خلوص کے ساتھ جنگ کرتے تھے اور اس حضرت کے اہداف کی پیش قدمی کی خاطر ) اپنے بزرگوں ، اولا د ، بھا ئیوں اور چپاؤں کو یتر تیغ کر دیتے تھے۔"

ییاس بات کی جانب اشارہ ہے کہ راہ خدامیں کبھی لازم ہوتا ہے کہا پنے عزیز ترین افراد جوانسان کی نظر میں سدّ راہ ہوتے ہیں ،کوراستے سے ہٹایا جائے۔اور بیاس آیۂ مبار کہ کی طرف اشارہ ہے:

"اگرتمہارے باپ (دادا) اور تمہارے بیٹے (بیٹیاں) اور تمہارے بھائی (بہنیں) اور تمہاری بیویاں اور

<sup>[[]</sup> شرح ابن ميم كاروايت به جنان لمؤلاء القوّة مرلم يكُونُو اليتفينُو الى الحقّق، وَلَالِيجِيبُو اإلى تَلِمة سَوَاءٍ حتَّى يُرْمُو ابِالْمَنَاشِرِ تَتَبَعُهَا الْعَسَاكِرُ، وَحَتَّى يُرْجَوُ ابِالْكَتائِبِ تَقْفُوْهَا الْجَلَائِبُ، وَحَتَّى يُجَرَّبِيلادِهِم الْخَوِيْسُ يَتْلُوهُ الْخَوِيْسُ، وَحَتَّى تَدْعَقَ الْحُيُولُ فِى نَوَاحِى اَرَاضِيْهِ فَرَ وَبَأَعْنَانِ مَسَارِ بِهِمْ وَ مَسَارِ جِهِمْ، حَتَّى تُشَنَّ عَلَيْهِمُ الْعَارَاتُ مِنْ كُلِّ فَجَوَّ عَدْيَهُ الْعَدَائِقِ تَتَعَقَى الْحُيُولُ فِى نَوَاحِى اَرَاضِيْهِ فَرَ وَبَأَعْنَانِ مَسَارِ بِهِمْ وَ مَسَارِ جِهِمْ، حَتَّى تُشَنَّ عَلَيْهِمُ الْعَارَاتُ مِنْ كُلِّ فَجَعَى يَعْوَى الْحُيُولُ فَى نَوَاحِى اَرَاضِيْهِ هُمُ وَبَأَعْنَانِ مَسَارِ بِهِمْ وَ مَسَارِ جِهِمْ، حَتَّى تُشَنَّ عَلَيْهِمُ الْعَارَاتُ مِنْ كُلِّ فَجَوَّ عَيْدَةٍ مَنْ الْعَارَاتُ مِنْ كُلِّ قَوْمُ صُلُقُولُ فَى نَوَاحِى الله الْعَارِ اللَّهُ وَعَنَّى مَسَارِ بِهِمْ وَ مَسَارِ جَهِمْ، حَتَى تُشَنَّ عَلَيْهِمُ الْعَارَاتُ مِنْ كُلِّ فَجَوَى اللْعَارَانُ قَوْمُ صُلُقُ صُبُرَى اللَّذِي الْهُ وَالْعَوَ مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى اللَّهِ الْعَارَاتُ مِنْ كُلِّ فَحَلَّى اللَّهُ عَلَى الْمُو اللَّهُ مَنْ عَلَيْتَ عَلَيْ الْعَارَانُ وَ عَتَى اللَّهُ وَلَعَى لَقَاء اللَهُ وَ قَوْمُ صُلُقُ مُنُ وَعَتَى مُنَوْ اللَهِ وَمَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللْعَانِي مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى الْعُولُ الْ تمہارے ( دیگر ) رشتہ دار اور تمہارے اموال جوتم نے (محنت سے ) کمائے اور تجارت و کاروبارجس کے نقصان سے تم ڈ رتے رہتے ہواوروہ مکانات جنہیںتم پیند کرتے ہو،تمہارےنز دیک اللہ اور اس کے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) اور اس کی راہ میں جہاد سے زیادہ محبوب ہیں تو پھرا نتظار کرویہاں تک کہ اللّٰہ ایناحکم (عذاب) لے آئے۔" جی ہاں ہماری زندگی مذکورہ آیت سے مطابقت رکھتی ہے اورفر مان الہی کے مقابلے میں ہر چیز سے ہاتھ اللیتے یتھےاوراس بنا پراس کی نصرت ومد دہمیں عطاہوتی تھی۔ اس کے بعدیات آگے بڑھاتے ہوئے فرماتے ہیں: ؞ؚمَا يَزِيُدُنَا ذَلِكَ إِلَّا إِثْمَانَا وَتَسْلِيمًا، وَمُضِيًّا عَلَى اللَّقَحِ <sup>[1]</sup> وَصَبُرًا عَلَى مَضَضِ<sup>1</sup> الْأَلَحِ وَجِرًّا عَلى جِهَادِ الْعَلُوّ " بها پژاروفىدا كارى راەچق مېں ہمارى استقامت وايمان كوكم نہيں كرتى تقى، بلكه ہمارےايمان وتسليم كوبڑ ھاتى تقى اورہمیں حق وصبر داستفامت کی راہ، در دو تکایف اور دشمن کے مقابلے میں مسلسل جہاد، میں ثابت قدم رکھتی تھی۔" البتہ وہ چیزجس کی جانب امام اس جملے میں اشارہ فرماتے ہیں یہ ایک تاریخی حقیقت ہے، بہت سی اسلامی جنگوں، خصوصاً جنگ بدر میں بہت سی اقوام اور مسلمانوں کے قبائل ان کے روبر و بتھے۔لوگ ان مسلمانوں کے قوم و قبیلے کے مقابلے میں کھڑے تھےاورانہوں نے رضائے خدا کے حصول کے لیے قوم وقبیلے کے رشتوں جوعرب کی نظرمیں بہت محتر م تھے، کی مخالفت کی اورا پنے مخالفین پرٹوٹ پڑ ہےاورانہیں روند ڈالا ۔ پیکنہ قابل توجہ ہے کہ وہ امور جو دوسروں کی سستی کا سبب بنتے یتھے، وہ باران رسول اللَّد سَلَّ اللَّہ عَلَيْ عَلَيْهِ کَلْ مَزْيدِ اسْتَقَامِتِ اورکوشش کا باعث بن حاتا تھا۔ اس کے بعد ماران پنج سرسلاناتا پٹی کے دشمنوں کے ساتھ روبرو ہونے کی تصویر کشی کرتے ہیں ،فر ماتے ہیں : «وَلَقَدُ كَانَ الرَّجُلُمِنَّا وَ الْأَخَرُمِنُ عَدُوْنا يَتَصَاوَلَان<sup>®</sup> تَصَاوُلَ الْفَحْلَيْنِ، يَتَخَالَسَان<sup>®</sup> 🎚 «لی اسب اہل لغت اور مفسرین نیج البلاغہ کے کہنے کے مطابق بڑے راہتے یا واضح وصاف راہتے کے معنیٰ میں ہے اور دراصل "لقم" بروزن" لغوّ کھانے میں سرعت کے معنیٰ میں ہےاوراس لحاظ ہے کہ وسیقی رائے افراد کواپنے اندرجگہ دیتے ہیں اور گو پاسرعت کے ساتھ نگلتے ہیں ا، ن کوتھم کہاجا تا ہے۔ 🏾 حَفَق (بروزن مرض)غم کادل میں جڑ کپڑ لینا باسوزش وجود میں آنے کے عنی میں ہے (جس طرح جس وقت انسان تیز سرکہا پنے منہ میں ڈالے)۔ 🎬 «تصاول» مادّ ہُ 'صول» سے (بروزن قول) ہے۔ایک چیز کےاو پراڑناغصے کے عنوان سے کے معنیٰ میں ہےاور" تصاول" اس تکم سے کہ باب تفاعل سے ہے،اس معنیٰ میں ہے کہ دوافرادیا دوگروہ کے معنیٰ میں ہےاور" تصاول "اس تھم سے کہ باب تفاعل سے ہےاس معنیٰ میں ہے کہ دوافرادیا دوگروہ ایک دوسرے پرحملہ کر س۔ 🖾 « تمخالیس» مادّ دُخلس بروزن درس سے طرحانے کے معنیٰ میں ہے۔ اسی دلیل وہ چور جو بٹوے جیسوں سے نکالتے ہیں یا دوسری چیزیں چوری کرتے

ہیںان کو پختگس " کہتے ہیں اور" تخالس"اس مورد میں کہاجا تاہے جب دوفر دایک کی چیزیں یاجان لے لینے کا قصدر کھتے ہوں۔

577

أَنْفُسَهُمَا أَيُّهُمَا يَسْعِى صَاحِبَهُ كَأْسَ الْمَنْوُنِ، فَمَرَّقَّ لَمَا مِنْ عَلُوِّنَا وَمَرَّقَّ لِعَلُوِّنَامِنَّا» «بهمی ہم میں سے ایک، شمن کے دوسر فرد کے ساتھ دو بہا دروں کی صورت میں جنگ کرتے تھے ایسے کہ ہر ایک چاہتا تھا دوسر بے کا کامتمام کرد ہے اور اسے موت کا جام پلا دے (جی ہاں) بھی ہم دشمن پر کامیاب ہوجاتے تھے اور بھی دشمن ہم پر۔"

اسی بات کی طرف اشارہ ہے کہ لا زم نہیں لشکر یانِ حق تمام مراحل میں باطل کے ساتھ جنگ میں کا میاب ہوں، ممکن ہے بھی کا میاب اور بھی مغلوب ہوجا تحیں ،لیکن بالآخر وعد ہُ اللہی کے مطابق کا میاب ہیں۔ اس بنا پر اس انتظار میں نہ رہیں کہ شامیوں سے مقابلے میں ہمیں کوئی مشکل پیش نہ آئے گی اور ہر گز پیش آنے والی مشکلات کو اپنے پیشوا کے فرمان سے انحراف کے لیے بہانہ قر ارنہ دیں اور آخص سے سائٹا ہیڈی کے اصحاب کی زندگی کا مطالعہ کریں اوران سے درس حاصل کریں۔ اس لیے اپنی بات جاری رکھتے ہوئے فرمانتے ہیں:

؞ڣؘڸؘؠۜٵۯٲؘؽٳڵڽؙؗڝؚٮؗۊؘؽؘٵٲٛڹؙۯٙڶؠؚۼٮؙۊؚؚۜڹؘٵڶػڹؾۜۜۊٲؙڹٛۯؘڶ؏ٙڵؽڹٵڶێؖۻڗ،ڂؾۧٞٵڛؗؾؘقڗۧٳڵٳڛ۫ڵٳۿ ؗڡؙڶڦؚڽٲڿڗؚٳڹؘهؗ<sup>ؾ</sup>ۊڡؙؾڹۊۣٮٲٲۅۛڟٳؘؽ؋؞

" جب خداوند عالم نے ہماراصدق وخلوص دیکھا،تو ذلّت وخواری کو ہمارے دشمنوں پر نازل کردیا اورہمیں کا میابی و نصرت عطافر مائی، یہاں تک کہ اسلام کی جڑیں مضبوط ہوگئیں اورا پنی وسیع مملکت میں جا گزیں ہوگیا۔"

حقیقت میں امامؓ یہاں مسلمانوں کی ابتدائی کا میابی کے اصلی عوامل بتارہے ہیں اور اس ضمن میں لشکرِ کوفہ کی ناکا می کے اسباب کی جانب اشارہ کرتے ہیں فرماتے ہیں کا میابی کا اصلی عامل صدق نیت ہے جو دشمن کے مقابلے میں استقامت اور کامل نظم وضبط اور رہبر کے سامنے بغیر چون و چرا اطاعت پر ابھارتی ہے۔

جی ہاں جب نیمیں آلودہ ہوجا نمیں اورخودخواہی اورخودخرضی انسان پرغالب آجائے اوراپنے لیے جواز پیدا کرے کہاپنے فیصلے خود کرے اوراپنی خواہش کے مطابق زندگی بسر کرے، بیدوہی چیز ہے جوایک بڑے عظیم طاقتور شکر کے متلاثی ہونے کا سبب بنتی ہے داضح ہے کہ لطف وعنایت خداونداور وعد ۂ نصرت ومدد ہرگز ایسے افراد کے شامل حال نہیں ہوتا، بلکہ وہ ضعیف اور دشمن کے جال میں خوار دمغلوب ہوجائیں گے۔

<sup>[[]</sup> " کہت» «بروزن ثبت " زمین پر گرادینااور خوار کرنااور کس شخص یا چیز کے ٹوٹنے کے معنی میں ہے۔ <sup>[[]</sup> "جوان" البعیر اونٹ کی گردن کے آگے والے حصے کے معنی میں ہے کہ کامل آ رام کے وقت اسے زمیں پر رکھادیتا ہےاور ریتے ہیر مذکورہ خطبے میں اسلام کی توسیع اور سلمین کی کامیابی کے لیے کنامیہ ہےاور استقر اراسلام دنیا کے تلف مناطق میں کی جانب اشارہ ہے۔

اس کے بعدا مامی تیجہ اخذ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ؞ۅؘڶۼؠؙڔۑڵۅؙػؙڹۜٵڹؘٲ۫ؽٛڡؘٵٲؾؽؾؙؠٝ؞ۥڡؘٳۊٵڡڔڸڵڐ۪ؽڹۼڡؙۅؙۮ۠ۅؘڵٳٳڂڝؘڗٙڸڵٳؽؠٙٳڹٷۮٞ مجھےا پنی جان کی قشم!اگرہم ( دشمنان اسلام کے مقابلے میں ) تمہاری طرح ہوتے ہرگز دین کاستون دعلم بلند نہ ہوتااوراس کے درخت کی کوئی شاخ سبز وتازہ نہ ہوتی ( نہ کوئی ثمر دیتی )۔" کسی بھی وقت اورکسی بھی جگہ لوگوں نے انتشار اور نفاق سے کوئی فائدہ حاصل کیا ؟ جوتم لوگ بھی فائدہ حاصل کرو گے!اگراصحاب محمد نے تھوڑی تی مدت میں اسلام کے مضبوط ستون کھڑے کیے اور تیزی سے دنیا کے شرق وغرب کواپنی لیپیٹ میں لے آئے ۔اورا گراسلامی مملکت مختصر عرصے میں اس وقت کی تمام متمدن د نیا میں ایمان ،اخلاص ،نظم وضبط ، رہبر کی اطاعت اور ہرلحاظ سے جہاد کے لیےآ مدگی کی وجہ سے پھیلی ہم لوگ اس کے برعکس چل رہے ہو، کیکن نتیجہ وہی جانتے ہواور بہر کام ممکن نہیں ہے۔اور آخر میں انہیں ایپاانتہاہ کرتے ہیں،جس سےانسان کرز جائے ،فرماتے ہیں : «وَأَيْمُ اللهِ لَتَحْتَلِبُنَهَا دَمًا، وَلَتُتَبِعُنَهَا نَهَمًا» "خدا کی قشم!تم لوگ( اس انتشار ادر ہبر کی عدم اطاعت سے ) آخرخلافت کی افٹٹی کے بجائے خون دوہو گے اور جلد بہت پشمان ہو گے۔"(لیکن اُس وقت پشمانی سودمند نہ ہوگی) مٰدکورہ عبارات میں امامؓ نے تین تشبیحات کو بروئے کا رلاتے ہوئے بہت اہم نکتوں کی طرف اشارہ فرما باہے : ایک تعبیر میں،اسلام کوایک خیمے سے تشبیہ دی ہےجس کے ستون مخلصا نہ جہاد سے قائم ہوئے اور ہم جانتے ہیں کہ خیمہ گرمی، سردی، سورج کی تیش ، گرم ہواؤں سے بچنے اور آ رام کا وسیلہ ہے، اسلام بھی جہان بشریت کے لیے تناہی کے طوفانوں سے نحات وآ رام کو تحفیہ لے کر آتا ہے۔ اور دوسری تعبیر میں ایمان کوشجر ۂ طیبہ سے تشبیہ دی ہے،جس کی شاخیں آ غازِ اسلام کےمونین کی قربانیوں سے سرسبز اورتازه بین اوران کے ثمرات سامنے آگئے ہیں۔ ہم جانتے ہیں کہ ریثمر آ ورخوبصورت اور پڑ برکت درخت انسانی معاشرے کے لیے بڑاہد یہ ہیں۔

اور تیسری تعبیر میں حکومت کواؤٹنی کے ساتھ تشبید دیتے ہیں جس سے، غلط طریقے سے دو ہے یا پستان میں بیماری کی وجہ سے دود دھ کی جگہ خون شپک رہا ہے یعنی برعکس نتیجہ دے رہی ہے، دود دھا یک بہترین اور طاقت بخش انسانی غذا ہے جب کہ خون نہ صرف غذائہیں بلکہ ہلاکت اور نساد سے بھر اہوا ہے اور تاریخ میں بیآ شکار ہے کہ امام کی پیش گو کیاں اس گمراہ اور سرکش گروہ کے بارے میں حقیقت کی شکل اختیار کر گئیں، ظالم لوگ ان پر مسلط ہو گئے اور حکومت ان سے چھین کی اور پینے کے

لائق دودھ کی جگہان کوخون جگردیا۔

نکات

ا-د دسرافتنه بصرے میں

بصرہ اہم اسلامی مرکز تھااور بیرونی دنیا کے لیےایک درواز بے کی حیثیت کا حامل تھااوراس بنا پر بصرے پر قبضہ خاص اہمیت رکھتا تھا۔

اس وجہ سے امیر شام اور شامی اس شہر پر قابو پانے کے لیے کسی بھی موقع کو ہاتھ سے جانے نہیں دینا چاہتے تھے۔ جیسا کہ خطبے کے شان ور دومیں بیاں کیا گیا ، بعض معتقد ہیں کہ امامؓ نے بیہ خطبہ اُس وقت ارشاد فر مایا جب لوگوں کو دوسرے فتنے کی آگ بجھانے کے لیے آمادہ کررہے تھے۔

واقعداس طرح ہے کہ مصر میں امام ملیظ کے نمائندے " حضرت محمد بن ابی بر " " کی شہادت اور امیر شام اور عمر وعاص کے اس وسیح ملک پر قبضے کے بعد، امیر شام کولالی کچ ہوئی کہ بصرے پر بھی مسلط ہوجائے، اسی لیے بصرے میں موجود اپنے طرف داروں کولکھا اور ساتھ ابن حضر می کو گورز کی حیثیت انتخاب کیا اور بصر ہ بھیجا اور جنگ جمل کے واقعے اور لشکراما م کے ہاتھوں کھائی ہوئی چوٹوں، کا ذکر چھٹر کر بصرہ والوں کو بصرہ میں امام ملیظ کی کے واقعے اور لشکرا مام قیام پر ابھا را ۔ بصر یوں کا ایک گر دوہ ان کی باتوں میں آگیا اور خوارج کا ایک گردہ بھی مسلط ہوجا کے، اسی حیث کے خلاف قیام پر ابھا را ۔ بصر یوں کا ایک گر دوہ ان کی باتوں میں آگیا اور خوارج کا ایک گردہ بھی ان کے ساتھ لی گیا، اور بیلوگ بصر ے کے پچھ چھے پر مسلط ہو گئے ۔ یہاں تک کہ امام نے ایک تصبحت آمیز خط ان کولکھا اور «اعین بن صبیعہ دلیگی» کی ساتھ بصر یے بھی ، انہوں نے اس پر کوئی تو جہ نہ دی اور خوارج نے " امین " پر اچا تک حملہ کر کے انہیں شہید کردیا۔

" میں تمہیں پچ کہتا ہوں ، میں (تمہارے) گزرے ہوؤں ہے کوئی کا منہیں رکھتا اور انہیں پچ نہیں کہتا لیکن تمہیں صریحاً کہتا ہوں کہ اپنی سرکش اور باغیانہ ہوس اور باطل فکروں سے تم لوگ میر ےخلاف جوعکم بغاوت بلند کرتے ہو، میں ایک لشکر کوجس میں سوار اور پیادہ ہوں گے تمہارے لیے تیار کرتا ہوں ،خدا کی قسم ! اگر تم لوگوں نے مجھے اپنی جانب آنے پر مجبور کیا توالیسی مصیبت تمہارے سروں پر لاؤں گا کہ جنگ جسل کا واقعہ اس کے مقابلے میں بہت چھوٹا ہوگا، میر اگمان ہیہ ہو کہ تم کام نہ کروگے (اورتم تمجھدار ہو کہ تنگین مجازات کی راہ اپنے لیے نہ کھولوگے ) میں خودا تمام حجت کے عنوان سے تمہیں لکھر ہا ہوں اور پھر کوئی خط نہ کھوں گا ، اگر میر کی فیسحت پر کان نہ دھرے یا میر ے فرستادہ کی مخالفت کی تو خدائے تعالٰی نے چاہا تو میں فوراً تمہاری جانب چل پڑوں گا ، والسلام۔ " 🗓

اس خط کو جیسا کہ ذکر کیا گیا" جاریہ بن قدامہ " کے ساتھ بھیجا،" جاریہ " نے جا کر نامہ امام کے خط کو اہل بھرہ کے سامنے پڑھا اور بہت سے لوگ متاثر ہو گئے ،لیکن چندایک نے ضد کی اور مخالفت پر اڑے رہے فدایان امام " نے " ابن حضری " سے مقابلہ کیا اور اسے شکست سے دو چار کردیا۔" ابن حضری " نے آخراپنے خاص ستر لوگوں کے ساتھ ایک گھر میں پناہ لی اور جار بیہ نے ان پر غالب آ نے کے لیے سوائے آگ لگانے کے کوئی راہ نہ دیکھی اور اس طرح " حضری " اپنے یاروں کے ساتھ نا یو دہو گیا۔ <sup>[1]</sup>

۲ \_ کشکر میں نظم وضبط اور مخلصا نہ جہا د

کوئی رہبر و پیشوا کتنا ہی مدبر ، آگاہ اور تجربہ کار ہو، جب تک اس کے نشکر میں نظم وضبط ،اپنے رہبر کی اطاعت کا جذبہ نہ ہواور مخلصا نہ جہاد نہ کریں تو کچھ حاصل نہیں ہوسکتا۔

یہ بات درست ہے کہ تمام امور باہمی مشاورت سے انجام پاتے ہیں ۔لشکر سے سربراہ کوبھی چاہیے کہ وہ بھی اپنے ساتھ باخبر افراد کومشیر بنائے ،لیکن ایسا بھی نہیں ہے کہ ہر شخص یا گروہ اپنی رائے قائم کرے اور اپنی بات پر زور دے ،جس کے منتج میں باہمی اختلافات ، انتشار اور شکست کا سامنا کرنا پڑے ، جب لشکر کا سربراہ باہمی مشاورت کے بعد اپنی رائے کو حتمی قرار دیتے و دوسرے تمام افراد کے لیے تسلیم کرنے کے سوا کوئی چارہ نہیں رہتا ہے ۔ اپنے میر کو اس سربراہ کے مرض چھوڑ دیتا ہے اور لیقین کے ساتھ اسی راہ پر گا مزن رہتا ہے۔

بِمثال رہبری اور قوت کی موجود گی کے باوجود امیر المونین ملالا کے لیے بار بارشکست کھانے کی ایک بڑی وجہ مخلصانہ جہاد میں نظم وضبط کا فقد ان اور آپؓ کے حکم کے سامنے سرتسلیم خم کرنے کے جذبے کی کمی تھی۔ تقریباً ہرفر داور گروہ تمام جنگی محاذ وں پراپنی رائے پر قائم رہنے کوتر جیح دیتے تھے، یہاں تک کہ صفین میں بھی کا میابی چند قدموں پرتھی۔ یہ کم حکمت عملی سے ناواقف افراد نہ صرف خود میدان سے بھا گناچا ہے تھے، بلکہ اپنے رہبروپیشواء کو جنگ سے پیچھے ہٹنے کا مشورہ

> الاس خط کا ایک حصہ منج البلاغہ کمتوب ۲۹ میں آیا ہے۔ اللہ شرح نہج البلاغہ، ابن ابی الحدید، جلد ۲۹، صفحہ ۲۳ تا ۵۳ خلاصے کے ساتھ۔

دےرہے تھے۔ آخری بنیج اور ہدف تک پہنچنے والی جنگ کوادھورا چھوڑ دیا۔ جی ہاں !اسی مشکل کی وجہ سے امام طلیلا کے تمام ارادوں کوان حساس اوقات میں پسپا کیا۔ پوری تاریخ میں ہر شکر اسی مخمصے کا شکار ہوا ہے اور اس کا نتیجہ سوائے ناکامی کے پچھ سامنے نہیں آیا۔

س صدراسلام کے مسلمانوں کی خصوصیت

میں کوئی سنون کھڑانہ ہویا تا۔

اگر چدان میں بہت سارے ایسے تھے جنہوں نے یا عصر پنج میر کو درک کیا تھایا پنج میر کے اصحاب کو دیکھا تھا، لیکن جو واقعات پنج میر کے بعد وجود میں آئے، مخصوصاً عصر خلیفہ ثالث کے واقعات اور کچھ گروہوں کی دنیادی چنک دمک اور پرآ سائش زندگی ، جو ثروت ومال کی افزائش جو فنو حات اسلامی کے بعد میشر ہوئی ، کی طرف میلان اور منافقین کی زہریلی تبلیغات، نے ارادوں کو کمز ورکردیا اور بہانے تلاش کرنے والے کو بہانوں کے پیچھے لگا دیا اور اس کا نتیجہ منافقین کے گروہ کی کا میابی اور مونین کی شکست کی صورت میں سامنے آیا۔

#### ستاونواں خطبہ

فی صفة ترجُلٍ مَنْ مُوْمٍ، ثُمَّ فِیْ فَضَلِه هُوَ (علیه السلام) <sup>[]</sup> (ینطبه ایک قابل ندمت شخص کے بارے میں ہے اور پھر اس خطبے میں مولّا اپنی نمایاں صفات بیان کررہے ہیں )

<sup>[1]</sup> سند خطبہ: مصادر نیج البلاغہ کے مصنف کے مطابق بیہ بیان، مکر ّرطور پر ان اشخاص سے جو سیّدرضیؓ سے پہلے گز رے، امیر المونین ؓ سے منقول ہے ( مختصر فرق کے ساتھ)۔ ابراہیم ثقفی کتاب، الغارات میں امام تھر باقرؓ نے نقل کرتے ہیں کہ حضرت علیؓ نے بید خطبہ کوفے کے منبر پر ارشاد کیا اور فرمایا «سیعوض علیہ کہ مسبقی۔۔۔ » اس حصے کو مرحوم کلینیؓ نے کافی میں اور بلاذری نے انساب الاشراف میں اور حاکم نے متدرک میں اور شیخ طوّیؓ نے امالی میں (مختصر فرق کے ساتھ) نقل کیا ہے (مصادر نیچ البلاغہ جلد ۲ صر ۳۳) 02r

تواتو يبال تك كة تحك چكاتو -"<sup>[]</sup> ابوعثان جاحظ كتاب "السفياني" مين قل كرتا بك حضرت ابوذر لن ايك دفعه امير شام ساعتراض آميز بات كهى كم ميل في رسول خدا سلي الي الم عن كفر مات تصح: "إِذَا وَلِىَ الْأُمَّةَ الْأَحْيَنُ الْوَاسِعُ الْبُلْعُومِ الَّنِي يَأْكُلُ وَ لَا يَشْبَعُ فَلْتَأْخُذِ الْأُمَّةُ حِنْدَهَا مِنْهُ."

اس موضوع پرایک اور گواہمسکلہ سب (برا بھلا کہنا) ہے، جس کی جانب خطبے کے ذیل میں اشارہ ہوا ہے، ہم سب جانتے ہیں کہ امیر شام کے سوا کوئی بھی حضرت امیر المؤمنین ملاظہ پر منبروں اور جمعہ کے خطبوں میں سب وشتم پر اُکسانے والا نہ تھا اور تعجب اس بات پر ہے کہ ایسے واضح گواہ کے بعد بھی کس طرح بعض نے اس خطبے کے لیے دوسرے مصداق ڈھونڈ ہے ہیں! آیا اس کی وجہ تعصب کے سوا کچھاور ہے؟ بہرحال امام اس خطبے میں ایسے شخص کے بارے میں بیان فرماتے ہیں کہ جو مستقبل میں امت اسلامی پر حاکم

> <sup>™</sup> شرح نیچ البلاغداین الی الحدید، جلد ۲، ۴س ۵۴ ™ مصادر نیج البلاغه - خطبه ٔ ذیل جومورد بحث ہے۔ ™ اُسی ماخذ (مصادر نیچ البلاغه ) میں ۔

ہوگا،ایک ایسافر دجو پرخور اورزیادہ طلب کرنے والا اور بڑے پیٹ والا ہے، جولوگوں کوامامؓ کے لیے نامناسب باتیں کرنے پرابھار تاہے۔

امامؓ اس پیشگوئی کے ضمن میں ایسے فرد کے مقابلے میں لوگوں کی ذیتے داری کو، بیان فرماتے ہیں،اور جیسا کہ تاریخ کہتی ہے،امامؓ کی پیشگوئی بطور کامل،امیر شام کی حکومت کے زمانے میں واقع ہوئی۔اس خطبے کے ذیل میں امامؓ اپنے بعض بڑےافتخارات کی جانب بھی اشارہ فرماتے ہیں۔

پہلاحصہ

أَمَّا إِنَّهُ سَيَظْهَرُ عَلَيُكُمْ بَعْرِى رَجُلٌ رَحْبُ الْبُلُعُوْمِ، مُنْدَحِى الْبَطْنِ، يَأْكُلُ مَا يَجِدُ وَ يَطْلُبُ مَا لَا يَجِدُ، فَاقْتُلُوْهُ، وَلَنْ تَقْتُلُوْهُ ،أَلَا وَ إِنَّهُ سَيَأْمُرُ كُمْ بِسَبِّى وَ الْبَرَاءَةِ مِنِّى، فَأَمَّا السَّبُ فَسُبُّوْنِى فَإِنَّهُ لِى زَكَاةٌ، وَلَكُمْ نَجَاةٌ وَأَمَّا الْبَرَاءَةُ فَلَا تَتَبَرَّأُوْا مِتِّى، فَإِنِّى وَالْبَرَاءَةِ مِنْتَى الْفُطْرَةِ، وَسَبَّى فَاللَا مَا يَعِنُ مَا يَعُهُ مُعَالًا السَّبُ إِلَى الْإِيْمَانِ وَالْهِجْرَةِ»

" اُ گاہ ہوجاؤ کہ عنقریب تم پرایک شخص مسلط ہوگا جس کا حلق کشادہ اور پیٹ بڑا ہوگا، جو پائے گا کھا جائے گا اور جونہ پائے گا، اس کی جنتجو میں رہے گا۔ تمہاری ذتے داری ہوگی کہ اسے قتل کر دو، مگر تم ہر گزفتل نہ کرو گے۔ خیر! وہ عنقر یب تمہیں ' مجھے گالیال دینے اور مجھ سے بیز اری کرنے کا بھی تکم دے گا۔ تو اگر گالیوں کی بات ہوتو مجھے برا بھلا کہہ لینا کہ یہ میرے لئے پاکیزگی کا سامان ہے اور تمہارے لئے دشمن سے نجات کا لیکن خبر دار! مجھ سے بے زاری کا اظہار نہ کرنا کہ میں فطرت اسلام پر پیدا ہوا ہوں اور میں نے ایمان اور ہجرت دونوں میں سبقت کی ہے۔"

شرح وتفسير

خطرناك دشمن سے ہوشیارر ہیں

جس طرح سابقہ بحث (خطبہ،ایک نگاہ) میں کہا گیا،احادیث رسول خدا ملی تلایی اور بزرگان ماسلف کے فرامین سے متعدد شواہد ہمارے سامنے ہیں کہ امامؓ اس خطبے میں امت پر امیر شام کے حاکم ہونے کی پیش گوئی کرتے ہیں اور اُس کی حکومت کی وجہ سے جوخرا بیاں پیدا ہوں گی ،اُن کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: «أَمَّا إِنَّهُ سَيَظْهَرُ عَلَيْكُم بَعْدِى رَجُلُّ رَحْبُ الْبُلُعُوْمِ <sup>[1]</sup>، مُنْدَحِقُ الْبَطْنِ<sup>T</sup>، يَأْكُلُ مَا يَجِدُوَ

" آگاہ ہوجا وَ! میرے بعدایک مرد بڑے گلے اور بڑے پیٹ والاتمہارے او پرمسلّط ہوجائے گاجس کوجو ملے وہ کھائے گااور جواسے نہ ملے گااس کی تلاش کرےگا۔"

ية يعبير ممكن ہے اس كى ظاہرى حالت كى جانب اشارہ ہو، جواكثر روايات كے مطابق ايسے ہى اوصاف ركھتا تھا اور اس بنا پرزيادہ كھانا كھا تا تھا اور ممكن ہے اس كى اندرونى حالت كى طرف كنا يہ ہو، جو امرِ حكومت ميں ركھتا تھا، كه زيادہ حاصل كرنے والاشخص تھا اور امرِ حكومت كے حصول سے متعلق زيادہ حريص تھا اور امرِ حكومت ميں كوئى چيزا سے سير نہيں كرتى تھى اور بعير نہيں دونوں معنى (حقيقى وكنائى) مراد ہوں، كيوں كہ وہ دونوں پہلوؤں سے ان برى صفات كا حامل تھا۔ اس كے بعد امام اس بيان كوجارى ركھتے ہوئے ايسے خص كوتى كرنے كا تحكم صادر كر كے محامل تھا۔ «فَاقْتُلُوْكُ، وَلَنْ فَتَقُتُلُوْكُ»

> "ا۔ قُل کردو،کیکن تم لوگ اسے ہر گرقتل نہ کرو گے۔"

یقیناً اس گفتگو کے مخاطب عراق کے لوگ ہیں۔ امامؓ جانتے ہیں کہ بیلوگ اپنے اس اراد ہے میں کمز ورہیں، اِن کے افکار منتشر ہیں اور امیر شام کے قُل کی سکت نہیں رکھتے ۔ اگر رکھتے بھی ہیں تو وہ جرائت اور قوت ارادی نہیں رکھتے (جو ہونی چاہیے )۔ باقی سیر کہ کیوں وہ فردامامؓ کی نظر میں واجب القتل تھا، اس کی واضح ترین دلیل وہ فسادتھا جو اس نے مسلمانوں کے اندر ہر پاکیا تھا اور وہ " مُفْسِنٌ فِی الْاَرْدِضِ» کا واضح ترین مصداق تھا، اس کی واضح ترین دلیل وہ فسادتھا جو اس نے مسلمانوں کے علاوہ، الی جنگیں ہر پاکیں، جن میں بہت سار ہے مسلمانوں کا خون بہہ گیا۔ اس کے بعدالی برعتیں اسلام میں رائج کیں کہ

اس کےعلاوہ امیر المونیین ملیطا پر سبّ وشتم کاحکم صادر کمیا تھا، ایسے شخص کے لیے کہ جس کے لیے پنج برا کرم سلّ ثلاثیر نے فرمایا تھا «ہمن بتدبت عیلیتاً افحق مد بترینی» " جس نے علی کوگالی دی اس نے مجھے گالی دی۔" اور جوشخص رسول اللہ صلی علیہ

<sup>[1]</sup> «بلعوم» (بروزن حلقوم) گلے اور غذا کی نالی کے معنیٰ میں ہے اور «<mark>ر</mark>ّ حبُ البلعوم»، (چوڑ کی گردن والا) ہو سکتا ہے لفظ کے هیقی معنیٰ میں استعال ہوا ہوا ور ظاہر کی پُرخور کی کی جانب اشارہ ہو یا نفسیاتی پُرخور کی کی جانب، کہ جس میں انسان کی چیز سے سیر نہ ہو۔ <sup>[1]</sup> «مدید سے »مادّ ہُ" دحق" (بروزن قطع) دفع کرنے اور دور کرنے اور کسی چیز کو باہر شیصیحنے کے معنیٰ میں ہے اور اس لیے کہ جب پیٹ بڑا ہوجائے تو مخصوص شکل اختیار کر لیتا ہے جیسے اپنی جگہ سے باہر آگیا ہے اس لیے بڑے پیٹ والے افر ادکو «مُنْدَ آحینُ الْبتُطنِ» کہتے ہیں۔

وآلەرسلىم پرستِ شتم كرےوہ يقيناً «مَصْلُو رُ السَّحْم » يعنى واجب القتل ہے۔ 🔟 امام پہاں کچھوا قعات سے بردہ اٹھاتے ہوئے واضح طور پرفرماتے ہیں کہ وہ اس کے قُلّ میں کامیاب نہیں ہوں ا گے۔ بیدو علم غیبی ہے جوامام ملائلان نے پنج برا کرم ملائلات کے سیکھا تھا۔اوراس گفتگو کوجاری رکھتے ہوئے آئندہ کے متعلق ایک اورجاد ثے پر سے پر دہ اٹھاتے ہوئے فرماتے ہیں: «أَلَا وَإِنَّهُ سَيَأُمُرُ كُمْ بِسَبِّي وَالْبَرَاءَةِ مِنْيٌ» " آگاہ ہوجا و! دہتم لوگوں کو تکم دےگا کہ مجھے گالی دیں ادر مجھ سے بیز ارپ کا اظہار کریں۔" یہ بات ظاہر کرتی ہے کہ امیر شام کتنا حاسد اور مقام کا حریص تھا، وہ جانتا تھا کہ وہ فضائل جو پنج ببراسلامؓ نے علی میں کے بارے فرمائے ہیں اورجنہیں سب اصحاب نے سنا ہے مشرق ومغرب میں پھیل جائیں گے۔اور اُن میں سے ہر حدیث اس کی حکومت کی بی اعتباری اور اُس کے دعوے کے باطل ہونے پر دلیل ہے، اس بنا پر اس خطرے کورو کنے کے لیے پہلے کوشش کی کہ شامی لوگ ان احادیث سے بالکل بےخبرر ہیں،اسی لیےاُن احادیث کے قُل کرنے کو کلّی طور پرممنوع کر دیا۔ اور دوسری جانب امیرالمونین ملای پر جمعہ کی نمازوں کے خطبوں میں سبّ وشتم کا حکم دیا ،اینے مز دور خطباء کو اس کام پرمجبور کیا۔ بہداضح ہے کہ جہاں لوگ امام پرسب کے لیے مجبور ہوں وہاں اُن کے فضائل کے تذکر بے کی طاقت نہ رکھیں گےاور بہامیر شام کی ایک بدترین بدعت تھی ،جس کی کوئی متعصب توجیہ کنندہ بھی توجیہ پیش نہ کر سکے گا۔ الكعرب شاعر كے بقول: أَ عَلَى الْمَنَابِرِ تُعْلِنُوْنَ بِسَبَّهِ وَ بِسَيْفِهِ نُصِبَتْ لَكُمْ أَعْوَادُهَا " کیاتم لوگ اُسے اعلان پر طور پر اِن منبروں سے سبّ کرر ہے ہو، جب کہ اُس کی شمشیر سے ان منبروں کی لکڑیاں تمہارے لیے بنائی گئی ہیں۔" 🗹 توجّه کی بات ہیہ سے کہ امیر شام کے طرفد ارتجی اس حقیقت ، کہ اس بدعت کواپنی ظالمانہ و غاصبانہ حکومت کے لیے رائح کیا، کااعتراف کرتے ہیں، من جملہ اُن میں سے سی نے مروان نے سوال کیا: کیوں علیٰ یرمنبروں سے سبّ وشتم کرتے ہو؟ اس نے جوا**ب می**ں کہا:

🗓 اس حدیث کوجا کم نے کتاب متدرک اصحیحین ، ج۱ ، ص ۲۱ (چاپ حید رآباد) میں ذکر کیا ہے۔ الانوار، جلد ۵ م، ص ۸ سا

"إِنَّهُ لَا يَسْتَقِيْحُر لَنَا الْاَمَرُ إِلَّا بِذَلِكَ"<sup>[1]</sup> "ہمارى حكومت إس (ستِ علىّ ) \_ بغير قائم نبس ہو سَتى تقى \_" اس \_ بعد امام اس خراب بدعت \_ مقال بل ميں اپنے چا ہے والوں كو يتحم ديتے ہيں: "فَأَهَّ السَّبُ فَسُبُّوْنِي، فَإِنَّهُ لِى ذَكَاقٌ، وَ لَكُمْ نَجَاقٌ وَ أَمَّ الْبَرَاءَةُ فَلَا تَتَبَرَّ أُوْ امِتِى، فَإِنِّى وُلِكَتْ عَلَى الْفِطْرَةِ، وَ سَبَقْتُ إِلَى الْإِيْمَانِ وَ الْهِجْرَةِ» "اگر گاليوں كى بات ہوتو جُھے برا بھلا كہ لينا كہ يد مير ے ليے پاكيز كى كاسامان ہے اور تم ہارے ليد شمن سے نجات كا ليكن خبر دار! مجھ سے بے زارى كا اظہار نہ كرنا كہ ميں فطرت اسلام پر پيدا ہوا ہوں اور ميں نے ايمان اور جرت

دونوں میں سبقت کی ہے۔" دونوں میں سبقت کی ہے۔" کیاستِ وشتم کا حکم (فَسُبَّوْفِنْ )الزامی ہے اور واجب کی حیثیت رکھتا ہے یا مباح کی حیثیت؟ ظاہر أصلم الزامی ہے اس لیے کہ سیمل حقیقی شیعوں کے خون کی حفاظت اور مکتبِ اہل ہیت سیمائی کی دعوت کو آئندہ نسلوں تک پہچانے کا سبب

لیکن علمائے اصول کے مطابق یہاں امر (سَبّ کا عظم) ایسی جگہ آیا ہے کہ منوعیت کا اختمال (خطر ے کا وہم) وجود رکھتا ہے، تو وجوب میں ظہور نہ ہوگا، فقط مباح ہونا سمجھائے گا۔ اس بنا پر نمایاں افراد جیسے رشید ہجری ٹی میٹم تمار بن جبیر ٹنے استقامت دکھائی اور امام ملیٹھ کی شان میں معمولی اہانت کو گوارا نہ کیا اور اس راہ میں جامِ شہادت نوش کیا، انہوں نے نہ صرف غلط کا منہیں کیا، بلکہ بڑی فیدا کاری اور ایثار کے اعلیٰ درج پر فائز ہو گئے۔

اس سے بیہ بات کھل کر سامنے آتی ہے کہ اگر باایمان انسان ایک بے ایمان دشمن کی جانب سے ہتک کا نشانہ قرار پائے ، یا لوگوں کو اس کی تحقیر پر مجبور کیا جائے ، تو نہ صرف بیہ کہ اس کی شان و مقام میں کم نہ آئے گی ، بلکہ خداوندِ عادل اِس اہانت کے تدارک کے طور پر اس کے مقامِ کر امت وعظمت میں اضافہ کرتا ہے اور اسے ہر طرح سے پاک و پاکیزہ کر دیتا ہے۔

یہاں پر بیسوال پیش آتا ہے کہ سبّ (گالی دینا)اور برائت (بیز اری اختیار کرنا) میں کیا فرق ہے کہ امامؓ نے پہلی بات کی اجازت دی اور دوسری بات کی ، تین دلیلوں کی وجہ سے اجازت نہ دی :۔ پہلی بیہ کہ فطرت اسلام وایمان پر تولّد، دوسری بیہ کہ رسول خدا سلی شیپر پر ایمان واسلام کی قبولیت میں سابق ہونا، تیسری میہ کہ کیے سے مدینے ہجرت اور رسول

🗓 الغد يرجلد • اص ٢٦٣

خدا سلام کا بیٹر کی رفاقت اوران کی مدد میں پیش پیش ہونا۔

«مفسرین نیج البلاغة نے اِن دونوں (سب وبراَت) کے فرق کے سلسلے میں بہت باتیں کی ہیں، جن میں سے اکثر ،خود کو بے جازحت دینے کے متر ادف ہیں اور اطمینان بخش نہیں ہیں ۔جو ہات اِن دونوں (سبّ وشتم و برائت) کے درمیان فرق کی تفسیر میں مناسب معلوم ہوتی ہے وہ ان دومیں سے ایک ہے:۔

پہلی میہ کہ ایک انسان پر سبّ وشتم ، اس کی بدی کی جانب اشارہ ہو سکتا ہے ، کیکن اس کامنہ دوم کفر، شرک اور بے ایمانی نہیں ہے، کیکن کسی سے اظہار بیز اری کرنا (چاہے زبان سے ،ی کیوں نہ ہو) اس کامفہوم اس کے دین وآئین سے بیز اری ہے، جس طرح سورہ تو بہ کے آغاز میں ہم پڑھتے ہیں:

«بَرَآءَةٌ قِنَ اللهِ وَرَسُولِةِ إِلَى الَّانِ يْنَ عَهَدْ تُمْ قِنَ الْمُشْرِ كِيْنَ O».

"اللہ اور اس کے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی طرف سے بےزاری (ودست برداری) کا اعلان ہے ان مشرک لوگوں کی طرف جن سے تم نے (صلح وامن کا) معاہدہ کیا تھا (اور وہ اپنے عہد پر قائم نہ رہے تھے)۔"

اس بنا پر برائب امام کامفہوم، دین واسلام سے برائت تھا،لہذا امام نے زبان سے بھی اجازت نہ دی تھی کہ اس برائت کے مرتکب ہوں اور اسلام وقر آن کی اہانت کریں،حقیقت میں ذاتی اہانت کی اجازت دی لیکن اپنے مکتب کی اہانت کی اجازت نہ دی( چاہے لفظ سے ہودل سے نہ ہو)۔

دوسری بیر کہ بہت سے لوگوں کا خیال بیہ ہے اگر بات کہنے کے لیے مجبور ہوجا نمیں تو وہ صرف الفاظ پر اکتفانہیں کرتے اور ساتھ ساتھ نیت سے بھی اجتناب نہیں کرتے ہیں۔ اس بنا پر جب کوئی کسی کو طلاق کے صیغہ جاری کرنے پر مجبور کرے تو عام طور پر صیغے کے وقت قصد الفاظ اور معنی بھی کرتے ہیں۔ اگر چہ طلاق مجبوری کی صورت میں باطل ہے ، لیکن قصد انشاء اس میں ہے لہٰذا مجتهدین ایسے موارد میں طلاق کے باطل ہونے کے لیے معنی کو قصد نہ کرنے کے بارے میں پر کھی پی کہتے ہیں، بلکہ مجبور کرنے سے متعلق بات کرتے ہیں۔ (غور کریں)

سبّ وشتم کے معاملے میں بھی یہ ہی مسلہ ہے، وقتِ اجبار دونوں (لفظ و معنیٰ) کا قصد کرتے ہیں کیونکہ دونوں جدا نہیں ہو سکتے ۔ یہ واضح ہے کہ قصد سبّ وشتم بہت بُراہے الیکن قصد برائت اس سے بہت بدتر ہوگا کیونکہ پہلے کا مفہوم ایک انسان کے احترام کی نفی ہے اور دوسرے کا مفہوم اس کے مکتب وآئین یعنی اسلام سے بیز ارمی ہوگا اور کوئی مسلمان اس کا م انجام نہ دےگا۔

امامؓ نے جن تینوں دلائل کی بنا پر تبرّ اسے نہی فرمائی ہے وہ بھی اس مدعل پر گواہ ہیں۔قابل توجہ بیہ ہے جیسا کہ امامؓ

نے فرمایا، تبر اسے نہی سے متعلق تین چیزوں کی جانب اشارہ کرتے ہیں، جن میں سے پہلی: «فَجَلَقِی وُلِلْتُ عَلَى الفِطَرَيَةِ» «میں فطرت توحید پر متولّد ہوا ہوں۔" جب کہ آیتِ قر آنی اور روایات کے مطابق سب انسان فطرت توحید پر متولد ہوتے ہیں، یہ کیسا امتیاز ہے، جس کی جانب امامؓ نے اشارہ فرمایا ہے؟

ایک نکتے کے جانب تو جہد بینے ساس سوال کا جواب واضح ہوتا ہے اور وہ بیر کہ بہت سے لوگ اس فطرت تو حید پر متولد تو ہوتے ہیں، مگر ان کے والدین کے تو حید کے منگر ہونے یا معا شرے کے شرک سے آلودہ ہونے کی وجہ سے، وہ تو حید کے راستے سے منحرف ہوجاتے ہیں، جب کہ امامؓ نے آغوشِ پیغیبر میں پر ورش پائی اور اُن کے ہاتھ سے کھانا کھا یا اور اُن کے سائے میں تربیت کے مراحل طے ہوئے، ایسے کہ کم ترین گر دوغبار شرک وجاہلیتِ عرب، ان کے دامن کو آلودہ نہ کر سکی اور پاک اور با ایمان والدہ گرامی اور موضد والد سے تو لَّد پایا، وہ بھی اس وقت جب پیغیبر اکر م حلی تو کی آمد آمد کا وفت تھا، ملا کہ

ابن ابی الحدیدا پنی شرح نیج البلاغد میں نقل کرتے ہیں کہ ایک روایت میں آیا ہے، وہ سال جس میں علی ملاظہ متولد ہوئے وہ و، ی سال ہے، جس میں رسالت پیغیبرا کرم سلانیا لیہ ہم کے آثار شروع ہو چکے تھے، آپٹ پتھروں اور درختوں سے توحید کی سرگوشیاں سنتے تھے، ان کی آنکھوں سے پردے ہٹ چکے تھے، تازہ انواراور نئے چہروں کا مشاہدہ کرتے تھے ( ملائکہ کی جانب اشارہ ہے )لیکن ابھی آنحضرت سلانی لیکھ کوکوئی خاص حکم نہیں دیا گیا تھا۔

پیغمبرا کرم <sub>صلاحقاتی</sub>تی نے اس سال کو(برکت کا سال ) شارکیا اوراس کو «میسَدَّتُه الْحَدَثِيرِ **وَ**مَسَدَتُهُ الْبَتَرَ كَمَةِ» کا نام دیا اور اس مولود کی ولادت کی شب، جب خدا کی قدرت اور بے مثال کرامات کا مشاہدہ کیا تو بیفر مایا:

لَقَلُ وُلِلَ لَنَا اللَّيْلَةَ مَوْلُوْ دَيَّفَتَحُ اللَّهُ عَلَيْنَا بِهِ أَبْوَابَّا كَثِيْرَةً مِّنَ النِّحْمَةِ وَ الرَّحْمَةِ» <sup>[[]</sup> " آج رات ایک فرزندنے ہمارے لیے دنیا میں آنکھ کھولی کہ خدا دند عالم نے اس کی برکت سے اپنی رحت و نعمتوں کے بہت سارے دروازے ہمارے لیے کھول دیے۔"

> دوسرى: «وَسَبَقْتُ إِلَى الَإِيْمَانِ.»

🗓 شرح نیچ البلاغداین ابی الحدید، جلد ۲۹،ص ۱۱۵ کے بعد۔

« میں سب سے پہلے ایمان لانے والوں میں سے ہوں۔" امت اسلامی کا اجماع ہے کہ تورتوں میں پہلی خاتون جوایمان لے آئیں وہ "خدیجۃ الکبر کی سلاالتلیا، تقییں۔اسلام، دانشمندوں میں،بشمول سی وشیعہ بیمشہور ہے کہ مردوں میں ایمان لانے والے پہل شخص علیؓ تھے، بلکہ ابن ابی الحدید کے بقول،علمائے اسلام میں اس مسّلہ میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ 🔟 تو چہر ہے کہ اے ویں خطے کی شرح وتفسیر میں ضروری شواہد وقرائن اس مسلے کے بارے میں ذکر ہوں گے، فی الحال ہم إن سے صرف نظر كرتے ہيں۔ تيسري: «وَالْهِجُرَةِ» «میں ہجرت میں آگے آگے تھا۔" یہاں بیہ سوال در پیش ہے کہ کس طرح امام 'جرت میں آگے تھے، اس لیے کہ اگر اس سے مراد کی سے مدینہ ،جرت ہے جو تاریخ اسلام کے آغاز میں ہوئی اور جب خاص قرینے کے بغیر ہجرت کالفظ استعال ہوتو ذہن میں وہی خاص ججرت خطور کرتی ہے، توامام پہلے مہاجرنہ تھے، اس لیے کہ ہم جانتے ہیں خلیفہ اوّل ہجرت کے دقت پیغبر ؓ کے ہمراہ تھے؟ اس سوال کے جواب میں کہیں گے: پہلی بات تو بیر ہے کہ ملی ملاقا پہلے سے تیار تھے کہ پیغمبر ؓ کے ہمراہی ہوں اور پیرجو کچھود قت کے میں رہے ، فقط حکم يبغمبراكرم ملافقاتيهم تفا-آب ملافقاتيهم جائبت تصحكه اس تاريخي شب (لَيْهَلَةُ الْمَدِيدَتِ ) ميں على ملاطا ان كى جكه يرسوجا تميں تا کہ شرکین آپ سائٹلایلم کے ہجرت کرنے سے آگاہ نہ ہویا ئیں اور پیغ برسائٹلایل سلامتی سے مکہ سے باہر چلے جائیں اور اس کے بعد علی ملیفہ اس پر مامور تھے کہ لوگوں کی امانتیں جو پنج بر صلیفی کی یا ستھیں، ان کے سپر دکریں اور آ پ سلیفی کی قریبی مستورات کوساتھ لے کر پہلی فرصت میں مکہ چل پڑیں،اس بنا پر وہ ہجرت کے مسّلے میں سب سے آگے تھے اور جو کچھ

دن تاخیر ہوئی وہ فقط فرمانِ پیغیبر کی بجا آوری کی خاطر ہوئی تھی۔ لطف کی بات یہ ہے کہ کتاب امالی شیخ طوی کے مطابق ،علی ملیف دوسری شب جب کہ پیغیبر اکرم صلاق تاہیز غار میں تھے، دیدار پیغیبر کے لیے غارتشریف لائے تو پیغیبر نے علی ملیفہ کوتکم دیا کہ دواونٹ ان کے اوران کے ہم سفروں کے لیے آمادہ

کریں اور مخفیا نہ طریقے سے غار کے قریب لے آئیں ،خلیفۂ اوّل نے کہا ، دواونٹ آپ سلّ ٹیلا پیزم اور آپ کے ہم سفروں کے

🗓 شرح نیچ البلاغداین ابی الحدید، جلد ۴، ص ۱۵ اے بعد۔

كلام امير المونين على مايلاً ......جلد دوّم

لیے میں نے پہلے سے تیار کردیے ہیں، پیغمبر ؓ نے علی ملیلا کو تکم دیا کہ خلیفۂ اوّل کواونٹوں کی قیمت ادا کر دواور علیؓ نے ایسا ہی کیا ۔ [1]

اور بیظاہر کرتا ہے کہ علی ملیط ہر مرحل میں پنجیبر کے ساتھ جانے کے لیے آمادہ تھے اور آپ سلیٹی آیکی تکم کے بغیر کے میں نہ رہے۔ دوسری بات بیر کہ وہ گروہ جو پہلے مرحلے میں پنجیبر کے ساتھ مل گئے ان کو اکتشابِ قُوْق فی الْمِجْدَرَةِ کہتے ہیں اور علی ملیطہ انہی میں سے تھے۔ آ

## نکات

ارامامؓ نے اپنی منظور نظر تخص کا نام کیوں نہیں لیا؟ جیسا کہ ذکر ہوا تمام قرائن ظاہر کرتے ہیں کہ جس شخص کے اوصاف اس خطبے میں بیان فرمائے ہیں، اس سے امامؓ کا مقصودا میر شام تھا، کیونکہ بیدا وصاف، خاص کر سبّ وشتم کورّ وار کھنا امیر شام کے علاوہ کسی اور شخص پر صادق نہیں آتا۔ ممکن ہے بی تعبیر بیان کی متانت کی وجہ سے مہم ہوا ور اس کی وجہ سے لوگوں میں شجسّ پیدا ہو، جس کی وجہ سے لوگ اوصاف کے ذریعے سے بات کی تہہ تک پہنچ جائیں، مزید ہیہ کہ بید خطبہ واضح پیش گوئیوں پر مشتمل ہے حضرت علی ملیسا نہیں چاہتے شیر مقصود پر سے مزید پر دہ اٹھا یا جائے۔

۲ - امیر شتام مہد ورالد م کیوں تھا؟ امام اس خطبے میں فرماتے ہیں کہ جس شخص میں بیادصاف پائے جائیں اسے قُل کردینا چاہئے۔ پھر خود ہی فرماتے ہیں کہ تم لوگ اس کام پرقادر نہ ہوگے۔" یہاں پر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کس دلیل سے وہ (امیر شام) مہد ورالد م تھا؟

🗓 امالی شیخ طوئیؓ، ج۲، ص۲۸ اور "بحار" ج۶۱، ص ۲۴ 🏾 نیچ البلاغہ کے بعض مفسرین نے اس بات کی اورتفسیرین بھی کی ہیں من جملہ یہ کہ ہجرت سے مقصود دیہاں طائف کی جانب ہجرت ہے کہ جس میں چلی نے پیغمبرگا ساتھ دیا، پایہ کہ مہاجرین سے وہ اشخاص مقصود ہیں جو بعد ہجرت پیغمبرگان کے ساتھ ہوئے۔

دانشمندوں اور فقنہاء کی نظر میں اس سوال کا جواب بالکل واضح ہے، اس لیے کہ جو شخص امامؓ پر خروج کرے، وہ ناصبی ہے اور مسلمان نہیں اور اس نے ایسے امامؓ پر خروج کیا، جس کی امامت نصِّ رسول سلّیٰ ٹی آید ہم اور لوگوں کی بیعت عامہ کے ذریعے ثابت ہے۔

🗓 احقاق الحق، ج٢، ص • ٢٣ – ٢٢، ٣

<sup>™</sup> مرحوم علامہ نے اپنی کتاب" الغدیر" کی جلد ۲ میں اس حدیث کوابل سنت کے دانشمندوں، جیسے محب الدین طبر کی کتاب" ریاض" میں ، گنجی شافعی" کفانی" میں ، حوی کتاب «المفرا ٹک" میں ، ابن صباغ ماکلی «المفصول المہ ہمیّہ» میں ، سے نقل کیا ہے ( الغدیر ، ج۲ ، ص ۲۰۰۰ ) اس حدیث کے مزید مدارک کو دیکھنے کے لیے احقاق الحق ج۸، ص۲ سے ص∠اور احقاق الحق ، ج۲، ص ۲۳ مواد اس کے بعد ، کی طرف رجوع کریں۔

ظاہر ہے کہ بدائس وقت ہے کہ جب انسان اپنے ارادےا وراختیار سے سبّ وشتم کرے،مگر جب مجبور ہوا ورّ ل کیے جانے کا ڈرہوتو یہ صورت مستثنا ہے۔ يەنكىتەبھى بحث كے آخرميں قابل تو ٿيہ ہے كہ ابن ابى الحديد مكتوب 18 كى شرح ميں لكھتا ہے: ہم فرض کریں کہ پنجبرا کرم ؓ نے اپنے بعدعلی میں کا خلافت کے بارے میں تصریح نہیں کی تھی، تو کیا امیر شام کو معلوم نه تقاکه پیغمبر نے ہزار مرتبہ (متعدد مقامات پر ) فرمایا: «أَنَاحَرُبُ لِمَن حارَبْتَ وَسِلُمٌ لِمَن سالَمْتَ» " میں اس شخص کے ساتھ جو تیرے ساتھ جنگ کرے،اعلان جنگ کرتا ہوں اور جو تیری ساتھ کرے، اُس <u>س</u>لح کااعلان کرتا ہوں۔"اور یہ بھی فر مایا: «حَرْبُكَ حَرْبِى وَسِلْمُكَ سِلْمِي» " تیرے ساتھ جنگ میرے ساتھ جنگ اور تیرے ساتھ کے میرے ساتھ کے۔" پالکل واضح ہے کہ جوشخص پیغیبر سے جنگ کرے ماجس کے ساتھ رسول اعلان جنگ کریں اُس کا خون میاح ہے۔ اس بنا پر مذکورہ خطبہ میں گفتا رامامؓ ہرا شکال داعتر اض سے مبرّ اسے۔ سا\_امامٌ يرسب وشتم كاافسوسناك تاريخيه تاریخ سے بخوبی استفادہ ہوتا ہے کہ پہلا څخص جس نے اس خراب وقتیح چیز کی بنیاد ڈالی،وہ امیر شام تھا۔ مرحوم علّامه امينيَّا. پنينفيس كتاب"الغدير" ميں لکھتے ہيں كہ امير شام سلسل اس مات پرمُصِر تھا كہ امير المونيين ملاظ کے مقام ومنزلت کو گھٹائے اور جعلی روایات نقل کی جائیں اور اس کام کواتنا پھیلایا جائے کہ شام کے بچے سنتے سنتے جوان ہوجائیں، جوان بوڑھے ہوجائیں اور بوڑھے مرجائیں۔ جب اہل ہیت میں ہوں اور اوت کی بنیادیں نایاک قلوب میں مضبوط ہو کئیں تو مولاعلی ملایتا، پرلعن وست کی بری صفت کونماز جمعہ اور جماعت کے بعد اور منبروں سے اور ہرجگہ یہاں تک کہ نزول وحی کی جگہ یعنی مدینے میں بھی رائج کیا گیا۔ اس مقصد پرامیر بثام اتنامصرتھا کہ جب مراسم حج میں شرکت کی اور مدینے آیا ،ارادہ کیا کہ منبر رسول خدا ساپنلا پیل

🗓 شرح منبح البلاغدابن الى الحديد، جلد ١٨، صفحه ٢٢

دوسری چیز بید که جب اس کاباب نماز جمعہ کے خطبے میں - جب وہ امیر مدینہ تھا۔ جس وقت معن وسب کرنا چاہتا تھا، تو باوجوداس کے کہ ایک فضیح مردتھا، اس کی زبان لڑ کھڑا جاتی تھی اور اس میں لکنت پیدا ہوا جاتی تھی۔ عمر بن عبد العزیز نے ان سے پوچھا کہ بابا آپ کی زبان میں بیلنت کیوں آجاتی ہے؟ جواب دیا، میر ے بیٹے شامی لوگ جو منبر کے سامنے آکر بیٹھتے ہیں، اگر اُس مردعالی کے فضائل، جن کوجس قدر میں جانتا ہوں، سے واقف ہوجا نمیں تو ایک څخص بھی ہماری پیروی نہ کر ے گا۔ <sup>[1]</sup> اُس مردعالی کے فضائل، جن کوجس قدر میں جانتا ہوں، سے واقف ہوجا نمیں تو ایک څخص بھی ہماری پیروی نہ کر ے گا۔ <sup>[1]</sup> ان مردعالی کے فضائل، جن کوجس قدر میں جانتا ہوں، سے واقف ہوجا نمیں تو ایک څخص بھی ہماری پیروی نہ کر ے گا۔ <sup>[1]</sup> ان مردعالی کے فضائل، جن کوجس قدر میں جانتا ہوں، سے واقف ہوجا کیں تو ایک شوں بھی ہماری پیروی نہ کر ے گا۔ <sup>[1]</sup> ان مردعالی میں خاص بر میں میں جانتا ہوں، میں واقف ہوجا کیں تو ایک خص بھی ہماری پر وی نہ کر ہے گا۔ <sup>[1]</sup> ان مرکر نا شروع کر دیا اور احادیث پیڈ میں اکر مطلق تی تھا کہ لعن وسب سبب ہوا کہ باخبر لوگوں کے ایک گردہ نے فضائل علی میں ہو

<sup>🗓</sup> الغدیر،جلد ۲ صفحہ ا ۱۰ اوراس کے بعد، اورجلد 🛯 صفحہ ۲۵۸ اوراس کے بعد، اورشرح نیج البلاغه ابن ابی الحدید جلد ۴،صفحہ ۱۵۸ اوراس کے بعد۔

۵۸۸

بنوامیہ کے حکمران سمجھ گئے کہ وہ ناصرف اپنے ہدف کونہیں پا سکے، بلکہ نتیجہ اس کے برعکس ہے۔ عمر بن عبد العزیز کی ہوشیاری سبب ہوئی کہ دوسروں سے پہلے اس حقیقت تک پہنچالہٰ دااس کام میں دوسروں سے پیش قدمی کی۔ اور بیا مر ( سب ولعن کا مسلہ )اور اس سے پیدا ہونے والے نقصانات چالیس سال تک چلے اور ستر ہزار منبروں سے سب ولعن کیا جاتا رہا۔ یہاں پر بیسوال پیش آتا ہے کہ کس طرح مسلمانوں کے گروہ نے ( چاہے جاہل شھے ) اس کوقبول کیا کہ اسلام کے

بزرگ پیشوا، و څخص جس کی فضیلتیں شرق وغرب میں مشہورتفیں ، سبّ وشتم کریں؟ بر

اس سوال کا جواب ان کا موں کی طرف تو جہ کرنے ہے، جوامیر شام نے شام میں کیے تھے، واضح ہے۔ اس نے اپنی تمام کوششیں اس بارے میں صرف کر دیں یہاں تک کہ وہ نسل جو پنج میرا کرم سلی تلاتیکی کے بعد متولد ہوئی ، ان پر ایسا کا م کیا جائے کہ وہ مکمل بے خبر ہوجائیں، اس کے علاوہ بعض صحابہ کو لالچ دیا تھا کہ ایسی احادیث حضرت علی ملاتِ کی تحقیر کے لیے بنائیں اوران کی نسبت آنحضرت رسول اکرم کی جانب دیں۔

ابن ابی الحدیدنے اپنے استادا بوجعفر اسکافی سے ایسے قُل کیا ہے:

امیر شام نے پچھ صحابہ اور تابعین کے ایک گروہ کومجبور کیا تھا کہ ایسی غلط روایات حضرت علی ملال کے بارے میں بنائیں جن کا متیجہ لوگوں کی جانب سے بدگوئی اور اُن سے بیز ارمی ہوا ور ان کے لیے بڑے بڑے انعام مقرر کیے تھے، انہوں نے بھی ایسی احادیث بنائیں جو امیر شام کوراضی کردیں، ان میں سے ایک ابو ہریرہ اور دوسرے عمر وبن عاص اور مغیرہ بن شعبہ تھے اور گروہ تابعین میں سے عروہ بن زبیر تھے۔

اس دلیل سے ابوجعفرا سکافی کہتے ہیں کہ ابو ہریرہ کی احادیث ہمارے اساتذہ کے نز دیک قابل قبول نہیں ہیں اور خلیفہ ثانی سے نقل کرتے ہیں کہ اُس نے ابو ہریرہ کوتا زیانہ مارا اور کہا کہتم رسول ؓ سے بہت زیادہ احایث نقل کرتے ہو، جب کہتم تھوڑی مدت آن حضرت ؓ کے پاس تھے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہتم رسول ؓ پر جھوٹ باند ھتے ہو۔ <sup>[1]</sup>

، «شمن کے مقابلے میں تقبیرایک دفاعی ڈھال

بعض شارحین <sup>نہج</sup> البلاغہ نے یہاں پر مذکورہ خطبے کی مناسبت سے تقیہ اوراس کی مشروعیت کی بارے بحث کی ہے، اگر چہ بیمسئلہ بڑی اہمیت کا حامل ہے،لیکن لا زم ہے کہ یہاں پر پچھ بحث اس کے بارے میں کریں۔اس کی شرح کو دیگر

<sup>&</sup>lt;sup>[1]</sup> شرح نیچ البلاغداین ابی الحدید، ج ۲۳، ص۲۳ اور ۹۸ ابو ہریرہ کی جعلیات اوراحادیث کے بارے میں مزید معلومات کے بارے میں زیادہ آگا تک کے لیے کتاب" ابو ہریرہ" علّا مثقق سید شرف الدینؓ کی جانب جوع کریں۔

مناسب مواقع کے لیے چھوڑتے ہیں۔ «تقدّہ» لغت میں کسی چز سے بر ہیز کرنے کو کہتے ہیں اور اصطلاح میں مختلف تعریفیں اس کے لیے ذکر کی گئی ہیں سب سے بہتر ہیہ ہے کہ نقبہ یعنی اعتقادات یا اعمال دینی کو چھیا دینا،ضرر کے خوف سے یا دوسری مصلحت سے من جملہ حفظ و حدت اور ہوشم کے اختلاف سے پر ہیزمشترک دشمنوں کے مقابلے میں۔ اس معنی کا تعلق قرآن سے ہے اور جب مسلمان اقلیت میں بتھے، اس وقت پیغمبر اکرم سائٹ 🛛 پٹر کے اصحاب کے ساتھ بەمسَلە پیش آیا۔قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے: ڒڒؾؾۧڿڹؚٳڶؠؙۅٙۢڡؚڹؙۅ۬ڹؘٳڵڮڣڔؾؙڹؘٲۅ۫ڸؾٳٙ؞ڡڹؙۮۅ۫ڹٳڵؠؙۅٛ۫ڡۣڹؚؽڹ؞ۅٙڡڹؾٞڣ۫ۘۘۼڶڂٚڸڰڣؘڵؽڛڡۣڹٳؠڵ فى تتىءٍ " باایمان افراد کا فروں کومونین کی جگہا پنا دوست وسر پرست منتخب نہ کریں اور جوشخص ایسا کرے گا اس کا کوئی رابطه خدا \_ نہیں ہے۔" اس کے بعدارشاد ہوتا ہے: «الآآن تَتَقَونُ المنْهُمُ تُقْبِةً» «سوائے اس کے کہ وہ تقبہ کریں۔"<sup>111</sup> اس آیت میں وضاحت سے دشمنوں کے مقابلے میں تقنیہ کے مسئلے کو پیش کیا گیا ہے اس طرح کہ اس میں بحث اور گفتگو کی کوئی گنجائش باقی نہیں ہے۔ عمار یا سر کے تقبیر کی داستان مشہور ہے ، شرکین کے مقابلے میں جب ان کوایسے کلمات کی ادائیگی پر مجبور کیا تھا جو مخالف اسلام اورمخالف رسول اکرم سلین تشاییتر شخص، وہ مخالفین کے دباؤ کی وجہ سے مجبور ہو گئے اور جو چاہتے متصرّ بان پر جاری کیااوررو تے ہوئے خدمت رسولؓ میں آئے اور وہ اس بات سے ڈرتے تھے میرا دین وایمان بریا دہوگیا،رسولؓ نے ان کو دلاسہ دیا اور فرمایا ، کیونکہ کفرآ میز کلمات تم نے مجبوری کی صورت میں کیج تھے، یہتمہارے ایمان کوکوئی نقصان نہ پہنچا تیں گے۔اوراسی وقت بیدآیہ شریفہ نازل ہوئی: ؞ؘڡٙڹٛ كَفَرَ بِالله مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهَ إِلَّا مَنُ أَكْرِ كَوَقَلْبُهُ مُطْهَبٍنَّ بِإِلَا يُمَانِ <sup>٣</sup>

> <sup>™</sup> سوره آلعمران ، آیت ۲۸ <sup>™</sup> سوره <sup>خ</sup>ل ، آیت ۲۰۱

" وہ لوگ جو ایمان کے بعد کافر ہوجا تعیں سوائے ان کے جو دیاؤ کے تخت ہوں جب کہ ان کے دل مطمئن اور باایمان ہیں،غضب خداان پر اور بڑ اعذاب ان کے انتظار میں ہے۔"<sup>[1]</sup>

مومنِ آلِ فرعون کی داستان جوقر آن مجید کی سورۂ غافر میں آتی ہے با مقصد تقیوں میں سے ایک زندہ نمونہ ہے ، کیونکہ قر آن دضاحت کے ساتھ کہتا ہے

؞ۅؘۊؘاڶڗڿؙڵٞۿ۠ۅ۫ٝڡؚڽ۠؇ٙؿؚڹٳڣۯۼۅٛڹؘؾڬٛؾؙۿٳؽؾٵڹؘ؋ٚٱؾؘڨؾؙڵۅ۫ڹؘڗڿۘڵۜٲڹؾۜڨۊؙڶڗۑؚۨٞٵٮڵؗؗ؋ۅؘۊٙٮ ۻٙٳٙۦٙػؙۿڔؚٳڵڹۑؚۨڹ۬ٮؚڡؚڽڗۜؾؚؚػؙۿ؞<sup>ؚ</sup>

" ایک باایمان مردآل فرعون سے جواپنے ایمان کوُخفی رکھتا ہو، کہا: آیاتم لوگ چاہتے ہوایک ایسے مردکولل کر وجو میہ کہتا ہے کہ میر اپر ورد گاراللہ ہے، جب کہ روثن دلائل تمہارے پر وردگار کی جانب ہے تمہارے لیے لے کرآیا ہے۔"

قر آن اس مرد کی تعریف کرر ہا ہےاور اُس کی باتوں کواہمیت دےر ہا ہے، یہ موضوع ظاہر کرتا ہے کہ اس کا تقتیہ مرضی خداوند متعال تھا۔

روایات اسلامی میں بھی بہت ساری تعییرات تقیے کی اہمیت کے بارے میں وارد ہوئی ہیں جیسے کہ یہ مومن کی سپر ہے اور اِس کی دشمنوں کے مقابلے میں حفاظت کرتی ہے اور اس کی طاقت کو حساس مواقع کے لیے ذخیرہ کرتی ہے اور میہ کہ تقیہ دین کا ایک اہم جزء ہے جوتقیہ ہیں کرتا ہے اس کا ایمان کا مل نہیں ہے۔ ایمان بغیر تقیہ کے اس<sup>جس</sup>م کی مانند ہے جو بغیر سر کے ہو اور یہ کہ تقیہ اضل اعمال میں سے ہے، اس لیے کہ طاقت کو بیکار خرچ کرنے سے بچا تا ہے، ایسی رویات کی بحث کے لیے ایک مستقل کتاب چا ہے اور تفصیل کے طالب کتاب "القوا عدا المفق ہیں ہے۔ کہ سال کا عدہ مقتم کی جانب رجوع کریں۔

ان سب باتوں کےعلاوہ کہ تقییہ کا فلسفہ بہت واضح ہے اور وہ یہ ہے کہ بھی ہوسکتا ہے باطنی عقیدے کے اظہار میں جان ونا موس و مال کا خطرہ ہو، جب کہ کوئی قابل ملاحظہفا ندہ اس اظہار پر مرتب نہیں ہوتا، یہاں پر عقل کہتی ہے کہ بے فائدہ توانا ئیوں کوضا یع نہیں کرنا چاہیے، بلکہا یسے حساس مواقع پر تقیہ سے ان کی حفاظت کرنی چاہیے۔

تقىيەكە ئىژىئس الْمۇۋمىن ياجىڭى الْمۇمىن (جوددنوں سپر كەمىن مىں ہيں )۔ تعبير كرناتھى مذكورە مىنى كى جانب اشارە ہے۔

<sup>[1]</sup> یہ آیت شیعہ واہل سنت مفسرین کے انفاق سے عماریا سڑیاان جیسے ابتدائی مسلمانوں کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ بیصح ہے کہ عمار کو مجبور کیا گیا کہ گفر آمیز با تیں کہیں لیکن انہوں نے مشرکوں کو ظاہر آپیہ باور کرایا کہ وہ یہ با تیں اعتقاد سے کہہ رہے ہیں اور آئین محکم <mark>سے مخرف ہو گئے ہیں</mark> ، تا کہ مشرکین انہیں آزاد کریں۔ آ<sup>ی</sup>ا سورہ خافر ، آیت ۲۸ حقیقت میں تقیّہ ذیمے داری کے بوجھ سے فرار کا نام نہیں ، بلکہ جنگی مہارت کے مطابق ہے کہ خفیہ طریقے سے اپنے مقابل سے اپنی طاقت کی حفاظت کی جائے تا کہ اصل موقع پر اس سے کمل فائدہ حاصل کیا جائے۔اس معلٰی کے بارے میں زیادہ تفصیل کے لیے مذکورہ کتاب "القو اعد الفقیہ» کے قاعدہ ہفتم کا مطالعہ فرمائے۔

اثھادنواں خطبہ

«كَلَّمَدِبِهِ الْحَوَارِجَحِيْنَ اعْتَزَلُوا الْحُكُوْمَةَ وَتَنَادَوُا: أَنْ لَّا حُكْمَر إلَّا يله »<sup>آ</sup> (جس كا مخاطب ان خوارن كوبنايا گيا ہے جوتحكيم سے كناره كش ہو گئے اور «لاحكمد الَّا الله »كانعره لگانے لگے)

خطبہ، ایک نگاہ میں اس خطب کی تعبیرات کے ضمن میں صفین میں حکمیت کے مسئلے میں حضرت علی مالیت کوذیے دار تھر انا اور اس مسئلے سے خوارج کے پھر جانے کی طرف بخو بی نثاند ہی ہوتی ہے کہ وہ معتقد ضح کہ حکمیت فقط خدا کے ساتھ مخصوص ہے اور جو شخص اس کا انکار کرے اور غیر خدا کی طرف اسے سپر دکرے وہ دین خدا سے خارج ہو گیا ہے۔ یہ ملکہ د ماغ والے اور غیر منطق لوگ اس حد تک مخرف ضح کہ کہنے لگے حکمیت کا مسئلہ قبول کر کے علی مالیت اسلام سے خارج ہو گیا ہے۔ یہ ملکہ د ماغ والے اور انہیں چا ہے کہ اس کے معترف ہوجا نمیں، پھر تو بہ کریں۔ جب کہ حکمیت کی میں امام کی جانب سے نہ تھی، بلکہ آپ پر اُسے تھو پا گیا تھا اور بالفرض اگر ایسی پیشکش امام کی جانب سے تھی ہو میں ہو کہ میں امام کی جانب سے نہ تھی، بلکہ آپ پر اُسے تھو پا گیا تھا اور تحریف کر کے انہوں نے سوئے استدادہ کی ہو ہو کہ ہو کہ کہ کہ کہ کہ میں میں اس میں اس میں اس میں اس میں اور خوال میں میں اس میں اور خوال میں میں کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ معند کی بیشک امام کی جانب سے نہ تھی، بلکہ آپ پر اُسے تھو پا گیا تھا اور معتر فرار ایسی پیشکش امام کی جانب سے تھی بھی ، تو مسئلہ حکمیت کی اصل خلاف اسلام نہ میں ہیں ہے، اگر چہ خین میں اس میں ان کیں ال

<sup>[1]</sup> سند خطبہ : اس خطبے کے بعض حصوں کوسیّد رضیؓ سے پہلے ابن قتیبہ نے کتاب الامامہ واالسیاسة میں اور ابن جوزی نے تذکر ۃ الخواص اورطبری نے المستر شد میں بیان کیا ہے اور ابن اشیر نے کتاب تھا بیمیں اس خطبے کے بعض الفاظ کے متعلق متعدا حمّالات نقل کئے ہیں جو بیظاہر کرتے ہیں کہ اُس کے پاس بھی اِس خطبے کے مُنلف نسخ موجود تھے۔ (مصادر نہی البلاغہ جلد ۲ ص ۳ سا) امامؓ اس خطبے میں ان پرلعنت کرتے ہیں اوران کی اس پینیکش کی برائیاں ان کو بتار ہے ہیں اوراس کے بعد مستقبل میں خواج کی ذلت ونا بودی کے بارے میں پیش گوئی کرتے ہیں۔

پہلاحصہ

أَصَابَكُم حَاصِبٌ، وَلَابَقِى مِنْكُم آثَرٌ، أَبَعْنَ إِيمَانِ بِاللهِ وَجِهَادِى مَعَ رَسُوْلِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم)، أَشْهَ لُعَلى نَفْسِى بِالْكُفُرِ ! لَقَلْ ضَلَلْتُ إِذَا وَمَا أَنَامِنَ الْمُهْتَدِينَ فَأُوْبُوْا شَرَّ مَآبِ وَ ارْجِعُوْا عَلى أَثَرِ الْاعْقَابِ، أَمَا إِنَّكُم سَتَلْقَوْنَ بَعْدِى ذُلاَّ شَامِلًا وَ سَيْفاً قَاطِعاً وَ أَثَرَةً يَتَخِنُهَا الظَّالِمُوْنَ فِيْكُمْ سُنَّةً.

" خدا کرنے تم پر سخت آند هیاں آئیں اورکوئی تمہارے حال کی اصلاح کرنے والا نہ رہ جائے کیا میں پر وردگار پر ایمان لانے اور رسول اکرم کے ساتھ جہاد کرنے کے بعد اپنے بارے میں کفر کا اعلان کر دوں۔ ایسا کروں گا تو میں گمراہ ہوجاؤں گا اور ہدایت یافتہ لوگوں میں نہ رہ جاؤں گا۔ جاؤ پلٹ جاؤا پنی بدترین منزل کی طرف اور واپس چلے جاؤا پنے نشانات قدم پر گرآگاہ رہو کہ میرے بعد تمہیں ہمہ گیرذلت اور کاٹنے والی تلوار کا سامنا کرنا ہوگا اور اس طریقتہ کا رکا مقابلہ کرنا ہوگا جسے ظالم تمہارے بارے میں اپنی سنت بنالیں کے یعنی ہر چیز کو اپنے لیے تخصوص کرلینا۔"

شرح وتفسير

امامً کی مظلومیت کی انتہا

جس طرح «خطبے پرنگاه» کی بحث میں آیا کہ بیار شادات امام نے اُس وقت ارشاد فرمائے جب خوارج کے ایک گروہ نے خود صفین میں حکمیت کی پیشش کی تھی، پھر اس سے انحراف کیا اور لا ٹے ٹی قد الآلایلیہ» کا نعرہ (حکمیت خدا کے ساتھ مخصوص ہے) بلند کیا یہاں تک کہ بے شرمی سے امام سے کہا کہ وہ بھی کفر کا اعتراف کر تے تو بہ کریں (تا کہ وہ ان کے ساتھ ل کر شامیوں سے جنگ کریں) امام نے ان کے جواب میں فرمایا:

·أَصَابَكُمُ حَاصِبٌ، وَلَا بَعِيَ مِنْكُمُ آثِرٌ، أَبَعْدَ إِيْمَانِي بِاللهِ وَجِهَادِيْ مَعَ رَسُوْلِ اللهِ (صلى الله

علیہ و آلہ و سلمہ)، أَشْهَلُ عَلٰی نَفْسِیْ بِالْكُفُرِ ! لَقَلْ ضَلَلْتُ إِذاَ وَ مَا أَنَامِنَ الْمُهْتَدِينَنَ "خدا کرے، تم پر سخت آندھیاں آئیں اور کوئی تہمارے حال کی اصلاح کرنے والانہ رہ جائے۔ کیا میں پروردگار پر ایمان لانے اور سول اکرم کے ساتھ جہاد کرنے کے بعد اپنے بارے میں کفر کا اعلان کردوں۔ ایسا کروں گاتو میں گمراہ ہوجاؤں گااور ہدایت یافتہ لوگوں میں نہ رہ جاؤں گا۔"

کتنادردناک ہے علی ملیلہ جیسے انسان کے لیے کہ جورسول اکر ملل قلیلہ پر سب سے پہلے ایمان لائے ہیں اور تمام غزوات میں (سواتے چند جگہوں پر وہ بھی پیغیر اکر ملی قلیلہ کے کہنے پر) شرکت کی ہواور بڑے ایثار سے راہ اسلام میں کام انجام دیا ہو، اپنی زبان وتلوار سے تجر اسلام کی آبیاری کی ہو، وہ ایسے احمقوں کے چنگل میں پھنس جا نمیں کہ وہ اعتراف کفر کی پیشکش کریں، اس کے بعد اپنی حماقتوں کا کفارہ اس سے طلب کریں؟ شاید پوری تاریخ اسلام میں ایسا دردناک منظر اس روالت کے ساتھ نہ ملے گااور ہر گزبا فضایت وشرافت انسان ایسی نادان قوم کے چنگل میں ایسی نے ساتھ گراں ہوگا۔ میزی وہ مقام ہے کہ اعتراف کرنا پڑے گا کھاں ہوں سے مظلوم تر تصاور ہیں۔ ، کوگا۔ میزی وہ مقام ہے کہ اعتراف کرنا پڑے گا کھاں سب سے مظلوم تر تصاور ہیں۔ «فَوَالْحَوْلُولُولُ اللَّہِ عَلَى الْفِحْلَرَ قَوْوَ سَبَقُتُ اَلَی اَلَا کَ کُولُوں ۔ «فَوَالْحَوْلُولُ لُنْ عَلَى الْفِحْلَرَ قَوْوَ سَبَقُتُ اِلَى الَا ایسی نادان قوم کے چنگل میں ایسی فضیحت کے ساتھ گرفتار نہ ہوا مقام ہوگا۔ میزی وہ مقام ہے کہ اعتراف کرنا پڑے کا کھاں سب سے مظلوم تر تصاور ہیں۔

شیعہ وسی دانشمندوں کے بہت سارے شواہد گواہ ہیں کہ علی ملیط ایمان میں سابق اور ہجرت میں سبقت یا فتہ تھے، آغوش پیغیر میں پرورش پائی اور ایک لحظہ بھی خدا کا شریک نہ گھہرایا اور عرصہ ُجاہلیت کی گر دوغبار اُن کے دامن پر نہ بیٹی اور جہاد کے تمام میدانوں میں حاضر تھے، سوائے تبوک کے جس میں رسول اللہ سلیطیتی پڑھ کے فرمان کے مطابق مدینے کی حفاظت کے لیے وہاں رہے۔

جملة آصّابَکُ حاصِبٌ» حاصب کے معنیٰ (ایسا شدیدطوفان جو پتھروں کوبھی اپنے ساتھ اکھاڑ کرلے جائے اورساری چیزیں نابود کردے) پرتوجہ، بیخوارج پرایک قشم کی لعنت ہے کہ خداوند عالم ان کو آسانی بلاؤں سے نابود کرے اور ہوسکتا ہے کنا بیہ واجتماعی مصیبتوں کی طرف کہ جو بالآخرانہیں اپنی لپیٹ میں لیں گی۔

"وَلَا بَقِتِى مِنْكُمْ آثِرٌ" كَ جَلَّ مِيں اس بات پرتوجہ كرتے ہوئے كہ" آنر" اس شخص كے معنیٰ ميں ہے كہ جوكوئى خبرنقل كرتا ہے، بياس مطلب كی جانب اشارہ ہوگا كہتم سب نابود ہواس طرح كہتم ميں سے ايك بھی نہ بچ جوتمہارى خبر دوسروں كوفل كرے (البتہ بيلفظ ديگر صورتوں ميں بھی نقل ہوا ہے جس كے مختلف معنیٰ ہيں اور ہم اِس پر مرحوم سيّد رضيؒ ك

کلام کی شرح میں اس بات کی ذیل میں بحث کریں گے ) اس کے بعداما مٹفر ماتے ہیں کس طرح ایسی نامعقول اور بڑی پیشکش مجھے کرتے ہواس کے ماوجود کہ جانتے ہو کہ ایمان کے شجر ۂ طبیہ کی آبیاری کے لیے میں نے رسول اللّٰد سَلَّ ﷺ کی رکاب میں جہاد کیا ہےاورا گراس آسان کے زیر سابہ مؤمنین موجود ہیں تو اُن میں سے پہلا میں ہوں ، اگرایسی داضح مثالوں کے باوجود ایسااعتر اف جوتم چاہتے ہو، کرلوں تو گمراہ انسان بن جاؤں اورتم یقین سے جان لوکہ میں راہِ ضلالت یرکبھی قدم نہ رکھوں گا۔اس بات کوجاری رکھتے ہوئے امام دواور مطالب بیان کرتے ہیں: پہلامطلب بیہ کم خرف ادرضد کی لوگوں پران دوجملوں کے ذیر یع لعنت تصحیح ہیں : ڣؘٲ۫ۅؙؠؙۏٛ<sup>ٳؾ</sup>ٳۺٙڗۜمٙٲڹؚۅؘٳۯڿؚۼؙۅٛٳۼڸٵؘؿٙڕٳڵٳڠڦٙٳڹ<sup>ؚ؆</sup> (میں امیدرکھتا ہوں) کہ بدترین مقام کے حوالے ہوجاؤ گے اوراپنے گزشتگان (جاہلیت کے زمانے مشرکین کہ جن کوآخر میں ذلت وخواری نے گھیرلیا تھا) کی جانب پلٹ جاؤ۔" یہلے جملے میں بیزاری کااظہار کرتے میں کہ خداوند عالمتم لوگوں کودنیا وآخرت میں بدترین جگہ عطا کرےاور دنیا میں ذلیل دخوار ہوکر دشمنوں کے چنگل میں گرفتار ہوجا ؤاورآ خرت میں عذاب الہی میں گرفتار ہوجاؤ۔ اور دوسرے جملے میں خداوند عالم سے جاہتے ہیں کہ انہیں اُن کے مشرکین اور جاہل آباء واجداد جیسے انحام سے د وچارکرے۔ وہی گروہ جوضد اور تعصب میں خوارج جیسے تھے اور وہ تمام آیات الہی کو آنکھوں سے دیکھ کراور کا نوں سے س كربهى انكاركرتے تصحاور بالآخرنا بود ہو گئے۔ نیچ البلاغہ کے بعض مفسرین نے جملہ «اد جعو ۱» کی حکم توبہ کے عنوان سے تفسیر کی ہے جب کہ اس بیان کا قریبنہ ظاہر کرتاہے کہ پہگزشتہ عن اور نفرین کا حصہ ہے۔ دوسرے مطلب میں اُن کے آیند ہُ حالات کے بارے داضح پیشگوئی کرتے ہوئے فرماتے ہیں: «أَمَا إِنَّكُمُ سَتَلْقَوْنَ بَعُدِي ذُلًّا شَامِلًا وَ سَيْفًا قَاطِعًا وَ أَثَرَةً <sup>[2]</sup> يَتَّخِذُهَا الظَّالِمُوْنَ فِيُكُمُ 🗐 👘 وَجُوْا" اَوْبْ (بروزن قوم) کے مادّے ہے، واپس پلٹنے کے معنیٰ میں ہے، اِس لفظ کا بادل اور تیز ہوا پرجمی اطلاق ہوتا ہے اس لیے کہ ان میں بھی

رجوع اورواپسی ہے۔ <sup>[ع]</sup> «اعقاب » جمع عقِب (بروزن روش) پاؤل کی ایڑی کو کہتے ہیں اورزمین پر پاؤل کے نثان کو بھی کہتے ہیں۔ بیافظ یہاں پہلے والی نسلول کے لیے کنایے کے طور پر بولا جا تا ہے۔ <sup>[ع]</sup> «اثر قا» مادّ» استشدار «کاسم مصدر ہے اور استبداداور ظلم کے معنیٰ میں ہے۔

سُيَّةً»

قابل توجہ ہے کہ خوارج کی تاریخ بخوبی ظاہر کرتی ہے کہ امام کی بددُ عانے ان پر اثر کیا اور حضرت کی پیشگوئی نے ممل جامہ پہنا اور بہت سی جنگوں میں اپنے دشمنوں کے ساتھ تہ سنہ س ہو گئے اور ان کے سردار کیے ب ذلت بعد دیگر بے خواری سے جہنم میں بیھیجے گئے۔

ابن ابی الحدید جواسلامی تاریخ پروسیع معلومات رکھتے ہیں ان کی نثر ح نیج البلاغہ اس معلیٰ کی شاہد ہے، اسی خطبے کی نشر ح میں جب وہ آخری جملے کی تفسیر تک پنچ تو اخبار خوارج اور ان سے سر داروں کی حالت اور ان کی جنگوں کے عنوان سے مفصل تاریخ بیان کی ہے کہ ان میں خاص خاص خلتے زیرِ بحث آئیں گے اور ان پر توجہ دینے سے بخو بی واضح ہوجا تا ہے کہ علی ملیط کی بدد عانے انہیں گھیرلیا اور ان کے نہیں نہیں ہونے سے متعلق امام کی پیشگو کی بھی بچی ثابت ہو گی ۔ مرحوم سیّدرضیؒ اس خطبے کے بعض الفاظ کی تفسیر میں بچھ بیان کرتے ہیں:

قوله عليه السلام »وَ لَا بَقِي مِنْكُمْ آبِرُيُرُوىٰ عَلَى ثَلَاثَةِ أَوْجُهِ: أَحَدُهَا أَنْ يَّكُوْنَ كَمَا ذَكَرُنَاكُ: آبِرٌ بِالرَّاءِ، مِنْ قَوْلِهِمْ لِلَّذِى يَأْبِرُ النَّخُلَ - آَىٰ: يُصْلِحُهٔ - وَ يُرُوىٰ "آثِرٌ وَ هُوَ الَّذِى يَأْثِرُ الْحَدِيْتَ وَيَرُونُهِ آَى يَحْكِيْهِ، وَهُوَ أَصَحُّ الُوجُوْةِعِنْدِى، كَأَنَّهُ (عليه السلام) قَالَ: لَابَقى مِنْكُمْ هُنْبِرٌ! وَيُرُوىٰ "آبِزٌ -بِالزَّايِ الْمُعْجَمَةِ - وَهُوَ أَصَحُّ الُوجُوْةِعِنْدِى، كَأَنَّهُ (عليه السلام) قَالَ: لَابَقى مِنْكُمْ هُنبِرٌ!

"وہ فرماتے ہیں کہ جملہ «ولا بقی منکحہ آبر » بین طریقوں سے روایت شدہ ہے۔ پہلا یہ «آبر » بااور راء ک ساتھ اور «یأبر النخل» کے باب سے ، تھجوروں کے درختوں کی اصلاح یعنی پھل دار بنانے کے معنی میں آتا ہے۔ اور دوسری روایت میں «آثر » آیا ہے اور حدیث نقلکر نے والا اور مخبر کے معنی میں ہے اور میر نز دیک بیر دوایت تنیوں روایتوں میں سے بہتر ہے۔ گویا امام بیکہنا چا جتے ہیں کہ: تم میں سے ایک بھی باقی نہ رہے، جو دوسروں سے دکایت کر از تم خود بھی نا بود ہوجا واور تمہاری تاریخ بھی نابود ہوجائے ) اور تیسری روایت میں " آبز" نقط والی "ز " کے ساتھ آیا ہے کہ اچھلنے والے کے معنی میں ہے اور ہلاک ہونے والے کے معنی میں ہے .

انسطوال خطبه

لَمَّاعَزَمَ عَلى حَرْبِ الْخَوَارِج، وَقِيْلَ لَهُ: إِنَّ الْقَوْمَ عَبَرُوا جِسْرَ التَّهْرَوَانِ<sup>11</sup> جب امامؓ نے ارادہ کیا کہ خوارج سے جنگ کی جائے توانہیں بتایا گیا کہ وہ ٹل نہروان سے گزر گئے ہیں (بھاگ گئے ہیں )امام نے بدیات قبول نہ کی اور اس کے بعد مختصر بیان فرمایا: «مَصَارِعُهُمُ دُوْنَ النُّطْفَةِ، وَاللهِ لَا يُفُلِتُ مِنْهُمُ عَشَرَ ةُوَلَا يَهْلِكُ مِنْكُمُ عَشَرَةٌ "ان کے گرنے کی جگہ تو نہر کے اس طرف ہے۔خدا کی قشیم!ان میں سے دس بھی پچ کر نہ جاسکیں گے،اورتم میں ہے دس بھی ہلاک نہ ہوں گے۔"

شرح وتفسير

ایک عجیب پیش گوئی امامؓ کے اس کلام کا شان وروداور ماجرا کچھاس طرح سے ہے کہ جب خوارج کی شرارتیں زیادہ بڑھ کئیں اور ہرروز ایک ظلم کے مرتکب ہوتے تصحامامؓ نے ارادہ کیا کہ ان کا م ایک ہی مرتبہ ختم کیا جائے اور چونکہ ان کا مرکز نہر وان کوفے ک قرب وجوار میں تھا، اس طرف چل پڑے، جب ان کے علاقے کے قریب پہنچ، ایک شخص حضرت کی خدمت میں آیا اور

🗓 ان ارشادات کی سندخطبہ ۲۰ کے ذیل میں آئے گی اس لیے کہ دونوں ایک ہی ماجرے سے مربوط ہیں۔

عرض کیا: "اے امیرالمونین آپ کو بشارت ہو! جب خوارج نے اپنے علاقے میں آپؓ کے آنے کی خبر سنی تو وہ نہر عبور کر گئےاور عقب نشین ہو گئے۔" امام في فرمايا: " كياتونے خودايني آنگھوں ہے ديکھا كہنہ كاُس طرف عبور كر گئے ؟" عرض کیا: ".جي پال!" امام في فرمايا: " خدا کی قتم !انہوں نے عبورنہیں کی اور نہ عبور کریں گےاوران کی **ت**ل گاہ نہر کے اس طرف ہے۔" اور عجیب بات بیرکدامام کے اصحاب میں سے ایک دوسری جماعت کے افراد ایک دوسرے کے بعد آئے اور یہی خبر امام گودی اورامام نے قبول نہ کیا،اس کے بعد خود مرکب پر سوار ہوئے اورایک ایسی جگہ پہنچے جہاں سے کشکر خوارج نمایاں تھا،، تلواروں کےغلاف تو ڑےاور گھوڑ وں کو بٹھا کے سب امامؓ سے جنگ کے لیے تیار ہو کے گھڑے ہیں ( ظاہر اً وہ لوگ جو بیر جھوٹی خبر دے رہے تھے وہ خوارج میں اپنا اثر ورسوخ رکھتے تھے، یا وہ سادہ لوح تھے جوان افراد کے زیر اثر واقع ہوئے تتصاوروہ چاہتے تتصاس ترتیب سےامامؓ کے ضربات سے خوارج کو بچا کیں )۔ ہبر حال اس واقعے میں بعض روایات کے مطابق ،ایک نوجوان کشکرعلی ملایقاہ میں تھا،اس نے جب خوارج کی نہریر سے عبور کرنے کی خبریں مسلسل سنیں اور اس خبر کی تر دیدیر حضرتؓ کے اصرار کومشاہدہ کیا تو امامؓ کی امامت میں شک کیا اور خود سے کہنے لگا کہ میں ان کے ساتھ جاتا ہوں اگر عبور والی بات سچ ہوئی توچیثم امام پرایک دم حملہ کروں گا اور جب اس نے كلام امام كوصادق بإيا توحضرت سے تقاضائے عفود بخشش كى۔ بېر حال اس گفتگو میں دوخبر س غیب اورا ہم پیش گوئیوں سے متعلق بیان کی گئی ہیں : بہلى بات بي ب كدآتٌ نے فرمايان ك<sup>ق</sup>ل گاه نهر ك اس طرف ب «مَصادِعُهُمُ دُونَ النُّطْفَةِ»، بياس بات کی جانب اشارہ ہے کہ وہ نہر عبور نہیں کریں گے اور اس طرف ہی جنگ کے لیے تیار ہیں اور ہم بھی ان سے جنگ کریں گےادرآ خربیہ ہوگا کہ دہ نہر کےاس جانب ہی بےجان جسم ہوکر پڑے رہیں گے۔ لفظ« نطفه» اصل میں صاف پانی کے لیے آیا ہے اور کبھی موتی کے لیے بھی آیا ہے شاید اس مناسبت سے کہ موتی ،

میں بھی چہک اور شفافیت پائی جاتی ہے اور اس لفظ کا اطلاق انسان یا سب حیوانوں کے نطفے کے پانی پر اسی وجہ سے ہے کہ بیر پانی اصل میں بدن کا نچوڑ ہوتا ہے اور اس کا خالص ترین ترشح ہے جو وجو دانسان میں دیکھا گیا ہے۔ بہر حال مورد بحث کلام میں بیافظ ایک ایسی نہر کی جانب اشارہ ہے جو نہروان کے کنارے سے گزرتی ہے وہ ظاہراً دریائے دجلہ کی ایک شاخ تھی۔

تو جبر ہے کہ فرات کے پانی اور دجلہ کے پانی میں فرق ہے، فرات کا پانی غالباً گدلا ہوتا ہے اور دجلہ کا پانی غالباً صاف شفاف ہوتا ہے اور مذکورہ تعبیر ممکن ہے اسی خلتے کی جانب اشارہ ہو۔

اوردوسری پیشگوئی میں فرماتے ہیں: «وَاللّٰہِ لَا يُفْلِتُ <sup>[1]</sup> مِنْهُ لَهُ حَشَرَ قُلُّو لَا يَهْلِكُ مِنْكُمْ حَشَرَ قُلٌ» «خدا کی قشم!ان سے میں دس لوگ بھی نجات نہیں پائیں گےاورتم میں سے دس لوگ بھی ندمارے جائیں گے۔" اس پیشگوئی اور قشم سے مربوط وضاحت سے بخو بی نشاند ہی ہوتی ہے کہ امام ملیظہ کسی اور جگہ سے اطلاعات حاصل کرتے ہیں اورلوگوں کورونما ہونے والے حادثات کے بارے میں خبر دیتے ہیں۔

مورخین لکھتے ہیں کہ جب امام علی ملیلا کے ہاتھوں خوارج کاقتل عام ہوااور سب مر گئے، اُن میں سے صرف نوآ دمی آپؓ کے ہاتھ سے پیچ کر نگل گئے اور مسلم علاقوں میں فرار ہو گئے ۔ان میں سے دوخوارج عمّان ، دوآ دمی کرمان ، دوآ دمی سیستان ، دوآ دمی جزیرہ <sup>[2]</sup> اور ایک آ دمی تل موزون (خوز ستان میں) کی طرف چلے گئے ۔ یہ وہ ہی لوگ تھے جنہوں نے تنگ نظر اور جاہل افراد کو اپنے گرد جمع کر کے فتنہ وفساد ہر پاکیا اور امیر المونین ملیلا کے آٹھ ساتھیوں نے اس جنگ میں جام شہادت نوش کیا۔

ابن ابی الحدیداس بیان کے ذیل میں لکھتا ہے کہ غیبی خبریں اور پیش گو ئیاں دوشتم کی ہیں: - بعض کلی طور پر مبہم ہیں اور وہ محجز ہ بیان نہیں کر سکتی ہیں، لیکن تبھی واقعے کی خصوصیات، جزئیات اور تعداد کا پتا دے سکتی ہیں، جیسے مذکورہ بالا خطبے میں موجود ہے، ایسے امور انجام پانا بغیرا ُس علم مے ممکن نہیں جسے پر ور دگار نے رسول اللہ سلی ٹالیک ہم اللہ ملی ٹالی سلیلا کے اختیار میں دیا ہے۔ بیتک کوئی بھی انسان اللہ کی مدد کے بغیر ایسے امور، جواب تک واقع نہیں ہوئے ہوں، اُن ک

<sup>[1]</sup> یفلت، افلات کے مادؓ سے ہے، فارغ ہوجانا اور فارغ کرنا دونوں معنیٰ کے لیے آیا ہے۔ بعض نے کہا ہے تیزی سے فارغ ہونے کے معنیٰ ہیں۔ <sup>[1]</sup> جزیر ہ، ایک نام ہے جس کا اطلاق دجلہ اور فرات کے درمیان واقع تمام حصول پر ہوتا ہے کبھی شہرِ اہواز کے کسی حصے کے معنیٰ میں آیا ہے اس کے بعد پیغیر اکرم سلی ایک روایت کو بیان کرتے ہیں ،جس میں آنحضرت نے امام علی ملی اللہ کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

وَالَّذِى نَفُسِى بِيَدِهِ لَوُلَا أَنِّى أَشْفَقُ أَنْ تَقُوْلَ طَوَائِفُ مِنْ أُمَّتِى فِيْكَ مَا قَالَتِ النَّصَارِى فِي ابْنِ مَرْيَمَ لَقُلْتُ الْيَوْمَ فِيْكَ مَقَالًا لَا تَمُرُّ بِمَلَإٍ مِّنَ النَّاسِ إِلَّا أَخَذُوا التُّرَاب مِنْ تَحْتِ قَدَمَيْكَ لِلْبَرَكَةِ "

"اس ذات کی قسم اجس کے دست قدرت میں میر کی جان ہے اگر مجھےا پنی امت کے کچھ کر دہوں سے بیڈ رنہ ہوتا کہ تمہارے بارے میں دہ کہیں گے جوئیسیٰ ابن مریمؓ کے بارے میں کہتے تھے، تو آج تمہارے بارے میں ایسی بات کہتا کہ تم جہاں سے گزرتے لوگ تمہارے کے قدموں کی خاک تبرک کے طور پراٹھا لیتے۔"

مرحوم سیّدرضی اسی خطبے کے آخر میں فرماتے ہیں:

يعنى «بالنطفة»ماءًالنهر، وهى افصح كناية عن الماءوإن كان كثيراً جمّاً وقد اشرنا الى ذلك فيما تقدم عند مضيّ ما اشبهه

مذکورہ خطبے میں امامؓ کینطفہ سے مراد نہر کا پانی ہے اور میصیح ترین کنا ہیہ ہے جو پانی کے بارے میں کہا جاتا ہے، چاہے پانی زیادہ مقدار میں ہواورہم نے اس بات کی جانب گزشتہ خطبہ ۸ م میں اس جیسی گفتگو میں اشارہ کیا تھا۔

نکات

آیاغیب سے آگا ہی ممکن ہے؟ اس میں شک نہیں کہ پیغیر اسلام اور معصوم ائمہ نے مخفی امور سے متعلق جو حال یا استقبال سے تعلق رکھتے ہیں بار ہا خبر دی ہے اور دوسر لے لفظوں میں وہ صاحبانِ علم غیب تھے۔ قر آن مجید حضرت میں کی بارے میں کہتا ہے کہ: ان کے معجزات میں سے غیب اور مخفی امور سے آگاہی ہے۔ "و أُنَبِّنُهُ کُمْرِ بِمَا تَأْکُلُوْنَ وَ مَا تَنَّ خِرُوْنَ فِیٰ بُیْنُو تِکْمَد "

> <sup>[1]</sup> شرح فیج البلاغه ابن ابی الحدید، جلد ۵، ص۲ <sup>[1]</sup> سورهٔ آل عمران ، آیت ۲<sup>۰</sup>۹

.

ساٹھواںخطبہ

لَمَّاقَتَلَ الْحَوَارِجَ فَقِيْلَ لَهُ: يَاآمِيْرَ الْمُؤْمِنِيْنَ هَلَكَ الْقَوْمُرِيَاَ جَمَعِهِمُ <sup>[]</sup> أسونت جب خوارن <sup>2</sup>قل كربعدلوكوں نے كہا كداب توقوم كاخاتم ، مو چكا، توان كرجواب ميں فرمايا: «تَلَا وَاللهِ، إِنَّهُمُ نُطَفٌ فِيْ أَصْلَابِ الرِّجَالِ، وَ قَرَارَاتِ النِّسَاءِ، كُلَّمَا نَجَمَ مِنْهُمُ قَرْنٌ قُطِعَ تَتَى يَكُونَ آخِرُهُمُ لُصُوصاً سَلَّابِيْنَ» تركَرنبيں! خدا كواہ ہے كہ يا بھى مردوں كے صلب اور عورتوں كرم ميں موجود بيں اور جب بھى ان ميں كوئى سرنكالے كارے كان دياجائے دياب تك كران كرة خرى افراد چوراور ڈاكو ہوكررہ جائيں گے۔

شرح وتفسير

خوارج کی عاقبت یہ بیان گزشتہ ابحاث کا حصہ ہے جو گزشتہ خطبوں میں خوارج کے لیے بیان کیے گئے اور اس بنا پر ان دونوں کواما اللہ من خطبہ: صاحب کتاب مصادر نیچ البلاغہ، خطبہ ۵۹ اور ۱۰ کوایک جگہ ذکر کرنے کے بعد ان کے ذیل میں کہتے ہیں: امام کے اس کلام کومبر ّ دنے کا ل میں نقل کیا ہے (مبرد تیسری صدی جری کے دانشمندوں سے ہے) اس کے بعد اس کا ایک حصے کو بیچتی سے محاس و مساوی میں اور ایک حصے کو مروج الذهبميں مسعودی نے نقل کرتے ہیں، اس کے بعد ابن ایی الحد یہ کی تر پنے کرتا ہے کہ اس کا ایک حصے کو تی جو از ترج ہوں کہ میں سے جو تو از

کے قریب ہیں اور حضرت کے معجزات غیبی میں سے ہے۔ (مصادر نہج البلاغہ ۲ ص ۳۸)

کے کلام کے دوجھے مانا گیا ہے۔ یہاں پربھی امامؓ چند پیش گوئیاں خوارج کے بارے میں کرتے ہیں جن کو حضرتؓ کے مجحزات میں شارکیا جاسکتا ہے۔

پہلا یہ کہ اپنے اصحاب کے جواب میں جب انہوں نے جنگ نہروان کے بعد ان کی خدمت میں عرض کیا، "اےامیرالمونیین تمام خوارج نابود ہو گئے"،فرمایا:

" ہر گزنہیں، خدا کی قشم! ( حبیباتم سمجھر ہے ہوا بیانہیں ہے ) وہ نطفوں کی صورت مردوں کے صلبوں اور عورتوں بے رحموں میں رہیں گے۔"

بالفرض ان کے مرداس جنگ میں مارے گئے،لیکن دوسرے نطفے آنے والے وقت میں پرورش پائیں گے اور ماؤں سے متولد ہوں گے، جوراہِ خوارج پر چلیں گے اوران کے دین سے مل جائیں گے اوراسی طرح جیسے امامؓ نے پیش گوئی فرمانی تھی کہ بعدوالے برسوں میں، بلکہ صدیوں بعد بھی ایک گروہ وجود میں آئے گا اور وہ ہی خوارج کی راہِ ذلت کو جاری رکھے گا۔

مزید بیر کہ جس طرح پہلے بھی اشارہ ہوانو آ دمی جنگ نہروان میں پنج نطح اور بھا گ گئے اور مختلف شہروں میں پھیل گئے اوراس فاسد دمف دمکت کی بنیا درکھی۔ ایک طرف سے سیجھی جانتے ہیں کہ وہ جونہروان میں آئے وہ سب خوارج نہ تھے، ایک دوسرا گروہ بھی وجود رکھتا تھا، جو جنگ میں شریک نہ تھا، مگر اُس نے خوارج کے مشن کو جاری رکھا اور امام پیش گوئی کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

> «كُلَّهَا نَجَمَد<sup>ِ تَل</sup>َّمِنْهُ هُد قَرْنٌ قُطِعَ» "جب بھی میں ان میں سے ایک شاخ ابھر بے گی، اس کو کا ٹاجائے گا۔"

یہ بات ایک جانب سے خوارج کی شرارت ، شیطنت اور درندہ صفت ہونے کی طرف اشارہ ہے کہ جس طرح ایک سینگ والاحیوان دوسروں کی ایذ ارسانی کے درپے ہوتا ہے اور دوسری جانب سے ان کی پے درپے شکستوں اور ناکا میوں کی

<sup>[1]</sup>" قورادات"، " قرار" کے مادّے سے ثابت رہنے کے معنیٰ میں ہے دراصل تُوّ (بروزن حرّ) سردی کے معنیٰ میں ہے۔اوراس لحاظ سے کہ سردی حرکت انسانی کو مفلون کرتی ہے بیلفظ ثابت رہنے کے معنیٰ میں آیا ہے اور قرارات النساءر حمز زمان کے معنیٰ میں ہے کہ نطف ایک قابل ذکر مدت تک اس میں رہتا ہے اور قرآن مجید بھی فرما تا ہے " ثُھر جَعَلْدَاکا دُنْطَفَةً فِیْ قَدَّرَا ہِ صَّرَیْنِیْ" اس کے بعد نہم نے نطف کو طسکن قرار گاہ (رحم) میں قرار دیا۔" سورہ مومنون آیت سار 11 تجتمد، نَجْحَدٌ بروزن جُم، کے مادّے سے طلوع کرنے اور ہر چیز کے اچا نک ظاہر ہونا کے معنیٰ پر بھی اس کا اطلاق ہوتا ہے۔ جانب اشارہ ہے جوانہیں ان کی پوری زندگی کی تاریخ میں پیش آئیں۔ اور جس طرح ان کے بارے میں آئندہ نکتوں کی بحث میں آئے گا۔ یہ بات وضاحت سے تاریخ میں آئی ہے اور اس بات کے آخر میں تیسری پیش گوئی فرمائی ہے اور وہ یہ ہے: « حقٰی یَکُونَ آخِرُ هُمْ لُصُوْصًا سَلَّلا بِیْنَ» وہ آخر کار چور اور ڈاکو بن کررہ جائیں گے۔ " (یعنی گروہی شکل میں مذہبی وسیاسی اصطلاح میں پلک جھیلنے میں چور اور ڈاکو بن جائیں گے) اور ڈاکو بن جائیں گے) ار باب تو ارتخ اور اہلِ تحقیق نے خوارج کے نام لیے ہیں کہ خطرنا کے چوروں کی صورت میں ہوکر نظے اور رستوں پر لوگوں کو لوٹنا شروع کیا۔

نکات

ا- خوارن آیک طرز فکر کانام ہے، نہ کہ ایک گروہ کانام! کلام بالا سے بخو بی استفادہ ہوتا ہے کہ امام خوارن کو ایک خاص گردہ نہیں سیجیتے ، بلکہ ایک طرز فکر شار کرتے ہیں جو تاریخ اسلام کے محتلف اُدوار میں ظاہر ہوتے تھے حتی کہ تاریخ میں موجود قرائلے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا یہ طرز فکر عصر پنج بر " سے بی ظاہر ہے۔ بزرگ مفسر قرآن ، مرحوم طبر تی ایوسعید خدری سے اس آیت «قرم نُہ شرخہ مَنْ یَلُو ڈک فی الصّد کو قاب بزرگ مفسر قرآن ، مرحوم طبر تی ایوسعید خدری سے اس آیت «قرم نُہ شرخہ مَنْ یَلُو ڈک فی الصّد کو قاب ۔ ۔ ۔ تی ظاہر ہوت ذیل میں نقل کرتے ہیں: والے دن تقسیم کرر ہے تھے - ایک شخص بنام حرقوص بن ز ہیر رسول کے پاس آیا اور اعتراضاً کہا: " اے رسول خدائق میں مشغول تھے - ابن عباس " کے کہنے کہ مطابق غنائم کا تعلق ہوازن قبیلے سے تھا جو خنین والے دن تقسیم کرر ہے تھے - ایک شخص بنام حرقوص بن ز ہیر رسول کے پاس آیا اور اعتراضاً کہا: " اے رسول خدائق میں مدالت سے کام لیں۔"

🗓 سوره توبه، آیت ۵۸

خلیفة ثانی نے کہا: " پارسول اللَّداً گراجازت د س تواس کی گردن اڑا دوں ۔" رسول فے جواب میں فرمایا: «دَعْهُ فَإِنَّ لَهُ أَصْحَابًا يَخْتَقِرُ آحَلُ كُمُ صَلَاتَهُ مَعَ صَلَا يَهِمُ وَصِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِمْ يَمُرُ قُوْنَ مِن اللَّيْنِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ..» " اسے چھوڑ دو،اس کے اور ساتھی ہیں جوتم لوگ اپنی نماز وں کوان کی نماز وں کے مقاملے میں کم شار کرو گے اور اپنے روز وں کوان کے روز وں کے مقابلے میں حقیر شار کرو گے کہکن (پہلوگ) دین خدا سے ایسی تیزی سے خارج ہوجا تیں گےجس طرح کمان سے تیرنگتا ہے۔" اس کے بعد مرحوم طبر سی لکھتے ہیں ، ایک دوسری حدیث میں آیا ہے کہ پنج سر ٹے ان کے بارے میں اس طرح فرمايا: «فَاذاخَ جُوْافَاقْتُلُوْهُمْ ثُهَّ إِذَاخَةَ جُوْافَاقْتُلُوْهُمْ » " جب بھی وہ خروج کر سانہیں قتل کردو پھر جب خروج کر سانہیں قتل کردو۔" اس وقت مذکوره بالا آیت نازل ہوئی جس میں ارشاد ہوتا ہے: «بعض لوگ ایسے ہیں جو تیری تقسیم غنائم پر اعتراض کرتے ہیں جب ان کوزیادہ حصہ دیاجا تا ہے توخوش ہوتے ہیں اگرنەد باجاتىدىغصەكرتے ہيں۔" یہ بات بخوبی ظاہر کرتی ہے کہ اس گروہ کی سوچ کی جڑعصر رسول اللہ سائٹ کا پہ کے زمانے سے ہے کہ جب ان کے منافع کوخط ہ ہوتا تھاتو پیغمبرگی شان میں گستاخی سے بھی گر مزنہیں کرتے تھے۔ ابن ابی الحدید مسندا بن حنبل سے نقل کرتا ہے کہ عائشہ نے مسروق سے سوال کیا ،مخدج (خوارج کا ایک مشہور سردار ) کے بارے میں کیا جانتے ہو؟ کہا بعلی ابن ابی طالبؓ نے اسے نہر وان کے قریب موت کے گھاٹ اتاردیا ۔ عا ئشہ نے کہااس مسئلے کے بارے کوئی گواہ ہے؟ مسروق کچھلوگوں کو عائشہ کے پاس لے آیا، جواس واقعہ کے گواہ تھے اورانہوں ا نے گواہی دی کہ مخدج مارا گیا۔اس کے بعد مسروق نے قبر پیغیبر گی جانب اشارہ کر کے عائشہ سے کہا کہ بخصےاس صاحب قبر ک قشم اِن سےخوارج کے بارے میں کیا سناتھا؟ عائشہ نے کہا: میں نے سنادہ فرماتے تھے:

«اِنَّهُمُ الْحَلَّقِ وَالْحَلِيْقَةِ يَقْتُلُهُمُ حَيْرُ الْحَلَقِ وَالْحَلِيْقَةِ وَأَقْرَبُهُمْ عِنْكَاللَّه وَسِيلَةً "<sup>[[</sup> «يولوكسب ، بُرى مخلوق اور بدترين انسان بين ، أنبين خدا ، مقرب ترين اور بهترين مخلوق مين ، سے كوئى قتل كر ےگا۔"

خوارج کی خصوصیات کواس طرح خلاصہ کیا جاسکتا ہے کہ وہ ایسے گروہ تھے جو ظاہراً عبادات میں سخت پابند تھے یہاں تک کہ معمولی مستحب اور مکروہ کو بھی نہ چھوڑ نے تھے اور یہ چیز ان کے غرور واحساسِ برتر کی کے اسباب میں سے ایک تھی اور ان کے مقابلے میں ایسے افراد تھے جو بہت جاہل ، متعصب ، بہت ضدی ، جسور ، بے ادب اور اپنے مقاصد حاصل کرنے میں بے رحم اور سخت دل قشم کے تھے۔ ان کا ایک نمایاں نمونہ اسی داستان **ذو الخویص ک**ا (حرقوس) جو پیفیبر کے زمانے میں واقع ہوئی ، مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔

صحیح ہے کہ خوارج کا ظہور صفین میں اور داستان حکمین کے بعد عصرعلی ملیسؓ میں ہوا تھا، کیکن اس کا مطلب بینہیں کہ خوار جی سوچ اس سے پہلے نہ تھی ، آج بھی بیہ پست سوچ مختلف معاشرے کے گردہوں میں پیدا ہوتی ہے اور شاید بہت سارے وہابی اس زمرے میں شارہو سکتے ہیں۔

ہمارے معاشرے میں بھی ایسے افرادہم دیکھتے ہیں جو ظاہراً عبادتوں کے سخت پابند ہیں <sup>ہ</sup>یکن کبھی بہت بڑے متقی عالموں اور دینی خدمت گزاروں پر اعتراض کرتے ہیں اوران کو سیح راہ سے منحرف سیحھتے ہیں اور فتنہ ، شرارت اور فساد کے دربے ہوتے ہیں۔

خوارج سے مقابلہ (سوائے سخت مواقع کے ) جنگی طریقے سے ممکن نہیں، جیسے آئندہ خطبے میں آئے گا۔ ایسی اجتماعی بیاری کے علاج کا راستہ، دینی واعتقادی مسائل کے میدان میں علم وآگاہی کو بلند سطح پر لے جانا ہے۔ امیر المونیین ملا خوارج کی جہالت کی طرف ۲ ساویں خطبے میں اشارہ فرماتے ہیں:

؞ۅؘٲٞڹٛؾؙؗؗؗؗٞؿؙؗؗؗڎؘڡٵؿؚۯٲؙڿڣٞۜٵٵڵۿٳڡؚ؞ڛؙڣٙۿٵٵڵڒڂڵٳڡڔۅؘڶۿۯؾؚ-ڵٳٲٞڹڶػؙۿڔ-.ڹٛۼؙۯٞٵۅؘڵٳٲٙڒۮؾؙڶػٛۿڔ ۻؙ<sub>ؖ</sub>ٵٙ

"ائے کم عقل دالے نادانو! میں نے کوئی غلط کا م انجام نہ دیا تھا اور تہمیں کوئی نقصان نہیں پہنچانا چا ہتا تھا ( کہتم لوگ اس طرح میر ے اور میر ے اصحاب کے مقالبے میں کھڑ ہے ہو گئے ہوا در بے گناہ لوگوں کو تل کرتے ہو )۔" ان کے انحراف کے لیے اتنا ہی کافی ہے کہ مسئلہ حکمیت کی بنیا دخود رکھی ، جب کہ حضرت علی ملیشہ اس کے مخالف

🗓 شرح نیج البلاغداین ابی الحدید، جلد ۲، ص ۲۶۷

تھے۔اس کے بعد حکمیت کی وجہ سے امام ملائظ کو بُرا بھلا کہا اورا یسافر دجوا یمان کا لُبّ لباب، اسلام کا بنیا دگز ار، اور پیچ مومن کا کلمل نمونہ تھا، اسے کفر سے تو بہ کرنے کے لیے کہا (العباذ باللہ)، بیہ چیز ان کی جہالت، تعصب وضد کی واضح دلیل تھی۔ ان کی بے دحمی اور وحش پن کے لیے بید کافی ہے کہ پیغیر کے ایک صحابی عبد اللہ ابن خباب سے کو جو بہت پاک اور

باایمان تھا، اُن کواس جرم میں کہ حضرت علی ملائلا سے بیز ارک کا اظہار نہ کیا، وحشا نہ طریقے سے شہید کردیا اور اُن کی زوجہ کا شکم چاک کیا، جب کہ یہودیوں کو مارنے سے روکتے شصحتی کہ ایک سور مارنے پر بھی ایک شخص پر اعتراض کیا ( کہ ایک مخلوق خدا کو کیوں ماردیا ) ان کا ظاہرا بیادھوکا دینے والاتھا کہ ابن عباس ؓ ان کا وصف اس طرح بیان کرتے ہیں :

کثر ت عبادت سے ان کی پیشانیوں پرنشان پڑ چکے تھے اور ان کے ہاتھ اس وجہ سے کہ سجدوں میں خشک اور حبلتی زمین پر رکھتے تھے، اونٹ کے گھٹنے کی طرح سخت ہو چکے تھے، پرانے کپڑے پہنچ تھے اور اپنے دامنوں کو جنگ کے لیے آمادگی کے دفت کمر سے باند ھرکرر کھتے تھے، کیکن ان کے دلوں میں قساوت، بے رحمی، جہل اور فساد کی موجین تھیں اور ان کا نفاق ایسا تھا کہ ان کا ظاہر اکثر لوگوں کو دھوکا دیتا تھا اس حد تک کہ ان سے جنگ کے لیے تیارنہ تھے کیکن جب ان کے اعمال

ان کے اعمال میں اتنا ضدو تناقض تھا کہ بھی ایک چھوٹی سی چیز پر بھی معترض ہوتے تھے کہ کیوں فلاں شخص نے ایک تھجور جو درخت کے نیچ گری پڑی تھی ،اُس کے مالک کی اجازت کے بغیر اٹھائی اور کھائی ہے ،لیکن کبھی جیسا کہ بتایا گیا ایک مسلمان مثل عبداللہ ابن خباب ؓ اوراس کی زوجہ کو جو حاملہ تھیں ، بکری کی طرح ذبح کردیا۔

نہ فقط عملی مسائل میں ایسے تصادات میں گرفتار تھے، بلکہ فقہی وکلامی اعتقادات میں بھی الیی ہی خصوصیت کے حامل تھے، اور گنا و کبیرہ کے مرتکب کو (جو بھی گناہ ہو) کا فر اور واجب القتل سبجھتے تھے اور مسئلہ حکومت میں جیسا کہ پہلے ذکر ہوا۔ ایک عجیب ہرج دمرج اور حاکم کے عدر تعین کے قائل تھے۔

قرائن ظاہر کرتے ہیں کہ مسائل جنسی میں، شہوت پرست تھے، شایداس بنا پر نوعورتوں سے عقد کو جائز شار کرتے تھےاور شو ہر دارعورت کے ساتھ زنا کے مرتکب کو مستحق رجم نہیں سبھتے تھے۔

طبیعی بات ہے کہ ایسے خود خواہ اور نادان گردہ جلدی مختلف شاخوں اور گروہوں میں تقسیم ہوجاتے ہیں، اس لیے تھوڑ بے عرصے کے بعدان کے ہرایک سردار نے ایک عنوان کا دعویٰ کیا اور بہت سے فرقوں میں تقسیم ہو گئے۔ من جملہ از ارقہ، نجدات ،صفریہ، عجاردۃ اور ثعالبہ اوران کے علاوہ دیگر فرقے ابھی بھی ایسے افراد جوخوارج جیسے افکارر کھتے ہیں، ان کے اعمال خوارج کے اعمال کی یادتازہ کرتے ہیں ، اسلامی محاشر ہے کے گوشہ و کنار میں ظاہر ہوتے ہیں اور بہت سے دہاہیوں کواس فہرست میں شار کیا جاسکتا ہے، کیونکہ وہ بھی ظاہر عبادت اور مستحبات میں سے بعض کے سخت پابند ہیں اور کبھی چھوٹے سے چھوٹے مکروہ کے انجام دینے اور یا مستحبات کی مخالفت کوجا نزنہیں سبحتے ،لیکن اس کے مقابل میں اکثر مسلمانوں کو چاہے شیعہ وسیٰ ہوں، مشرک شار کرتے ہیں اور اُن کا خون بہانے کو مباح سبحتے ہیں اور اس کے باوجود کہ فکر اسلامی اور عقائد کی نظر سے بہت کمز در ہیں، خود کو برتر سبحتے ہیں، خوارج کی نادانی، غرور، تکبر، بے رحمی اور قلبی ان کے وجود سے داخت طور پرچھلکتی تھی بید بھی خوارج کی طرح اپنے آپ کو حق مطلق اور باقی تمام کو باطل مطلق تصور کرتے ہیں یا یہ کہ اسلامی تعلیمات سے کم آگاہی رکھتے تھے۔

۲ - آخرخوارج چوروں اورلٹیروں کی صورت میں ظاہر ہو گئے

یہ جوامامؓ نے مذکورہ بیان کے آخر میں پیش گوئی فرمائی کہ خوارج کا آخری گروہ چوروں اورلٹیروں کی صورت ظاہر ہوگا، تاریخ اسلام اس پر گواہ ہے۔

ابن ابی الحدید کے قول کے مطابق خوارج میں سے بڑے بڑے سر دار چوری اور غارتگری مبتلا ہوئے۔ اُن میں ایک نام" ولید بن طریف شیبانی" کا ہے، جو ہارون رشید کی حکومت کے زمانے میں تھا۔ ہارون نے قبیلہ کبن شیبان ہی کے ایک فرد" یزید بن مزید" کو" ولید" کے تعاقب میں بھیجا، یزید نے ولید کوتل کیا اور اس کا سر ہارون کے پاس لے آیا۔

متوکل عباسی کے دنوں میں بھی ان میں سے ایک دوسراشخص بنام ابن عمر ختعمی راہزنی ، شرارت اور راستوں میں بدامنی پیدا کرنے والے کے طور پرمشہور ہوا۔ ابوسعید شمہ بن یوسف طائی نام کا ایک فر دحکومتِ وقت کی جانب سے اُس کے تعاقب پر مامور ہوا ، اگر چہ وہ خود فرار ہونے میں کا میاب ہو گیا ،لیکن اس کے بہت سے ساتھی مارے گئے اور بہتیرے اسیر ہوئے۔

اس کے بعد خوارج کی دوسری جماعت کرمان اور عمان کے علاقوں میں چوری وشرارت میں مشغول ہوگئ ۔ان کو مفسد ین فی الارض اور محاربین کی طرح قرار دیا گیا، جن کا ابواسحاق صابی نے کتاب" التاجی" میں ذکر کیا ہے۔